
opusdei.org

Hacer del centro un
hogar (II)

Las familias cristianas son
lugares donde todos viven y se
desviven por los demás.
Algunas derivas que pueden
adormecer esta lógica, y líneas
de acción para despertarla.

05/11/2023

En una de sus últimas cartas a sus
hijos en el Opus Dei, san Josemaría
reflexionaba sobre la «lógica nueva»
de la familia de Dios en la tierra. Ya
desde los días de espera en Nazaret,
el Señor había introducido a María y



José en el modo de razonar y de vivir
de aquel Niño que iba a anonadarse
y a darlo todo, porque no había
venido a ser servido sino a servir[1].
Es la misma lógica que quiere Dios
para todo hogar cristiano:

«Mirad cuál es el ambiente, donde
Cristo nace. Todo allí nos insiste en
esta entrega sin condiciones: José —
una historia de duros sucesos,
combinados con la alegría de ser el
custodio de Jesús— pone en juego su
honra, la serena continuidad de su
trabajo, la tranquilidad del futuro;
toda su existencia es una pronta
disponibilidad para lo que Dios le
pide. María se nos manifiesta como
la esclava del Señor (Lc 1,38) que, con
su fiat, transforma su entera
existencia en una sumisión al
designio divino de la salvación. ¿Y
Jesús? Bastaría decir que nuestro
Dios se nos muestra como un niño; el
Creador de todas las cosas se nos
presenta en los pañales de una



pequeña criatura, para que no
dudemos de que es verdadero Dios y
verdadero Hombre (…). Hay que
embeberse de esta lógica nueva, que
ha inaugurado Dios bajando a la
tierra. En Belén nadie se reserva
nada. Allí no se oye hablar de mi
honra, ni de mi tiempo, ni de mi
trabajo, ni de mis ideas, ni de mis
gustos, ni de mi dinero. Allí se coloca
todo al servicio del grandioso juego
de Dios con la humanidad, que es la
Redención»[2].

La vida de familia se renueva y se
multiplica de acuerdo con ese
«grandioso juego» del servicio,
entendido no como servilismo, ni
como una fría acumulación de
prestaciones, de servicios… sino
como una disposición permanente a
vivir para los demás, como
instrumentos del cuidado cotidiano
de Dios. Esta manera de vivir, que
san Josemaría denominaba a veces
«el sano prejuicio psicológico de



pensar habitualmente en los
demás»[3], quiere ser el tenor
habitual de la convivencia en los
centros de la Obra. Y, gracias a Dios,
es esto lo que, de muchas maneras,
perciben muchas de las personas que
los frecuentan: la disposición que
lleva a hacer la vida agradable a los
demás, a dedicarles tiempo y escucha
aunque quizá nos apremien cosas
pendientes, a ayudarles a resolver un
problema, a pedir perdón cuando es
necesario, a adelantarse con una
sonrisa, a sacar adelante un encargo
de otra persona que está cansada o
llega tarde... y tantas otras
oportunidades que la convivencia
nos presenta día a día.

Sin embargo, como puede suceder en
cualquier familia, la vida diaria
ejerce a veces un cierto efecto de
erosión; y, con el tiempo, pueden
enraizarse otras dinámicas en la casa
o en nuestro carácter. Sin ánimo de
exhaustividad, podemos resumirlas



en cuatro derivas, en las que pueden
aparecer a veces planteamientos
excesivamente centrados en el
funcionamiento de la casa, en
detrimento de las personas que la
habitan, o lo que podríamos
denominar «equívocos relacionales»:
conflictos que surgen de
planteamientos equivocados sobre la
convivencia. Desde luego, lo que se
describe a continuación no son
situaciones que se den, por así decir,
de modo químicamente puro; son más
bien tendencias que pueden
introducirse paulatinamente, quizá
mezcladas entre sí, y que muestran
cómo la debilidad humana tiende a
fundirse con lo más valioso y
querido. Una breve reflexión sobre
unas y otras nos permitirá identificar
«las raposas, las raposas pequeñitas,
que devastan nuestras viñas» (Ct
2,15). Quedará así delineada, por
contraste, la «lógica» que Dios quiere
para los hogares, y concretamente
para los centros de la Obra.



Eficaz, pero frío

Las dos primeras derivas que pueden
empañar la verdadera lógica del
servicio se sitúan en el ámbito de lo 
funcional. Si pensamos en dos
términos de los que san Josemaría se
servía con frecuencia para
caracterizar la Obra —«familia, y a la
vez milicia»[4]— el riesgo aquí sería el
de una cierta descompensación, por
la que la «milicia» tendería a eclipsar
la familia, dando lugar a hogares
eficaces, pero con poco calor, o quizá
con tensiones o heridas más o menos
soterradas.

Una primera deriva en este sentido
es la que podríamos denominar
lógica de la sinergia. Esta lógica está
en parte ligada al desarrollo de la
sociedad en las últimas décadas, que
ha traído consigo, como reverso de
tantos servicios y posibilidades, un
sinfín de tareas y frentes a los que
atender: facturas, gestiones



administrativas, mensajes… El
resultado es que fácilmente podemos
gastar las horas corriendo detrás de
los acontecimientos y las gestiones. E
igual que en una familia cualquiera
sucede a veces que, a base de estar
pendientes del trabajo, de la casa, de
los hijos, y de todo lo que hay que
hacer por ellos, marido y mujer
pueden acabar descuidando la
amistad matrimonial (su intimidad,
su cariño mutuo…), también en un
centro, con más motivo cuando se
atienden en él varios tipos de labores
apostólicas, podría suceder que unos
y otros acabaran por tener entre sí
un trato que se acercaría más a lo
funcional, casi limitado a las «cosas
de las que hay que ocuparse»[5].

El centro tendería entonces a
funcionar con sinergia (syn – ergon,
unión de acción), pero con
importantes carencias de simpatía
(syn – pathos, unión de sentimiento).
Cada uno haría sus encargos, sus



tareas, su plan de vida; la casa
funcionaría como un mecanismo de
precisión —cada cosa estaría en su
sitio, cada persona en sus tareas…—,
pero faltaría la capacidad de
simpatizar, de sentir con los demás:
pasarlo bien con ellos, sufrir con
ellos. San Josemaría advertía de este
riesgo con palabras fuertes: «El día
que vivamos como extraños o como
indiferentes, hemos matado el Opus
Dei»[6]. Además, como sucede a un
simple nivel humano en cualquier
organización, la falta de simpatía
entre unos y otros acabaría por
perjudicar o bloquear incluso la
sinergia.

Una segunda deriva la podríamos
denominar lógica del orden. También
aquí existe la analogía con cualquier
hogar de familia, en el que uno u
otro de los cónyuges otorga una
importancia quizá excesiva a que las
cosas sean «como deben ser»: el
horario, el orden material, los



encargos de unos y otros… Por
supuesto, todo hogar necesita ciertas
pautas para no ahogarse en el caos,
pero a veces se pueden albergar unas
expectativas desmesuradas sobre un
hogar ideal, una manera de hacer las
cosas que se supone la correcta y que
debería seguirse a todo precio, aun a
costa a veces de la paz familiar. Y, sin
embargo, la experiencia de tantas
familias muestra cómo, cuando hay
una hipertrofia de reglas, y no se
atiende a cuidar las relaciones entre
padres e hijos, se genera
espontáneamente frustración,
cuando no rebeldía, por parte de los
hijos. A eso, entre otras cosas, se
refería san Pablo cuando escribía:
«Padres, no exasperéis a vuestros
hijos, para que no se
desalienten» (Col 3,21).

Estos modos de ver y de hacer
podrían resultar no menos
problemáticos en el caso de un
centro. Por un lado, porque quienes



ahí conviven son adultos, cada uno
con su libertad y su responsabilidad;
por otro, porque el centro, siendo
una iniciativa apostólica llamada a
«funcionar» y una casa abierta a
todos, es también el hogar de quienes
lo habitan, y es necesario que estos lo
puedan sentir como tal, y no como
una mera prolongación de su vida
profesional. Respecto de un hogar de
familia convencional, un centro de la
Obra tiene la peculiaridad de que en
él hogar y trabajo coexisten en
permanencia; y también que quienes
se ocupan de esas tareas apostólicas
están ahí porque les da la gana. Esto,
siendo la razón más sobrenatural[7], y
por tanto más radical, debe ser
también principio de tacto y
sensibilidad. «Para ser muy
espirituales, muy sobrenaturales —
enseñaba san Josemaría—, hay que
ser muy humanos, esforzarse por
tener un sentido entrañablemente
humano de la vida»[8].



A la vista de estos elementos, se
puede entender lo problemático de
poner demasiado énfasis sobre
criterios, pautas, objetivos, etc. El
paso del tiempo acaba poniendo de
manifiesto los inconvenientes de esta
lógica. El más obvio es que quien
centra el foco exclusiva o
principalmente en «lo previsto»
puede confundir la importancia de
los medios con la de los fines, y
terminar limitando la libertad de los
demás en cuestiones que podrían
admitir diferentes planteamientos[9].
Otro inconveniente es que, si no se
logra armonizar lo que se entiende
que «debería ser» con la
espontaneidad que debe caracterizar
la vida de una familia, el ambiente
puede enrarecerse y tensarse. Y, en
fin, está el hecho de que quien se
centra en tener bajo control la
situación obtiene siempre victorias
frágiles: en su priorización de la
eficacia quizá no está logrando
verdaderamente ganar los corazones



de los demás y ayudarlos a crecer en
libertad[10]. Quien aspira
fundamentalmente a controlar la
situación se agota fácilmente, y
puede agotar a quienes lo rodean,
que pueden sentirse poco
protagonistas de la construcción de
aquel hogar.

Equívocos relacionales

Otras dos derivas que pueden
introducirse en la vida del hogar se
podrían definir como equívocos o
«cortocircuitos» relacionales. Como
las anteriores, tienen sus analogías
en la vida de algunas familias, y se
caracterizan por producir una cierta
insatisfacción de fondo en quienes se
ven atascados por estos equívocos.
Un personaje de las parábolas del
Señor personifica este tipo de
situaciones. Es el hijo mayor que
echa en cara a su padre una serie de
agravios comparativos con su
hermano, y que acaba necesitando



oír estas palabras: «Hijo, tú estás
siempre conmigo, y todo lo mío es
tuyo» (Lc 15,31).

La primera de estas derivas se podría
denominar lógica del mérito. Es la de
quien externamente puede estar
lleno de atenciones con unos y otros,
y de una gran capacidad de sacrificio
para ocuparse de cosas de la casa y
de quienes la habitan. Pero actúa, en
general de modo inconsciente, desde
la expectativa de que se ganará el
cariño de los demás como
contraprestación a sus esfuerzos.
Esta lógica, que se aplica
razonablemente a muchos ámbitos
de la vida, no funciona en una
familia, porque no responde a la
realidad. Aquí estamos en el terreno
de la gratuidad: somos familia, y
tiene poco sentido querer reunir
méritos para que nos quieran.

Por supuesto, quien siente la familia
como propia se desvive por ella; pero



sin exigir contraprestaciones
afectivas, como no las exige un padre
o una madre para amar a sus hijos
(al contrario, y contra toda previsión,
encuentran su felicidad en este
desvivirse). Ciertamente, a veces
podremos echar en falta una cierta
consideración por nuestros
esfuerzos; pero, si habitualmente
pensamos en que nos han de
corresponder por lo que hacemos,
nuestra mirada se puede volver
autorreferencial: como la del hijo
mayor de la parábola, que vive en el
hogar del padre, pero no lo siente
realmente como suyo. Este hijo
conjuga solo las personas del
singular —yo, tú, él—, desde el
reproche y el agravio comparativo. Y
olvida el nosotros, que es el terreno
hacia el que el padre querría
atraerlo. Con el tiempo, su lógica
desvela una profunda insatisfacción;
se compara y vigila la libertad de los
demás (la del padre, la de su
hermano), a quienes juzga, porque



dan o porque reciben lo que, a su
modo de ver, no deben (cfr. Lc
15,29-32). De esta manera, lo que
aparece a sus ojos como una
reivindicación justa es en realidad
celo amargo, orgullo herido.

Por último, hay una deriva que
podríamos denominar lógica del 
sentimiento, en la que el criterio de
valoración de la vida en familia se
centraría en las propias sensaciones:
¿Cómo me hace sentir la vida en
familia? ¿Me siento bien? Sin duda,
estas son preguntas a las que
conviene prestar atención; unos y
otros deberían estar tan atentos a
detectar lo que mejora el clima de la
casa como lo que podría estar
generando malestar. Sin embargo,
aun cuando el bienestar emocional
sea un indicador importante, no
puede convertirse en el criterio
principal, la motivación fundamental
para colaborar en la construcción del
hogar.



Si esta lógica se instalara en una
persona, se volverían indispensables
las buenas sensaciones para
esforzarse por cuidar de la familia. Y,
sin embargo, hay momentos en que
la familia está necesitando que
dejemos de lado nuestras
preferencias. Como nos ha recordado
con frecuencia el Padre, «se puede
hacer con alegría ―y no de mala
gana― lo que cuesta, lo que no gusta,
si se hace por y con amor y, por
tanto, libremente»[11]. Uno podría no
lograr sobreponerse a esa dificultad
porque, mientras siente que «tiene
derecho» a recibir afecto, y lo exige
como un amor incondicionado, no se
pregunta por su propia aportación.
Es lo que sucede al hermano mayor
de la parábola, que no considera si su
padre necesita, de su parte, algún
«extra»: solo piensa en la fiesta que
él no ha podido tener (cfr. Lc 15,29).

Centrarse demasiado en exigir el
afecto tiende a generar la acepción



de personas: frente a la amistad
sincera y abierta que es propia de la
relación fraterna[12], se instala
entonces la dinámica de las
amistades particulares[13] que, por lo
que tienen de exclusivas y
excluyentes, son caricaturas de la
amistad fraterna; así, en la casa
estarían «los amigos» y «los demás».
Lógicamente, una actitud de este tipo
perjudicaría al ambiente del hogar,
pero también a la misma persona
interesada, que podría acabar
fácilmente amargada, sin recursos
afectivos. El don del celibato,
orientado como está a generar una
gran «capacidad para querer a todo
el mundo»[14], se vería así tristemente
empequeñecido.

La lógica del servicio es la lógica
del don

Las derivas que hemos esbozado
tienen en común que llevan implícito
un hasta aquí, una delimitación de



los esfuerzos y la entrega. A veces —
y esto sucede en cualquier sector de
la sociedad—, detrás de ciertas crisis
o hundimientos físicos y psíquicos
puede esconderse una lógica de
pensamiento y comportamiento que
ha puesto el foco en una fría
pretensión de eficacia, de control, de
hacer méritos o de esperar afecto; o
en una mezcla de varios de estos
elementos, entre otras
posibilidades[15].

Este tipo de crisis, con los que la vida
misma quiere traernos de vuelta a la
realidad, pueden ser una ocasión de
purificación y rectificación: la
ocasión para darse cuenta de que se
había perdido, o no se había llegado
a encontrar, el enfoque correcto. Sin
embargo, si no se afrontan, pueden
derivar en un ansia de evasión, una
necesidad de eventos extraordinarios
que suplan la frustración; aunque a
fin de cuentas no la apagarán,
porque no abordan el problema en



su raíz. Sucede quizás entonces que
la parte más celebrativa de la vida de
familia —precisamente tantos
momentos que se salen de la rutina—
no se disfrutan bastante: nunca
parece haber un retorno
suficientemente satisfactorio. Y
mientras que uno podría vivir feliz y
agradecido con lo que tiene, vive
suspirando por lo que no tiene.

Frente a estas derivas, que
empequeñecen la vida y la vocación,
se sitúa el «grandioso juego de Dios
con la humanidad, que es la
Redención»[16]. La lógica del servicio
nos lleva a dar, pero no porque
queramos recibir, sino porque
«hemos conocido el amor que Dios
nos tiene y hemos creído en él» (1 Jn
4,16). En el centro de nuestra vida
está Dios, que nos ama y nos llena de
gracia para que nos demos
generosamente: «Gratis habéis
recibido, dad gratis» (Mt 10,8). Uno,
entonces, ya no construye el hogar



desde el cálculo. La lógica del
servicio lo va llevando hacia la
sencillez del padre o la madre, que
no necesitan hacer propósitos ni
acumular actos de servicio[17]:
sencillamente se dan, se prestan a ser
un sillar discreto[18] para que las
paredes sean más robustas y el calor
de hogar se mantenga mejor. Y,
contemplando la belleza del hogar
que están construyendo, se llenan de
alegría y de agradecimiento.

Esta es la lógica filial de Jesús, el Hijo
que puede decir verdaderamente al
Padre: «todo lo mío es tuyo, y lo tuyo
es mío» (Jn 17,10). Aquí la mejor
recompensa es el amor de Dios, que
siempre nos precede: en cada
momento, Él nos está amando
primero (cfr. 1 Jn 4,10). Y de ese
amor va lleno el corazón cuando está
con los demás. Un amor «sin
descanso y sin cansancio»[19], porque
lo que cansa verdaderamente es «dar
vueltas alrededor del propio yo»[20].



Servir, en cambio, vivir de verdad
para los demás, puede costar a veces;
pero, en el fondo, no cansa.

Matices distintos, según los lugares
y las personas

«Si el Señor no construye la casa, en
vano se cansan los albañiles; si el
Señor no guarda la ciudad, en vano
vigilan los centinelas» (Sal 126 [127],
1). Estas palabras de la Escritura
adquieren un brillo especial al
pensar en la presencia real del Señor
en los oratorios de los centros de la
Obra: Él construye la casa; Él guarda
la ciudad, si le dejamos. «Si el centro
de tus pensamientos y esperanzas
está en el Sagrario —escribe san
Josemaría—, ¡qué abundantes los
frutos de santidad y de
apostolado!»[21]. Y así es: cuando uno
vive, desde Dios, para los demás, se
convierte en un facilitador,
inspirador y dinamizador de la



santidad, que es el fundamento más
firme de un hogar.

La forma en que se manifestará esta
dinámica del servicio —«el sano
prejuicio psicológico de pensar
habitualmente en los demás»[22]—
será diferente en función de las
personas. Cada centro debe ser un
mosaico único, formado por los
talentos que cada uno pone al
servicio del calor de familia. La
expectativa de lo que significa el
hogar para cada uno es distinta, y
por eso es importante no regirse por
un simple listado de criterios de
aplicación.

Cada centro acabará dando matices
peculiares a la manera de celebrar
las fiestas, de ayudarse unos y otros
en el mantenimiento material del
hogar, o en el impulso de proyectos
apostólicos, o en la relación con las
familias. Hay siempre algo común: el
cariño, el sentido del humor, el



sentido sobrenatural, las reuniones
de familia, las noticias del Padre y de
la familia de la Obra, la sobriedad
alegre y la serenidad sobrenatural
que permite un descanso reparador.
Un mismo espíritu en todas partes,
con una concreción viva en cada
lugar. Por esto siempre nos sentimos
en casa cuando vamos a otra región
u otro centro; porque sentimos la
unidad y la diversidad —la riqueza—
de la Obra.

La lógica del servicio no nos ahorra
los propios defectos, ni los ajenos;
tampoco evita que uno se pueda
encontrar más o menos a gusto con
los que viven con él; o que la casa y
las actividades estén mejor o peor
organizadas; o la necesidad de
esforzarnos por comprender a
quienes nos rodean[23]; o de pedirles
perdón o de perdonarlos cuando sea
el caso[24]. Pero —y eso es lo decisivo
— esta lógica permite encontrar



siempre recursos para salir adelante
y para acercarse más a Dios.

Cuando se construye el hogar en
clave de servicio, todo cobra vida: en
los ratos de tertulia o de sobremesa,
uno está más atento para generar
conversación, de modo que los
demás descansen; la corrección
fraterna se reza y se piensa desde un
gran cariño hacia el otro, y no desde
la molestia que puedan causarnos
sus límites; y se logran pasar por alto
tantas cosas sin irritarse: sonriendo y
encogiéndose de hombros[25]. El
auténtico servicio, aunque requiere
el esfuerzo de salir de nuestro
pequeño egoísmo, es un win-win; es
siempre suma en ambas direcciones:
en la de quien sirve y en la de quien
es servido. Y de tan natural, incluso
da un cierto apuro nombrarlo,
llamarlo «servicio». Es, simplemente,
amor fraterno.



El papel insustituible de cada uno
en la construcción del hogar

En su carta sobre las modalidades de
la vocación a la Obra, el Padre ha
recordado la influencia decisiva de
las administraciones en la creación
del ambiente de familia de los
centros: «con vuestro trabajo cuidáis
y servís la vida en la Obra, poniendo
la persona singular como foco y
prioridad de vuestra labor. Esto es
una expresión muy concreta de que
la Obra es familia; una familia
verdadera, no en sentido
metafórico»[26]. Se trata de un trabajo 
performativo, en el sentido de que
crea un ambiente propicio y propone
un referente en el que puede mirarse
la contribución de cada uno al
ambiente de familia. Sin embargo,
para encarnarse, para hacerse vida,
esa base necesita del papel
insustituible de todos en la casa.



Para los miembros del consejo local
de un centro, la tarea de servicio que
Dios les confía a través de la Obra
consiste sobre todo en velar por que
cada persona cuente con la necesaria
formación y acompañamiento
espiritual, además de un adecuado
bienestar material. Así lo sintetizaba
san Josemaría: «con solicitud
paternal y maternal, cuidad las
almas y los cuerpos de quienes os
están encomendados»[27]. Esta tarea
requiere de su parte responsabilidad,
pero también muchas dosis de
paciencia y de abandono en Dios. Así,
aceptan la necesidad de comprender
la manera de ser de cada uno, y sus
puntos fuertes, sobre los que se
apoyarán para ayudarlos a crecer, a
cada uno y al centro en su conjunto;
ven con mayor claridad que lo
verdaderamente importante es que
todos se acerquen más a Dios, y no
tanto que las cosas salgan de un
determinado modo; y están
dispuestos a pedir perdón, porque



eso no solo no los desautoriza, sino
que los acerca a los demás. Cuando la
organización del centro se plantea en
estos términos, el ambiente no deja
de tener la exigencia que presupone
toda búsqueda de la santidad, pero
gana en la alegría y serenidad que
hace auténtica esta búsqueda[28].
Todo el centro se puede sentir
entonces identificado con la razón de
ser de ese hogar: todos a una, con los
fines comunes y los particulares de
cada uno.

El sacerdote, por su parte, puede ser
con frecuencia un interlocutor que
escucha y da serenidad, y ayuda a
mirar con perspectiva y a la vez con
agudeza los distintos aspectos de la
convivencia diaria. «Los sacerdotes,
escribía san Josemaría, hemos de
tener el mismo espíritu que los
demás, pero especialmente espíritu
de comprensión, de caridad, de
convivir con todo el mundo, de no
escandalizarnos, de levantar, de



ayudar, como una madre»[29]. Con
más motivo aún que los demás, pues,
el sacerdote debe ser instrumento de
unidad y de esperanza, «sin
timideces ni complejos que son
ordinariamente prueba de
inmadurez humana, y sin
prepotencias clericales que
denotarían poco sentido
sobrenatural»[30]. Si para los
directores un riesgo puede ser la
lógica de la exigencia, para el
sacerdote puede serlo la del mérito:
él siempre está al servicio del resto
de una manera palpable,
diferenciada e insustituible; y podría,
sin darse cuenta, generar una cierta
mentalidad de víctima, si le parece
que no se valoran sus esfuerzos. Don
Álvaro salía así al paso de esta
mentalidad: «Si deseáis conocer de
veras en qué se nota el alma
sacerdotal, os lo resumiré con
nuestro Padre: en no decir nunca
basta. No contestar nunca “basta” al



amor, no detenernos ante el
sacrificio, como Cristo»[31].

«Lo normal es que en muchas
familias convivan personas de
generaciones distintas (abuelos,
padres, hijos) y caracteres diversos
(…). Si bien es cierto que todo eso
puede dar a veces ocasión a que la
unidad familiar se deteriore,
también es verdad que, con mucha
frecuencia, esas y otras dificultades
pueden unir más a las familias,
cuando hay verdadero amor»[32]. De
ahí que todos los que viven en un
mismo centro, desde el más veterano
hasta el último en llegar, tengan la
misión de construir el hogar, con los
talentos que Dios les ha dado, y con
su propio modo de ser; de modo que
la casa sea, para cada uno, un lugar
de intimidad, de amor
incondicionado y de descanso
sereno. Todos tienen un lugar
insustituible en esa tarea, porque
cada uno sabe mejor que nadie qué



talentos le ha dado Dios, para
ponerlos al servicio de todos, con
iniciativa y con generosidad. La
fraternidad que se vive en cada uno
de nuestros centros será así también
un remanso de paz y un foco de
inspiración para la vida de los
agregados y supernumerarios, y de
todas las personas que se acerquen al
calor de la Obra.

Por último, pero no menos
importante, los enfermos tienen un
papel especial, no solo porque «para
un alma enamorada, los niños y los
enfermos son Él»[33], sino también
porque son el desafío más directo y
práctico a las derivas negativas que
veíamos antes. Dejándose cuidar,
aportando lo que en su estado
pueden aportar, y sin ceder a la
lógica de quien no se siente
suficientemente querido, pueden ser
un polo de cohesión del centro, que
unirá intentos en el servicio de los
que más lo necesitan.



La vida de hogar del centro,
construida sobre estas bases, irradia
a su alrededor el amor de Dios y abre
poco a poco, a quienes lo habitan y a
quienes lo frecuentan, las puertas de
la casa que Él ha preparado para los
que le aman. «Si os amáis, decía san
Josemaría, cada una de nuestras
casas será el hogar que yo he visto, lo
que yo quiero que haya en cada uno
de nuestros rincones. Y cada uno de
vuestros hermanos tendrá un
hambre santa de llegar a casa,
después de la jornada de trabajo; y
tendrá después ganas de salir a la
calle (…), a esta guerra de paz»[34].

[1]. Cfr. Fil 2,7; Mt 20,28.

[2]. San Josemaría, Carta, 14-II-1974, n.
2.

[3]. San Josemaría, Forja, n. 861.



[4]. «El Opus Dei ciertamente es
familia y, a la vez, milicia. Familia
unida por un cariño alegre y amable;
milicia, aptísima para la lucha
espiritual» (De spiritu, n. 64).

[5]. A esto puede añadirse otro rasgo
cultural del presente: la tendencia a
vivir el tiempo libre de manera
individualista, de modo que todo lo
que no es trabajo tiende a girar
alrededor de mis intereses, mis
gustos, mis actividades, mi vida
social, etc. Lógicamente, una actitud
de este tipo comprometería de modo
significativo el calor del hogar.

[6]. Citado en F. Ocáriz, Carta pastoral,
16-II-2023, n. 9.

[7]. Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 17.

[8]. San Josemaría, Carta 27, n. 34,
citado en E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. III, p. 600.

[9]. Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 8.

[10]. «La formación, a lo largo de toda
la vida, sin descuidar su necesaria
exigencia, tiende en una medida
importante a abrir horizontes. En
cambio, si nos limitásemos a exigir y
a ser exigidos, podríamos acabar por
ver solo lo que no alcanzamos a
hacer, nuestros defectos y
limitaciones, olvidando lo más
importante: el amor de Dios por
nosotros» (F. Ocáriz, Carta pastoral,
9-I-2018, n. 11).

[11]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 6.

[12]. Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-
XI-2019, nn. 14-17.

[13]. La noción de amistad particular
tiene una larga y compleja historia



en la tradición cristiana. Mencionada
por primera vez en los escritos de
San Basilio de Cesarea, encontrará
un especial desarrollo en Occidente a
partir de la Imitación de Cristo y de
las obras de Santa Teresa de Ávila y
San Francisco de Sales. Sobre la
comprensión de esta noción en san
Josemaría, cfr. Camino, edición
histórico-crítica, n. 366.

[14]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 22.

[15]. A la vez, escribe san Josemaría,
«cometerían un grave error los
Directores que permitiesen que un
hijo mío, sin verdadera necesidad, se
encontrase en unas circunstancias
que exigiesen de él una continua
heroicidad, por olvidar que esas
situaciones deben ser transitorias y
que hay que buscar los medios
pertinentes para que cesen cuanto
antes» (Carta 27, n. 38).



[16]. San Josemaría, Carta, 14-II-1974,
n. 2.

[17]. «Cuando hay amor, me atrevería
a afirmar que no hace falta ni
siquiera hacer propósitos. Mi madre
nunca hizo propósitos de quererme,
¡y hay que ver qué detalles de cariño
tenía conmigo!» (San Josemaría,
notas de una reunión familiar, citado
en S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 6ª ed., p. 37).

[18]. Cfr. San Josemaría, «Sillares» (27-
VII-1937) en Crecer para adentro,
233-239 (AGP, biblioteca, P12).

[19]. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
296.

[20]. «Lo que realmente cansa, hijos
míos, es la soberbia, el dar vueltas
alrededor del propio yo. Y, además
de agobiar, impide al alma sentirse
cerca de Dios» (Beato Álvaro, en 



Crónica, XI-1989, p. 1141; AGP,
Biblioteca P01).

[21]. San Josemaría, Forja, n. 835.

[22]. Ibidem, n. 861.

[23]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, nn. 3-6.

[24]. Ibidem, nn. 7-8.

[25]. «¡San José es maravilloso! Es el
santo de la humildad rendida…, de la
sonrisa permanente y del
encogimiento de hombros» (San
Josemaría, citado en A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei (III),
Rialp, Madrid 2003, p. 728, nota 170.

[26]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 15.

[27]. San Josemaría, Carta 27, n. 39.

[28]. «“Sois todos tan alegres que uno
no se lo espera”, oí comentar. De
lejos viene el empeño diabólico de



los enemigos de Cristo, que no se
cansan de murmurar que la gente
entregada a Dios es de la
“encapotada”. Y, desgraciadamente,
algunos de los que quieren ser
“buenos” les hacen eco, con sus
“virtudes tristes”. —Te damos
gracias, Señor, porque has querido
contar con nuestras vidas,
dichosamente alegres, para borrar
esa falsa caricatura. —Te pido
también que no lo olvidemos» (Surco,
n. 58).

[29]. San Josemaría, notas de una
reunión, 19-III-1961, en Crónica
II-1993, p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[30]. San Josemaría, Conversaciones, n.
4.

[31]. Beato Álvaro, Cartas de Familia,
n. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

[32]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 14.



[33]. San Josemaría, Camino, n. 419.

[34]. San Josemaría, Crónica VII-1956,
p. 7 (AGP, Biblioteca P01).

Carlos Ayxelá

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/hacer-del-
centro-un-hogar-centros-familia-

segunda-parte/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/es-ve/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-ve/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-ve/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-ve/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/

	Hacer del centro un hogar (II)

