
opusdei.org

Carta Encíclica
“Fratelli Tutti” sobre
la fraternidad y la
amistad social

Libro electrónico de la encíclica
titulada “Fratelli Tutti”,
“Hermanos todos”, sobre la
fraternidad y la amistad social,
en la que el Papa Francisco
aborda cómo afrontar el mundo
que vendrá una vez superada
esta pandemia.

05/10/2020



Descargar la encíclica “Fratelli
Tutti” en formato digital

Gratis en iTunes iBooks - Gratis en
Google Play Books

Descargar ePub (Descargar ePub en
Bubok) - Descargar Mobi - Descargar
PDF

1. «Fratelli tutti»[1], escribía san
Francisco de Asís para dirigirse a
todos los hermanos y las hermanas, y
proponerles una forma de vida con
sabor a Evangelio. De esos consejos
quiero destacar uno donde invita a
un amor que va más allá de las
barreras de la geografía y del
espacio. Allí declara feliz a quien
ame al otro «tanto a su hermano
cuando está lejos de él como cuando
está junto a él»[2]. Con estas pocas y
sencillas palabras expresó lo esencial
de una fraternidad abierta, que

https://books.apple.com/us/book/id1534613321
https://play.google.com/store/books/details?id=IggBEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=IggBEAAAQBAJ
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli%20Tutti%20Papa%20Francisco20201006-124657.epub
https://www.bubok.es/libros/265903/Enciclica-Fratelli-Tutti
https://www.bubok.es/libros/265903/Enciclica-Fratelli-Tutti
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli-Tutti-Papa-Francisco20201006-124712.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli%20Tutti%20Papa%20Francisco20201006-124729.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fratelli%20Tutti%20Papa%20Francisco20201006-124729.pdf


permite reconocer, valorar y amar a
cada persona más allá de la cercanía
física, más allá del lugar del universo
donde haya nacido o donde habite.

2. Este santo del amor fraterno, de la
sencillez y de la alegría, que me
inspiró a escribir la encíclica Laudato
si’, vuelve a motivarme para dedicar
esta nueva encíclica a la fraternidad
y a la amistad social. Porque san
Francisco, que se sentía hermano del
sol, del mar y del viento, se sabía
todavía más unido a los que eran de
su propia carne. Sembró paz por
todas partes y caminó cerca de los
pobres, de los abandonados, de los
enfermos, de los descartados, de los
últimos.

Sin fronteras

3. Hay un episodio de su vida que nos
muestra su corazón sin confines,
capaz de ir más allá de las distancias
de procedencia, nacionalidad, color o
religión. Es su visita al Sultán Malik-

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


el-Kamil, en Egipto, que significó
para él un gran esfuerzo debido a su
pobreza, a los pocos recursos que
tenía, a la distancia y a las
diferencias de idioma, cultura y
religión. Este viaje, en aquel
momento histórico marcado por las
cruzadas, mostraba aún más la
grandeza del amor tan amplio que
quería vivir, deseoso de abrazar a
todos. La fidelidad a su Señor era
proporcional a su amor a los
hermanos y a las hermanas. Sin
desconocer las dificultades y
peligros, san Francisco fue al
encuentro del Sultán con la misma
actitud que pedía a sus discípulos:
que sin negar su identidad, cuando
fueran «entre sarracenos y otros
infieles […] no promuevan disputas
ni controversias, sino que estén
sometidos a toda humana criatura
por Dios»[3]. En aquel contexto era
un pedido extraordinario. Nos
impresiona que ochocientos años
atrás Francisco invitara a evitar toda



forma de agresión o contienda y
también a vivir un humilde y
fraterno “sometimiento”, incluso
ante quienes no compartían su fe.

4. Él no hacía la guerra dialéctica
imponiendo doctrinas, sino que
comunicaba el amor de Dios. Había
entendido que «Dios es amor, y el
que permanece en el amor
permanece en Dios» (1 Jn 4,16). De
ese modo fue un padre fecundo que
despertó el sueño de una sociedad
fraterna, porque «sólo el hombre que
acepta acercarse a otros seres en su
movimiento propio, no para
retenerlos en el suyo, sino para
ayudarles a ser más ellos mismos, se
hace realmente padre»[4]. En aquel
mundo plagado de torreones de
vigilancia y de murallas protectoras,
las ciudades vivían guerras
sangrientas entre familias poderosas,
al mismo tiempo que crecían las
zonas miserables de las periferias
excluidas. Allí Francisco acogió la



verdadera paz en su interior, se
liberó de todo deseo de dominio
sobre los demás, se hizo uno de los
últimos y buscó vivir en armonía con
todos. Él ha motivado estas páginas.

5. Las cuestiones relacionadas con la
fraternidad y la amistad social han
estado siempre entre mis
preocupaciones. Durante los últimos
años me he referido a ellas
reiteradas veces y en diversos
lugares. Quise recoger en esta
encíclica muchas de esas
intervenciones situándolas en un
contexto más amplio de reflexión.
Además, si en la redacción de la 
Laudato si’ tuve una fuente de
inspiración en mi hermano
Bartolomé, el Patriarca ortodoxo que
propuso con mucha fuerza el
cuidado de la creación, en este caso
me sentí especialmente estimulado
por el Gran Imán Ahmad Al-Tayyeb,
con quien me encontré en Abu Dabi
para recordar que Dios «ha creado

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


todos los seres humanos iguales en
los derechos, en los deberes y en la
dignidad, y los ha llamado a convivir
como hermanos entre ellos»[5]. No se
trató de un mero acto diplomático
sino de una reflexión hecha en
diálogo y de un compromiso
conjunto. Esta encíclica recoge y
desarrolla grandes temas planteados
en aquel documento que firmamos
juntos. También acogí aquí, con mi
propio lenguaje, numerosas cartas y
documentos con reflexiones que
recibí de tantas personas y grupos de
todo el mundo.

6. Las siguientes páginas no
pretenden resumir la doctrina sobre
el amor fraterno, sino detenerse en
su dimensión universal, en su
apertura a todos. Entrego esta
encíclica social como un humilde
aporte a la reflexión para que, frente
a diversas y actuales formas de
eliminar o de ignorar a otros, seamos
capaces de reaccionar con un nuevo



sueño de fraternidad y de amistad
social que no se quede en las
palabras. Si bien la escribí desde mis
convicciones cristianas, que me
alientan y me nutren, he procurado
hacerlo de tal manera que la
reflexión se abra al diálogo con todas
las personas de buena voluntad.

7. Asimismo, cuando estaba
redactando esta carta, irrumpió de
manera inesperada la pandemia de
Covid-19 que dejó al descubierto
nuestras falsas seguridades. Más allá
de las diversas respuestas que dieron
los distintos países, se evidenció la
incapacidad de actuar
conjuntamente. A pesar de estar
hiperconectados, existía una
fragmentación que volvía más difícil
resolver los problemas que nos
afectan a todos. Si alguien cree que
sólo se trataba de hacer funcionar
mejor lo que ya hacíamos, o que el
único mensaje es que debemos



mejorar los sistemas y las reglas ya
existentes, está negando la realidad.

8. Anhelo que en esta época que nos
toca vivir, reconociendo la dignidad
de cada persona humana, podamos
hacer renacer entre todos un deseo
mundial de hermandad. Entre todos:
«He ahí un hermoso secreto para
soñar y hacer de nuestra vida una
hermosa aventura. Nadie puede
pelear la vida aisladamente. […] Se
necesita una comunidad que nos
sostenga, que nos ayude y en la que
nos ayudemos unos a otros a mirar
hacia delante. ¡Qué importante es
soñar juntos! […] Solos se corre el
riesgo de tener espejismos, en los que
ves lo que no hay; los sueños se
construyen juntos»[6]. Soñemos
como una única humanidad, como
caminantes de la misma carne
humana, como hijos de esta misma
tierra que nos cobija a todos, cada
uno con la riqueza de su fe o de sus



convicciones, cada uno con su propia
voz, todos hermanos.

Capítulo primero. Las sombras de
un mundo cerrado

9. Sin pretender realizar un análisis
exhaustivo ni poner en
consideración todos los aspectos de
la realidad que vivimos, propongo
sólo estar atentos ante algunas
tendencias del mundo actual que
desfavorecen el desarrollo de la
fraternidad universal.

Sueños que se rompen en pedazos

10. Durante décadas parecía que el
mundo había aprendido de tantas
guerras y fracasos y se dirigía
lentamente hacia diversas formas de
integración. Por ejemplo, avanzó el
sueño de una Europa unida, capaz de
reconocer raíces comunes y de
alegrarse con la diversidad que la
habita. Recordemos «la firme
convicción de los Padres fundadores



de la Unión Europea, los cuales
deseaban un futuro basado en la
capacidad de trabajar juntos para
superar las divisiones, favoreciendo
la paz y la comunión entre todos los
pueblos del continente»[7].También
tomó fuerza el anhelo de una
integración latinoamericana y
comenzaron a darse algunos pasos.
En otros países y regiones hubo
intentos de pacificación y
acercamientos que lograron frutos y
otros que parecían promisorios.

11. Pero la historia da muestras de
estar volviendo atrás. Se encienden
conflictos anacrónicos que se
consideraban superados, resurgen
nacionalismos cerrados,
exasperados, resentidos y agresivos.
En varios países una idea de la
unidad del pueblo y de la nación,
penetrada por diversas ideologías,
crea nuevas formas de egoísmo y de
pérdida del sentido social
enmascaradas bajo una supuesta



defensa de los intereses nacionales.
Lo que nos recuerda que «cada
generación ha de hacer suyas las
luchas y los logros de las
generaciones pasadas y llevarlas a
metas más altas aún. Es el camino. El
bien, como también el amor, la
justicia y la solidaridad, no se
alcanzan de una vez para siempre;
han de ser conquistados cada día. No
es posible conformarse con lo que ya
se ha conseguido en el pasado e
instalarse, y disfrutarlo como si esa
situación nos llevara a desconocer
que todavía muchos hermanos
nuestros sufren situaciones de
injusticia que nos reclaman a
todos»[8].

12. “Abrirse al mundo” es una
expresión que hoy ha sido cooptada
por la economía y las finanzas. Se
refiere exclusivamente a la apertura
a los intereses extranjeros o a la
libertad de los poderes económicos
para invertir sin trabas ni



complicaciones en todos los países.
Los conflictos locales y el desinterés
por el bien común son
instrumentalizados por la economía
global para imponer un modelo
cultural único. Esta cultura unifica al
mundo pero divide a las personas y a
las naciones, porque «la sociedad
cada vez más globalizada nos hace
más cercanos, pero no más
hermanos»[9]. Estamos más solos
que nunca en este mundo masificado
que hace prevalecer los intereses
individuales y debilita la dimensión
comunitaria de la existencia. Hay
más bien mercados, donde las
personas cumplen roles de
consumidores o de espectadores. El
avance de este globalismo favorece
normalmente la identidad de los más
fuertes que se protegen a sí mismos,
pero procura licuar las identidades
de las regiones más débiles y pobres,
haciéndolas más vulnerables y
dependientes. De este modo la
política se vuelve cada vez más frágil



frente a los poderes económicos
transnacionales que aplican el
“divide y reinarás”.

El fin de la conciencia histórica

13. Por eso mismo se alienta también
una pérdida del sentido de la historia
que disgrega todavía más. Se
advierte la penetración cultural de
una especie de
“deconstruccionismo”, donde la
libertad humana pretende
construirlo todo desde cero. Deja en
pie únicamente la necesidad de
consumir sin límites y la acentuación
de muchas formas de individualismo
sin contenidos. En esta línea se
situaba un consejo que di a los
jóvenes: «Si una persona les hace
una propuesta y les dice que ignoren
la historia, que no recojan la
experiencia de los mayores, que
desprecien todo lo pasado y que sólo
miren el futuro que ella les ofrece,
¿no es una forma fácil de atraparlos



con su propuesta para que solamente
hagan lo que ella les dice? Esa
persona los necesita vacíos,
desarraigados, desconfiados de todo,
para que sólo confíen en sus
promesas y se sometan a sus planes.
Así funcionan las ideologías de
distintos colores, que destruyen —o
de-construyen— todo lo que sea
diferente y de ese modo pueden
reinar sin oposiciones. Para esto
necesitan jóvenes que desprecien la
historia, que rechacen la riqueza
espiritual y humana que se fue
transmitiendo a lo largo de las
generaciones, que ignoren todo lo
que los ha precedido»[10].

14. Son las nuevas formas de
colonización cultural. No nos
olvidemos que «los pueblos que
enajenan su tradición, y por manía
imitativa, violencia impositiva,
imperdonable negligencia o apatía,
toleran que se les arrebate el alma,
pierden, junto con su fisonomía



espiritual, su consistencia moral y,
finalmente, su independencia
ideológica, económica y política»[11].
Un modo eficaz de licuar la
conciencia histórica, el pensamiento
crítico, la lucha por la justicia y los
caminos de integración es vaciar de
sentido o manipular las grandes
palabras. ¿Qué significan hoy
algunas expresiones como
democracia, libertad, justicia,
unidad? Han sido manoseadas y
desfiguradas para utilizarlas como
instrumento de dominación, como
títulos vacíos de contenido que
pueden servir para justificar
cualquier acción.

Sin un proyecto para todos

15. La mejor manera de dominar y
de avanzar sin límites es sembrar la
desesperanza y suscitar la
desconfianza constante, aun
disfrazada detrás de la defensa de
algunos valores. Hoy en muchos



países se utiliza el mecanismo
político de exasperar, exacerbar y
polarizar. Por diversos caminos se
niega a otros el derecho a existir y a
opinar, y para ello se acude a la
estrategia de ridiculizarlos,
sospechar de ellos, cercarlos. No se
recoge su parte de verdad, sus
valores, y de este modo la sociedad se
empobrece y se reduce a la
prepotencia del más fuerte. La
política ya no es así una discusión
sana sobre proyectos a largo plazo
para el desarrollo de todos y el bien
común, sino sólo recetas
inmediatistas de marketing que
encuentran en la destrucción del otro
el recurso más eficaz. En este juego
mezquino de las descalificaciones, el
debate es manipulado hacia el estado
permanente de cuestionamiento y
confrontación.

16. En esta pugna de intereses que
nos enfrenta a todos contra todos,
donde vencer pasa a ser sinónimo de



destruir, ¿cómo es posible levantar la
cabeza para reconocer al vecino o
para ponerse al lado del que está
caído en el camino? Un proyecto con
grandes objetivos para el desarrollo
de toda la humanidad hoy suena a
delirio. Aumentan las distancias
entre nosotros, y la marcha dura y
lenta hacia un mundo unido y más
justo sufre un nuevo y drástico
retroceso.

17. Cuidar el mundo que nos rodea y
contiene es cuidarnos a nosotros
mismos. Pero necesitamos
constituirnos en un “nosotros” que
habita la casa común. Ese cuidado no
interesa a los poderes económicos
que necesitan un rédito rápido.
Frecuentemente las voces que se
levantan para la defensa del medio
ambiente son acalladas o
ridiculizadas, disfrazando de
racionalidad lo que son sólo intereses
particulares. En esta cultura que
estamos gestando, vacía,



inmediatista y sin un proyecto
común, «es previsible que, ante el
agotamiento de algunos recursos, se
vaya creando un escenario favorable
para nuevas guerras, disfrazadas
detrás de nobles
reivindicaciones»[12].

El descarte mundial

18. Partes de la humanidad parecen
sacrificables en beneficio de una
selección que favorece a un sector
humano digno de vivir sin límites. En
el fondo «no se considera ya a las
personas como un valor primario
que hay que respetar y amparar,
especialmente si son pobres o
discapacitadas, si “todavía no son
útiles” —como los no nacidos—, o si
“ya no sirven” —como los ancianos
—. Nos hemos hecho insensibles a
cualquier forma de despilfarro,
comenzando por el de los alimentos,
que es uno de los más
vergonzosos»[13].



19. La falta de hijos, que provoca un
envejecimiento de las poblaciones,
junto con el abandono de los
ancianos a una dolorosa soledad, es
un modo sutil de expresar que todo
termina con nosotros, que sólo
cuentan nuestros intereses
individuales. Así, «objeto de descarte
no es sólo el alimento o los bienes
superfluos, sino con frecuencia los
mismos seres humanos»[14]. Vimos
lo que sucedió con las personas
mayores en algunos lugares del
mundo a causa del coronavirus. No
tenían que morir así. Pero en
realidad algo semejante ya había
ocurrido a causa de olas de calor y en
otras circunstancias: cruelmente
descartados. No advertimos que
aislar a los ancianos y abandonarlos
a cargo de otros sin un adecuado y
cercano acompañamiento de la
familia, mutila y empobrece a la
misma familia. Además, termina
privando a los jóvenes de ese
necesario contacto con sus raíces y



con una sabiduría que la juventud
por sí sola no puede alcanzar.

20. Este descarte se expresa de
múltiples maneras, como en la
obsesión por reducir los costos
laborales, que no advierte las graves
consecuencias que esto ocasiona,
porque el desempleo que se produce
tiene como efecto directo expandir
las fronteras de la pobreza[15]. El
descarte, además, asume formas
miserables que creíamos superadas,
como el racismo, que se esconde y
reaparece una y otra vez. Las
expresiones de racismo vuelven a
avergonzarnos demostrando así que
los supuestos avances de la sociedad
no son tan reales ni están asegurados
para siempre.

21. Hay reglas económicas que
resultaron eficaces para el
crecimiento, pero no así para el
desarrollo humano integral[16].
Aumentó la riqueza, pero con



inequidad, y así lo que ocurre es que
«nacen nuevas pobrezas»[17].
Cuando dicen que el mundo
moderno redujo la pobreza, lo hacen
midiéndola con criterios de otras
épocas no comparables con la
realidad actual. Porque en otros
tiempos, por ejemplo, no tener
acceso a la energía eléctrica no era
considerado un signo de pobreza ni
generaba angustia. La pobreza
siempre se analiza y se entiende en
el contexto de las posibilidades reales
de un momento histórico concreto.

Derechos humanos no suficientemente
universales

22. Muchas veces se percibe que, de
hecho, los derechos humanos no son
iguales para todos. El respeto de
estos derechos «es condición previa
para el mismo desarrollo social y
económico de un país. Cuando se
respeta la dignidad del hombre, y sus
derechos son reconocidos y



tutelados, florece también la
creatividad y el ingenio, y la
personalidad humana puede
desplegar sus múltiples iniciativas en
favor del bien común»[18]. Pero
«observando con atención nuestras
sociedades contemporáneas,
encontramos numerosas
contradicciones que nos llevan a
preguntarnos si verdaderamente la
igual dignidad de todos los seres
humanos, proclamada
solemnemente hace 70 años, es
reconocida, respetada, protegida y
promovida en todas las
circunstancias. En el mundo de hoy
persisten numerosas formas de
injusticia, nutridas por visiones
antropológicas reductivas y por un
modelo económico basado en las
ganancias, que no duda en explotar,
descartar e incluso matar al hombre.
Mientras una parte de la humanidad
vive en opulencia, otra parte ve su
propia dignidad desconocida,
despreciada o pisoteada y sus



derechos fundamentales ignorados o
violados»[19]. ¿Qué dice esto acerca
de la igualdad de derechos fundada
en la misma dignidad humana?

23. De modo semejante, la
organización de las sociedades en
todo el mundo todavía está lejos de
reflejar con claridad que las mujeres
tienen exactamente la misma
dignidad e idénticos derechos que los
varones. Se afirma algo con las
palabras, pero las decisiones y la
realidad gritan otro mensaje. Es un
hecho que «doblemente pobres son
las mujeres que sufren situaciones de
exclusión, maltrato y violencia,
porque frecuentemente se
encuentran con menores
posibilidades de defender sus
derechos»[20].

24. Reconozcamos igualmente que,
«a pesar de que la comunidad
internacional ha adoptado diversos
acuerdos para poner fin a la



esclavitud en todas sus formas, y ha
dispuesto varias estrategias para
combatir este fenómeno, todavía hay
millones de personas —niños,
hombres y mujeres de todas las
edades— privados de su libertad y
obligados a vivir en condiciones
similares a la esclavitud. […] Hoy
como ayer, en la raíz de la esclavitud
se encuentra una concepción de la
persona humana que admite que
pueda ser tratada como un objeto.
[…] La persona humana, creada a
imagen y semejanza de Dios, queda
privada de la libertad,
mercantilizada, reducida a ser
propiedad de otro, con la fuerza, el
engaño o la constricción física o
psicológica; es tratada como un
medio y no como un fin». Las redes
criminales «utilizan hábilmente las
modernas tecnologías informáticas
para embaucar a jóvenes y niños en
todas las partes del mundo»[21]. La
aberración no tiene límites cuando se
somete a mujeres, luego forzadas a



abortar. Un acto abominable que
llega incluso al secuestro con el fin
de vender sus órganos. Esto
convierte a la trata de personas y a
otras formas actuales de esclavitud
en un problema mundial que
necesita ser tomado en serio por la
humanidad en su conjunto, porque
«como las organizaciones criminales
utilizan redes globales para lograr
sus objetivos, la acción para derrotar
a este fenómeno requiere un
esfuerzo conjunto y también global
por parte de los diferentes agentes
que conforman la sociedad»[22].

Conflicto y miedo

25. Guerras, atentados,
persecuciones por motivos raciales o
religiosos, y tantas afrentas contra la
dignidad humana se juzgan de
diversas maneras según convengan o
no a determinados intereses,
fundamentalmente económicos. Lo
que es verdad cuando conviene a un



poderoso deja de serlo cuando ya no
le beneficia. Estas situaciones de
violencia van «multiplicándose
dolorosamente en muchas regiones
del mundo, hasta asumir las formas
de la que podría llamar una “tercera
guerra mundial en etapas”»[23].

26. Esto no llama la atención si
advertimos la ausencia de horizontes
que nos congreguen, porque en toda
guerra lo que aparece en ruinas es
«el mismo proyecto de fraternidad,
inscrito en la vocación de la familia
humana», por lo que «cualquier
situación de amenaza alimenta la
desconfianza y el repliegue»[24]. Así,
nuestro mundo avanza en una
dicotomía sin sentido con la
pretensión de «garantizar la
estabilidad y la paz en base a una
falsa seguridad sustentada por una
mentalidad de miedo y
desconfianza»[25].



27. Paradójicamente, hay miedos
ancestrales que no han sido
superados por el desarrollo
tecnológico; es más, han sabido
esconderse y potenciarse detrás de
nuevas tecnologías. Aun hoy, detrás
de la muralla de la antigua ciudad
está el abismo, el territorio de lo
desconocido, el desierto. Lo que
proceda de allí no es confiable
porque no es conocido, no es
familiar, no pertenece a la aldea. Es
el territorio de lo “bárbaro”, del cual
hay que defenderse a costa de lo que
sea. Por consiguiente, se crean
nuevas barreras para la
autopreservación, de manera que
deja de existir el mundo y
únicamente existe “mi” mundo, hasta
el punto de que muchos dejan de ser
considerados seres humanos con una
dignidad inalienable y pasan a ser
sólo “ellos”. Reaparece «la tentación
de hacer una cultura de muros, de
levantar muros, muros en el corazón,
muros en la tierra para evitar este



encuentro con otras culturas, con
otras personas. Y cualquiera que
levante un muro, quien construya un
muro, terminará siendo un esclavo
dentro de los muros que ha
construido, sin horizontes. Porque le
falta esta alteridad»[26].

28. La soledad, los miedos y la
inseguridad de tantas personas que
se sienten abandonadas por el
sistema, hacen que se vaya creando
un terreno fértil para las mafias.
Porque ellas se afirman
presentándose como “protectoras” de
los olvidados, muchas veces a través
de diversas ayudas, mientras
persiguen sus intereses criminales.
Hay una pedagogía típicamente
mafiosa que, con una falsa mística
comunitaria, crea lazos de
dependencia y de subordinación de
los que es muy difícil liberarse.

Globalización y progreso sin un
rumbo común



29. Con el Gran Imán Ahmad Al-
Tayyeb no ignoramos los avances
positivos que se dieron en la ciencia,
la tecnología, la medicina, la
industria y el bienestar, sobre todo
en los países desarrollados. No
obstante, «subrayamos que, junto a
tales progresos históricos, grandes y
valiosos, se constata un deterioro de
la ética, que condiciona la acción
internacional, y un debilitamiento de
los valores espirituales y del sentido
de responsabilidad. Todo eso
contribuye a que se difunda una
sensación general de frustración, de
soledad y de desesperación. […]
Nacen focos de tensión y se
acumulan armas y municiones, en
una situación mundial dominada por
la incertidumbre, la desilusión y el
miedo al futuro y controlada por
intereses económicos miopes».
También señalamos «las fuertes
crisis políticas, la injusticia y la falta
de una distribución equitativa de los
recursos naturales. […] Con respecto



a las crisis que llevan a la muerte a
millones de niños, reducidos ya a
esqueletos humanos —a causa de la
pobreza y del hambre—, reina un
silencio internacional
inaceptable»[27]. Ante este
panorama, si bien nos cautivan
muchos avances, no advertimos un
rumbo realmente humano.

30. En el mundo actual los
sentimientos de pertenencia a una
misma humanidad se debilitan, y el
sueño de construir juntos la justicia y
la paz parece una utopía de otras
épocas. Vemos cómo impera una
indiferencia cómoda, fría y
globalizada, hija de una profunda
desilusión que se esconde detrás del
engaño de una ilusión: creer que
podemos ser todopoderosos y olvidar
que estamos todos en la misma
barca. Este desengaño que deja atrás
los grandes valores fraternos lleva «a
una especie de cinismo. Esta es la
tentación que nosotros tenemos



delante, si vamos por este camino de
la desilusión o de la decepción. […] El
aislamiento y la cerrazón en uno
mismo o en los propios intereses
jamás son el camino para devolver
esperanza y obrar una renovación,
sino que es la cercanía, la cultura del
encuentro. El aislamiento, no;
cercanía, sí. Cultura del
enfrentamiento, no; cultura del
encuentro, sí»[28].

31. En este mundo que corre sin un
rumbo común, se respira una
atmósfera donde «la distancia entre
la obsesión por el propio bienestar y
la felicidad compartida de la
humanidad se amplía hasta tal punto
que da la impresión de que se está
produciendo un verdadero cisma
entre el individuo y la comunidad
humana. […] Porque una cosa es
sentirse obligados a vivir juntos, y
otra muy diferente es apreciar la
riqueza y la belleza de las semillas de
la vida en común que hay que buscar



y cultivar juntos»[29]. Avanza la
tecnología sin pausa, pero «¡qué
bonito sería si al crecimiento de las
innovaciones científicas y
tecnológicas correspondiera también
una equidad y una inclusión social
cada vez mayores! ¡Qué bonito sería
que a medida que descubrimos
nuevos planetas lejanos, volviéramos
a descubrir las necesidades del
hermano o de la hermana en órbita
alrededor de mí!»[30].

Las pandemias y otros flagelos de la
historia

32. Es verdad que una tragedia global
como la pandemia de Covid-19
despertó durante un tiempo la
consciencia de ser una comunidad
mundial que navega en una misma
barca, donde el mal de uno perjudica
a todos. Recordamos que nadie se
salva solo, que únicamente es posible
salvarse juntos. Por eso dije que «la
tempestad desenmascara nuestra



vulnerabilidad y deja al descubierto
esas falsas y superfluas seguridades
con las que habíamos construido
nuestras agendas, nuestros
proyectos, rutinas y prioridades. […]
Con la tempestad, se cayó el
maquillaje de esos estereotipos con
los que disfrazábamos nuestros egos
siempre pretenciosos de querer
aparentar; y dejó al descubierto, una
vez más, esa bendita pertenencia
común de la que no podemos ni
queremos evadirnos; esa pertenencia
de hermanos»[31].

33. El mundo avanzaba de manera
implacable hacia una economía que,
utilizando los avances tecnológicos,
procuraba reducir los “costos
humanos”, y algunos pretendían
hacernos creer que bastaba la
libertad de mercado para que todo
estuviera asegurado. Pero el golpe
duro e inesperado de esta pandemia
fuera de control obligó por la fuerza
a volver a pensar en los seres



humanos, en todos, más que en el
beneficio de algunos. Hoy podemos
reconocer que «nos hemos
alimentado con sueños de esplendor
y grandeza y hemos terminado
comiendo distracción, encierro y
soledad; nos hemos empachado de
conexiones y hemos perdido el sabor
de la fraternidad. Hemos buscado el
resultado rápido y seguro y nos
vemos abrumados por la
impaciencia y la ansiedad. Presos de
la virtualidad hemos perdido el gusto
y el sabor de la realidad»[32]. El
dolor, la incertidumbre, el temor y la
conciencia de los propios límites que
despertó la pandemia, hacen resonar
el llamado a repensar nuestros
estilos de vida, nuestras relaciones, la
organización de nuestras sociedades
y sobre todo el sentido de nuestra
existencia.

34. Si todo está conectado, es difícil
pensar que este desastre mundial no
tenga relación con nuestro modo de



enfrentar la realidad, pretendiendo
ser señores absolutos de la propia
vida y de todo lo que existe. No
quiero decir que se trata de una
suerte de castigo divino. Tampoco
bastaría afirmar que el daño causado
a la naturaleza termina cobrándose
nuestros atropellos. Es la realidad
misma que gime y se rebela. Viene a
la mente el célebre verso del poeta
Virgilio que evoca las lágrimas de las
cosas o de la historia[33].

35. Pero olvidamos rápidamente las
lecciones de la historia, «maestra de
vida»[34]. Pasada la crisis sanitaria,
la peor reacción sería la de caer aún
más en una fiebre consumista y en
nuevas formas de autopreservación
egoísta. Ojalá que al final ya no estén
“los otros”, sino sólo un “nosotros”.
Ojalá no se trate de otro episodio
severo de la historia del que no
hayamos sido capaces de aprender.
Ojalá no nos olvidemos de los
ancianos que murieron por falta de



respiradores, en parte como
resultado de sistemas de salud
desmantelados año tras año. Ojalá
que tanto dolor no sea inútil, que
demos un salto hacia una forma
nueva de vida y descubramos
definitivamente que nos necesitamos
y nos debemos los unos a los otros,
para que la humanidad renazca con
todos los rostros, todas las manos y
todas las voces, más allá de las
fronteras que hemos creado.

36. Si no logramos recuperar la
pasión compartida por una
comunidad de pertenencia y de
solidaridad, a la cual destinar
tiempo, esfuerzo y bienes, la ilusión
global que nos engaña se caerá
ruinosamente y dejará a muchos a
merced de la náusea y el vacío.
Además, no se debería ignorar
ingenuamente que «la obsesión por
un estilo de vida consumista, sobre
todo cuando sólo unos pocos puedan
sostenerlo, sólo podrá provocar



violencia y destrucción
recíproca»[35]. El “sálvese quien
pueda” se traducirá rápidamente en
el “todos contra todos”, y eso será
peor que una pandemia.

Sin dignidad humana en las fronteras

37. Tanto desde algunos regímenes
políticos populistas como desde
planteamientos económicos liberales,
se sostiene que hay que evitar a toda
costa la llegada de personas
migrantes. Al mismo tiempo se
argumenta que conviene limitar la
ayuda a los países pobres, de modo
que toquen fondo y decidan tomar
medidas de austeridad. No se
advierte que, detrás de estas
afirmaciones abstractas difíciles de
sostener, hay muchas vidas que se
desgarran. Muchos escapan de la
guerra, de persecuciones, de
catástrofes naturales. Otros, con todo
derecho, «buscan oportunidades
para ellos y para sus familias.



Sueñan con un futuro mejor y desean
crear las condiciones para que se
haga realidad»[36].

38. Lamentablemente, otros son
«atraídos por la cultura occidental, a
veces con expectativas poco realistas
que los exponen a grandes
desilusiones. Traficantes sin
escrúpulos, a menudo vinculados a
los cárteles de la droga y de las
armas, explotan la situación de
debilidad de los inmigrantes, que a lo
largo de su viaje con demasiada
frecuencia experimentan la
violencia, la trata de personas, el
abuso psicológico y físico, y
sufrimientos indescriptibles»[37].
Los que emigran «tienen que
separarse de su propio contexto de
origen y con frecuencia viven un
desarraigo cultural y religioso. La
fractura también concierne a las
comunidades de origen, que pierden
a los elementos más vigorosos y
emprendedores, y a las familias, en



particular cuando emigra uno de los
padres o ambos, dejando a los hijos
en el país de origen»[38]. Por
consiguiente, también «hay que
reafirmar el derecho a no emigrar, es
decir, a tener las condiciones para
permanecer en la propia tierra»[39].

39. Para colmo «en algunos países de
llegada, los fenómenos migratorios
suscitan alarma y miedo, a menudo
fomentados y explotados con fines
políticos. Se difunde así una
mentalidad xenófoba, de gente
cerrada y replegada sobre sí misma».
[40]. Los migrantes no son
considerados suficientemente dignos
para participar en la vida social
como cualquier otro, y se olvida que
tienen la misma dignidad intrínseca
de cualquier persona. Por lo tanto,
deben ser «protagonistas de su
propio rescate»[41]. Nunca se dirá
que no son humanos pero, en la
práctica, con las decisiones y el modo
de tratarlos, se expresa que se los



considera menos valiosos, menos
importantes, menos humanos. Es
inaceptable que los cristianos
compartan esta mentalidad y estas
actitudes, haciendo prevalecer a
veces ciertas preferencias políticas
por encima de hondas convicciones
de la propia fe: la inalienable
dignidad de cada persona humana
más allá de su origen, color o
religión, y la ley suprema del amor
fraterno.

40. «Las migraciones constituirán un
elemento determinante del futuro
del mundo»[42]. Pero hoy están
afectadas por una «pérdida de ese
“sentido de la responsabilidad
fraterna”, sobre el que se basa toda
sociedad civil»[43]. Europa, por
ejemplo, corre serios riesgos de ir
por esa senda. Sin embargo,
«inspirándose en su gran patrimonio
cultural y religioso, tiene los
instrumentos necesarios para
defender la centralidad de la persona



humana y encontrar un justo
equilibrio entre el deber moral de
tutelar los derechos de sus
ciudadanos, por una parte, y, por
otra, el de garantizar la asistencia y
la acogida de los emigrantes»[44].

41. Comprendo que ante las personas
migrantes algunos tengan dudas y
sientan temores. Lo entiendo como
parte del instinto natural de
autodefensa. Pero también es verdad
que una persona y un pueblo sólo
son fecundos si saben integrar
creativamente en su interior la
apertura a los otros. Invito a ir más
allá de esas reacciones primarias,
porque «el problema es cuando esas
dudas y esos miedos condicionan
nuestra forma de pensar y de actuar
hasta el punto de convertirnos en
seres intolerantes, cerrados y quizás,
sin darnos cuenta, incluso racistas. El
miedo nos priva así del deseo y de la
capacidad de encuentro con el
otro»[45].



La ilusión de la comunicación

42. Paradójicamente, mientras se
desarrollan actitudes cerradas e
intolerantes que nos clausuran ante
los otros, se acortan o desaparecen
las distancias hasta el punto de que
deja de existir el derecho a la
intimidad. Todo se convierte en una
especie de espectáculo que puede ser
espiado, vigilado, y la vida se expone
a un control constante. En la
comunicación digital se quiere
mostrar todo y cada individuo se
convierte en objeto de miradas que
hurgan, desnudan y divulgan,
frecuentemente de manera anónima.
El respeto al otro se hace pedazos y,
de esa manera, al mismo tiempo que
lo desplazo, lo ignoro y lo mantengo
lejos, sin pudor alguno puedo invadir
su vida hasta el extremo.

43. Por otra parte, los movimientos
digitales de odio y destrucción no
constituyen —como algunos



pretenden hacer creer— una forma
adecuada de cuidado grupal, sino
meras asociaciones contra un
enemigo. En cambio, «los medios de
comunicación digitales pueden
exponer al riesgo de dependencia, de
aislamiento y de progresiva pérdida
de contacto con la realidad concreta,
obstaculizando el desarrollo de
relaciones interpersonales
auténticas»[46]. Hacen falta gestos
físicos, expresiones del rostro,
silencios, lenguaje corporal, y hasta
el perfume, el temblor de las manos,
el rubor, la transpiración, porque
todo eso habla y forma parte de la
comunicación humana. Las
relaciones digitales, que eximen del
laborioso cultivo de una amistad, de
una reciprocidad estable, e incluso
de un consenso que madura con el
tiempo, tienen apariencia de
sociabilidad. No construyen
verdaderamente un “nosotros” sino
que suelen disimular y amplificar el
mismo individualismo que se



expresa en la xenofobia y en el
desprecio de los débiles. La conexión
digital no basta para tender puentes,
no alcanza para unir a la
humanidad.

Agresividad sin pudor

44. Al mismo tiempo que las
personas preservan su aislamiento
consumista y cómodo, eligen una
vinculación constante y febril. Esto
favorece la ebullición de formas
insólitas de agresividad, de insultos,
maltratos, descalificaciones, latigazos
verbales hasta destrozar la figura del
otro, en un desenfreno que no podría
existir en el contacto cuerpo a cuerpo
sin que termináramos
destruyéndonos entre todos. La
agresividad social encuentra en los
dispositivos móviles y ordenadores
un espacio de ampliación sin igual.

45. Ello ha permitido que las
ideologías pierdan todo pudor. Lo
que hasta hace pocos años no podía



ser dicho por alguien sin el riesgo de
perder el respeto de todo el mundo,
hoy puede ser expresado con toda
crudeza aun por algunas autoridades
políticas y permanecer impune. No
cabe ignorar que «en el mundo
digital están en juego ingentes
intereses económicos, capaces de
realizar formas de control tan sutiles
como invasivas, creando
mecanismos de manipulación de las
conciencias y del proceso
democrático. El funcionamiento de
muchas plataformas a menudo acaba
por favorecer el encuentro entre
personas que piensan del mismo
modo, obstaculizando la
confrontación entre las diferencias.
Estos circuitos cerrados facilitan la
difusión de informaciones y noticias
falsas, fomentando prejuicios y
odios»[47].

46. Conviene reconocer que los
fanatismos que llevan a destruir a
otros son protagonizados también



por personas religiosas, sin excluir a
los cristianos, que «pueden formar
parte de redes de violencia verbal a
través de internet y de los diversos
foros o espacios de intercambio
digital. Aun en medios católicos se
pueden perder los límites, se suelen
naturalizar la difamación y la
calumnia, y parece quedar fuera toda
ética y respeto por la fama
ajena»[48]. ¿Qué se aporta así a la
fraternidad que el Padre común nos
propone?

Información sin sabiduría

47. La verdadera sabiduría supone el
encuentro con la realidad. Pero hoy
todo se puede producir, disimular,
alterar. Esto hace que el encuentro
directo con los límites de la realidad
se vuelva intolerable. Como
consecuencia, se opera un
mecanismo de “selección” y se crea el
hábito de separar inmediatamente lo
que me gusta de lo que no me gusta,



lo atractivo de lo feo. Con la misma
lógica se eligen las personas con las
que uno decide compartir el mundo.
Así las personas o situaciones que
herían nuestra sensibilidad o nos
provocaban desagrado hoy
sencillamente son eliminadas en las
redes virtuales, construyendo un
círculo virtual que nos aísla del
entorno en el que vivimos.

48. El sentarse a escuchar a otro,
característico de un encuentro
humano, es un paradigma de actitud
receptiva, de quien supera el
narcisismo y recibe al otro, le presta
atención, lo acoge en el propio
círculo. Pero «el mundo de hoy es en
su mayoría un mundo sordo. […] A
veces la velocidad del mundo
moderno, lo frenético nos impide
escuchar bien lo que dice otra
persona. Y cuando está a la mitad de
su diálogo, ya lo interrumpimos y le
queremos contestar cuando todavía
no terminó de decir. No hay que



perder la capacidad de escucha». San
Francisco de Asís «escuchó la voz de
Dios, escuchó la voz del pobre,
escuchó la voz del enfermo, escuchó
la voz de la naturaleza. Y todo eso lo
transforma en un estilo de vida.
Deseo que la semilla de san Francisco
crezca en tantos corazones»[49].

49. Al desaparecer el silencio y la
escucha, convirtiendo todo en tecleos
y mensajes rápidos y ansiosos, se
pone en riesgo esta estructura básica
de una sabia comunicación humana.
Se crea un nuevo estilo de vida
donde uno construye lo que quiere
tener delante, excluyendo todo
aquello que no se pueda controlar o
conocer superficial e
instantáneamente. Esta dinámica,
por su lógica intrínseca, impide la
reflexión serena que podría
llevarnos a una sabiduría común.

50. Podemos buscar juntos la verdad
en el diálogo, en la conversación



reposada o en la discusión
apasionada. Es un camino
perseverante, hecho también de
silencios y de sufrimientos, capaz de
recoger con paciencia la larga
experiencia de las personas y de los
pueblos. El cúmulo abrumador de
información que nos inunda no
significa más sabiduría. La sabiduría
no se fabrica con búsquedas ansiosas
por internet, ni es una sumatoria de
información cuya veracidad no está
asegurada. De ese modo no se
madura en el encuentro con la
verdad. Las conversaciones
finalmente sólo giran en torno a los
últimos datos, son meramente
horizontales y acumulativas. Pero no
se presta una detenida atención y no
se penetra en el corazón de la vida,
no se reconoce lo que es esencial
para darle un sentido a la existencia.
Así, la libertad es una ilusión que nos
venden y que se confunde con la
libertad de navegar frente a una
pantalla. El problema es que un



camino de fraternidad, local y
universal, sólo puede ser recorrido
por espíritus libres y dispuestos a
encuentros reales.

Sometimientos y autodesprecios

51. Algunos países exitosos desde el
punto de vista económico son
presentados como modelos
culturales para los países poco
desarrollados, en lugar de procurar
que cada uno crezca con su estilo
propio, para que desarrolle sus
capacidades de innovar desde los
valores de su cultura. Esta nostalgia
superficial y triste, que lleva a copiar
y comprar en lugar de crear, da
espacio a una autoestima nacional
muy baja. En los sectores
acomodados de muchos países
pobres, y a veces en quienes han
logrado salir de la pobreza, se
advierte la incapacidad de aceptar
características y procesos propios,
cayendo en un menosprecio de la



propia identidad cultural como si
fuera la única causa de los males.

52. Destrozar la autoestima de
alguien es una manera fácil de
dominarlo. Detrás de estas
tendencias que buscan
homogeneizar el mundo, afloran
intereses de poder que se benefician
del bajo aprecio de sí, al tiempo que,
a través de los medios y de las redes
se intenta crear una nueva cultura al
servicio de los más poderosos. Esto es
aprovechado por el ventajismo de la
especulación financiera y la
expoliación, donde los pobres son los
que siempre pierden. Por otra parte,
ignorar la cultura de un pueblo hace
que muchos líderes políticos no
logren implementar un proyecto
eficiente que pueda ser libremente
asumido y sostenido en el tiempo.

53. Se olvida que «no existe peor
alienación que experimentar que no
se tienen raíces, que no se pertenece



a nadie. Una tierra será fecunda, un
pueblo dará fruto, y podrá engendrar
el día de mañana sólo en la medida
que genere relaciones de pertenencia
entre sus miembros, que cree lazos
de integración entre las generaciones
y las distintas comunidades que la
conforman; y también en la medida
que rompa los círculos que aturden
los sentidos alejándonos cada vez
más los unos de los otros»[50].

Esperanza

54. A pesar de estas sombras densas
que no conviene ignorar, en las
próximas páginas quiero hacerme
eco de tantos caminos de esperanza.
Porque Dios sigue derramando en la
humanidad semillas de bien. La
reciente pandemia nos permitió
rescatar y valorizar a tantos
compañeros y compañeras de viaje
que, en el miedo, reaccionaron
donando la propia vida. Fuimos
capaces de reconocer cómo nuestras



vidas están tejidas y sostenidas por
personas comunes que, sin lugar a
dudas, escribieron los
acontecimientos decisivos de nuestra
historia compartida: médicos,
enfermeros y enfermeras,
farmacéuticos, empleados de los
supermercados, personal de
limpieza, cuidadores, transportistas,
hombres y mujeres que trabajan
para proporcionar servicios
esenciales y seguridad, voluntarios,
sacerdotes, religiosas…
comprendieron que nadie se salva
solo[51].

55. Invito a la esperanza, que «nos
habla de una realidad que está
enraizada en lo profundo del ser
humano, independientemente de las
circunstancias concretas y los
condicionamientos históricos en que
vive. Nos habla de una sed, de una
aspiración, de un anhelo de plenitud,
de vida lograda, de un querer tocar
lo grande, lo que llena el corazón y



eleva el espíritu hacia cosas grandes,
como la verdad, la bondad y la
belleza, la justicia y el amor. […] La
esperanza es audaz, sabe mirar más
allá de la comodidad personal, de las
pequeñas seguridades y
compensaciones que estrechan el
horizonte, para abrirse a grandes
ideales que hacen la vida más bella y
digna»[52]. Caminemos en
esperanza.

Capítulo segundo

Un extraño en el camino

56. Todo lo que mencioné en el
capítulo anterior es más que una
aséptica descripción de la realidad,
ya que «los gozos y las esperanzas,
las tristezas y las angustias de los
hombres de nuestro tiempo, sobre
todo de los pobres y de cuantos
sufren, son a la vez gozos y
esperanzas, tristezas y angustias de
los discípulos de Cristo. Nada hay
verdaderamente humano que no

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn52


encuentre eco en su corazón»[53]. En
el intento de buscar una luz en
medio de lo que estamos viviendo, y
antes de plantear algunas líneas de
acción, propongo dedicar un capítulo
a una parábola dicha por Jesucristo
hace dos mil años. Porque, si bien
esta carta está dirigida a todas las
personas de buena voluntad, más
allá de sus convicciones religiosas, la
parábola se expresa de tal manera
que cualquiera de nosotros puede
dejarse interpelar por ella.

«Un maestro de la Ley se levantó y le
preguntó a Jesús para ponerlo a
prueba: “Maestro, ¿qué debo hacer
para heredar la vida eterna?”. Jesús le
preguntó a su vez: “Qué está escrito
en la Ley?, ¿qué lees en ella?”. Él le
respondió: “Amarás al Señor, tu Dios,
con todo tu corazón, con toda tu
alma, con todas tus fuerzas y con toda
tu mente, y al prójimo como a ti
mismo”. Entonces Jesús le dijo: “Has
respondido bien; pero ahora



practícalo y vivirás”. El maestro de la
Ley, queriendo justificarse, le volvió a
preguntar: “¿Quién es mi prójimo?”.
Jesús tomó la palabra y dijo: “Un
hombre bajaba de Jerusalén a Jericó y
cayó en manos de unos ladrones,
quienes, después de despojarlo de todo
y herirlo, se fueron, dejándolo por
muerto. Por casualidad, un sacerdote
bajaba por el mismo camino, lo vio,
dio un rodeo y pasó de largo. Igual
hizo un levita, que llegó al mismo
lugar, dio un rodeo y pasó de largo.
En cambio, un samaritano, que iba de
viaje, llegó a donde estaba el hombre
herido y, al verlo, se conmovió
profundamente, se acercó y le vendó
sus heridas, curándolas con aceite y
vino. Después lo cargó sobre su
propia cabalgadura, lo llevó a un
albergue y se quedó cuidándolo. A la
mañana siguiente le dio al dueño del
albergue dos monedas de plata y le
dijo: ‘Cuídalo, y, si gastas de más, te lo
pagaré a mi regreso’. ¿Cuál de estos
tres te parece que se comportó como



prójimo del hombre que cayó en
manos de los ladrones?” El maestro
de la Ley respondió: “El que lo trató
con misericordia”. Entonces Jesús le
dijo: “Tienes que ir y hacer lo
mismo» (Lc 10,25-37).

El trasfondo

57. Esta parábola recoge un
trasfondo de siglos. Poco después de
la narración de la creación del
mundo y del ser humano, la Biblia
plantea el desafío de las relaciones
entre nosotros. Caín destruye a su
hermano Abel, y resuena la pregunta
de Dios: «¿Dónde está tu hermano
Abel?» (Gn 4,9). La respuesta es la
misma que frecuentemente damos
nosotros: «¿Acaso yo soy guardián de
mi hermano?» (ibíd.). Al preguntar,
Dios cuestiona todo tipo de
determinismo o fatalismo que
pretenda justificar la indiferencia
como única respuesta posible. Nos
habilita, por el contrario, a crear una



cultura diferente que nos oriente a
superar las enemistades y a
cuidarnos unos a otros.

58. El libro de Job acude al hecho de
tener un mismo Creador como base
para sostener algunos derechos
comunes: «¿Acaso el que me formó
en el vientre no lo formó también a
él y nos modeló del mismo modo en
la matriz?» (31,15). Muchos siglos
después, san Ireneo lo expresará con
la imagen de la melodía: «El amante
de la verdad no debe dejarse
engañar por el intervalo particular
de cada tono, ni suponer un creador
para uno y otro para otro […], sino
uno solo»[54].

59. En las tradiciones judías, el
imperativo de amar y cuidar al otro
parecía restringirse a las relaciones
entre los miembros de una misma
nación. El antiguo precepto «amarás
a tu prójimo como a ti mismo» (Lv
19,18) se entendía ordinariamente



como referido a los connacionales.
Sin embargo, especialmente en el
judaísmo que se desarrolló fuera de
la tierra de Israel, los confines se
fueron ampliando. Apareció la
invitación a no hacer a los otros lo
que no quieres que te hagan (cf. Tb
4,15). El sabio Hillel (siglo I a. C.)
decía al respecto: «Esto es la Ley y los
Profetas. Todo lo demás es
comentario»[55]. El deseo de imitar
las actitudes divinas llevó a superar
aquella tendencia a limitarse a los
más cercanos: «La misericordia de
cada persona se extiende a su
prójimo, pero la misericordia del
Señor alcanza a todos los
vivientes» (Si 18,13).

60. En el Nuevo Testamento, el
precepto de Hillel se expresó de
modo positivo: «Traten en todo a los
demás como ustedes quieran ser
tratados, porque en esto consisten la
Ley y los Profetas» (Mt 7,12). Este
llamado es universal, tiende a



abarcar a todos, sólo por su
condición humana, porque el
Altísimo, el Padre celestial «hace salir
el sol sobre malos y buenos» (Mt
5,45). Como consecuencia se reclama:
«Sean misericordiosos así como el
Padre de ustedes es
misericordioso» (Lc 6,36).

61. Hay una motivación para ampliar
el corazón de manera que no excluya
al extranjero, que puede encontrarse
ya en los textos más antiguos de la
Biblia. Se debe al constante recuerdo
del pueblo judío de haber vivido
como forastero en Egipto:

«No maltratarás ni oprimirás al
migrante que reside en tu territorio,
porque ustedes fueron migrantes en el
país de Egipto»(Ex 22,20).

«No oprimas al migrante: ustedes
saben lo que es ser migrante, porque
fueron migrantes en el país de
Egipto»(Ex 23,9).



«Si un migrante viene a residir entre
ustedes, en su tierra, no lo opriman. El
migrante residente será para ustedes
como el compatriota; lo amarás como
a ti mismo, porque ustedes fueron
migrantes en el país de Egipto»(Lv
19,33-34).

«Si cosechas tu viña, no vuelvas a por
más uvas. Serán para el migrante, el
huérfano y la viuda. Recuerda que
fuiste esclavo en el país de Egipto»(Dt
24,21-22).

En el Nuevo Testamento resuena con
fuerza el llamado al amor fraterno:

«Toda la Ley alcanza su plenitud en
un solo precepto: Amarás a tu
prójimo como a ti mismo»(Ga 5,14).

«Quien ama a su hermano permanece
en la luz y no tropieza. Pero quien
aborrece a su hermano está y camina
en las tinieblas» (1 Jn 2,10-11).



«Nosotros sabemos que hemos pasado
de la muerte a la vida, porque
amamos a los hermanos. Quien no
ama permanece en la muerte» (1 Jn
3,14).

«Quien no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no
ve»(1 Jn 4,20).

62. Aun esta propuesta de amor
podía entenderse mal. Por algo,
frente a la tentación de las primeras
comunidades cristianas de crear
grupos cerrados y aislados, san Pablo
exhortaba a sus discípulos a tener
caridad entre ellos «y con todos» (1
Ts 3,12), y en la comunidad de Juan
se pedía que los hermanos fueran
bien recibidos, «incluso los que están
de paso» (3 Jn 5). Este contexto ayuda
a comprender el valor de la parábola
del buen samaritano: al amor no le
importa si el hermano herido es de
aquí o es de allá. Porque es el «amor
que rompe las cadenas que nos



aíslan y separan, tendiendo puentes;
amor que nos permite construir una
gran familia donde todos podamos
sentirnos en casa. […] Amor que sabe
de compasión y de dignidad»[56].

El abandonado

63. Jesús cuenta que había un
hombre herido, tirado en el camino,
que había sido asaltado. Pasaron
varios a su lado pero huyeron, no se
detuvieron. Eran personas con
funciones importantes en la
sociedad, que no tenían en el corazón
el amor por el bien común. No
fueron capaces de perder unos
minutos para atender al herido o al
menos para buscar ayuda. Uno se
detuvo, le regaló cercanía, lo curó
con sus propias manos, puso también
dinero de su bolsillo y se ocupó de él.
Sobre todo, le dio algo que en este
mundo ansioso retaceamos tanto: le
dio su tiempo. Seguramente él tenía
sus planes para aprovechar aquel día



según sus necesidades, compromisos
o deseos. Pero fue capaz de dejar
todo a un lado ante el herido, y sin
conocerlo lo consideró digno de
dedicarle su tiempo.

64. ¿Con quién te identificas? Esta
pregunta es cruda, directa y
determinante. ¿A cuál de ellos te
pareces? Nos hace falta reconocer la
tentación que nos circunda de
desentendernos de los demás;
especialmente de los más débiles.
Digámoslo, hemos crecido en muchos
aspectos, aunque somos analfabetos
en acompañar, cuidar y sostener a
los más frágiles y débiles de nuestras
sociedades desarrolladas. Nos
acostumbramos a mirar para el
costado, a pasar de lado, a ignorar las
situaciones hasta que estas nos
golpean directamente.

65. Asaltan a una persona en la calle,
y muchos escapan como si no
hubieran visto nada.



Frecuentemente hay personas que
atropellan a alguien con su
automóvil y huyen. Sólo les importa
evitar problemas, no les interesa si
un ser humano se muere por su
culpa. Pero estos son signos de un
estilo de vida generalizado, que se
manifiesta de diversas maneras,
quizás más sutiles. Además, como
todos estamos muy concentrados en
nuestras propias necesidades, ver a
alguien sufriendo nos molesta, nos
perturba, porque no queremos
perder nuestro tiempo por culpa de
los problemas ajenos. Estos son
síntomas de una sociedad enferma,
porque busca construirse de espaldas
al dolor.

66. Mejor no caer en esa miseria.
Miremos el modelo del buen
samaritano. Es un texto que nos
invita a que resurja nuestra vocación
de ciudadanos del propio país y del
mundo entero, constructores de un
nuevo vínculo social. Es un llamado



siempre nuevo, aunque está escrito
como ley fundamental de nuestro
ser: que la sociedad se encamine a la
prosecución del bien común y, a
partir de esta finalidad, reconstruya
una y otra vez su orden político y
social, su tejido de relaciones, su
proyecto humano. Con sus gestos, el
buen samaritano reflejó que «la
existencia de cada uno de nosotros
está ligada a la de los demás: la vida
no es tiempo que pasa, sino tiempo
de encuentro»[57].

67. Esta parábola es un ícono
iluminador, capaz de poner de
manifiesto la opción de fondo que
necesitamos tomar para reconstruir
este mundo que nos duele. Ante
tanto dolor, ante tanta herida, la
única salida es ser como el buen
samaritano. Toda otra opción
termina o bien al lado de los
salteadores o bien al lado de los que
pasan de largo, sin compadecerse del
dolor del hombre herido en el



camino. La parábola nos muestra con
qué iniciativas se puede rehacer una
comunidad a partir de hombres y
mujeres que hacen propia la
fragilidad de los demás, que no dejan
que se erija una sociedad de
exclusión, sino que se hacen
prójimos y levantan y rehabilitan al
caído, para que el bien sea común. Al
mismo tiempo, la parábola nos
advierte sobre ciertas actitudes de
personas que sólo se miran a sí
mismas y no se hacen cargo de las
exigencias ineludibles de la realidad
humana.

68. El relato, digámoslo claramente,
no desliza una enseñanza de ideales
abstractos, ni se circunscribe a la
funcionalidad de una moraleja ético-
social. Nos revela una característica
esencial del ser humano, tantas veces
olvidada: hemos sido hechos para la
plenitud que sólo se alcanza en el
amor. No es una opción posible vivir
indiferentes ante el dolor, no



podemos dejar que nadie quede “a
un costado de la vida”. Esto nos debe
indignar, hasta hacernos bajar de
nuestra serenidad para alterarnos
por el sufrimiento humano. Eso es
dignidad.

Una historia que se repite

69. La narración es sencilla y lineal,
pero tiene toda la dinámica de esa
lucha interna que se da en la
elaboración de nuestra identidad, en
toda existencia lanzada al camino
para realizar la fraternidad humana.
Puestos en camino nos chocamos,
indefectiblemente, con el hombre
herido. Hoy, y cada vez más, hay
heridos. La inclusión o la exclusión
de la persona que sufre al costado
del camino define todos los proyectos
económicos, políticos, sociales y
religiosos. Enfrentamos cada día la
opción de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo. Y si extendemos la mirada a la



totalidad de nuestra historia y a lo
ancho y largo del mundo, todos
somos o hemos sido como estos
personajes: todos tenemos algo de
herido, algo de salteador, algo de los
que pasan de largo y algo del buen
samaritano.

70. Es notable cómo las diferencias
de los personajes del relato quedan
totalmente transformadas al
confrontarse con la dolorosa
manifestación del caído, del
humillado. Ya no hay distinción entre
habitante de Judea y habitante de
Samaría, no hay sacerdote ni
comerciante; simplemente hay dos
tipos de personas: las que se hacen
cargo del dolor y las que pasan de
largo; las que se inclinan
reconociendo al caído y las que
distraen su mirada y aceleran el
paso. En efecto, nuestras múltiples
máscaras, nuestras etiquetas y
nuestros disfraces se caen: es la hora
de la verdad. ¿Nos inclinaremos para



tocar y curar las heridas de los otros?
¿Nos inclinaremos para cargarnos al
hombro unos a otros? Este es el
desafío presente, al que no hemos de
tenerle miedo. En los momentos de
crisis la opción se vuelve acuciante:
podríamos decir que, en este
momento, todo el que no es salteador
o todo el que no pasa de largo, o bien
está herido o está poniendo sobre sus
hombros a algún herido.

71. La historia del buen samaritano
se repite: se torna cada vez más
visible que la desidia social y política
hace de muchos lugares de nuestro
mundo un camino desolado, donde
las disputas internas e
internacionales y los saqueos de
oportunidades dejan a tantos
marginados, tirados a un costado del
camino. En su parábola, Jesús no
plantea vías alternativas, como ¿qué
hubiera sido de aquel malherido o
del que lo ayudó, si la ira o la sed de
venganza hubieran ganado espacio



en sus corazones? Él confía en lo
mejor del espíritu humano y con la
parábola lo alienta a que se adhiera
al amor, reintegre al dolido y
construya una sociedad digna de tal
nombre.

Los personajes

72. La parábola comienza con los
salteadores. El punto de partida que
elige Jesús es un asalto ya
consumado. No hace que nos
detengamos a lamentar el hecho, no
dirige nuestra mirada hacia los
salteadores. Los conocemos. Hemos
visto avanzar en el mundo las densas
sombras del abandono, de la
violencia utilizada con mezquinos
intereses de poder, acumulación y
división. La pregunta podría ser:
¿Dejaremos tirado al que está
lastimado para correr cada uno a
guarecerse de la violencia o a
perseguir a los ladrones? ¿Será el
herido la justificación de nuestras



divisiones irreconciliables, de
nuestras indiferencias crueles, de
nuestros enfrentamientos internos?

73. Luego la parábola nos hace poner
la mirada claramente en los que
pasan de largo. Esta peligrosa
indiferencia de no detenerse,
inocente o no, producto del desprecio
o de una triste distracción, hace de
los personajes del sacerdote y del
levita un no menos triste reflejo de
esa distancia cercenadora que se
pone frente a la realidad. Hay
muchas maneras de pasar de largo
que se complementan: una es
ensimismarse, desentenderse de los
demás, ser indiferentes. Otra sería
sólo mirar hacia afuera. Respecto a
esta última manera de pasar de
largo, en algunos países, o en ciertos
sectores de estos, hay un desprecio
de los pobres y de su cultura, y un
vivir con la mirada puesta hacia
fuera, como si un proyecto de país
importado intentara forzar su lugar.



Así se puede justificar la indiferencia
de algunos, porque aquellos que
podrían tocarles el corazón con sus
reclamos simplemente no existen.
Están fuera de su horizonte de
intereses.

74. En los que pasan de largo hay un
detalle que no podemos ignorar; eran
personas religiosas. Es más, se
dedicaban a dar culto a Dios: un
sacerdote y un levita. Esto es un
fuerte llamado de atención, indica
que el hecho de creer en Dios y de
adorarlo no garantiza vivir como a
Dios le agrada. Una persona de fe
puede no ser fiel a todo lo que esa
misma fe le reclama, y sin embargo
puede sentirse cerca de Dios y
creerse con más dignidad que los
demás. Pero hay maneras de vivir la
fe que facilitan la apertura del
corazón a los hermanos, y esa será la
garantía de una auténtica apertura a
Dios. San Juan Crisóstomo llegó a
expresar con mucha claridad este



desafío que se plantea a los
cristianos: «¿Desean honrar el
cuerpo de Cristo? No lo desprecien
cuando lo contemplen desnudo […],
ni lo honren aquí, en el templo, con
lienzos de seda, si al salir lo
abandonan en su frío y
desnudez»[58]. La paradoja es que a
veces, quienes dicen no creer,
pueden vivir la voluntad de Dios
mejor que los creyentes.

75. Los “salteadores del camino”
suelen tener como aliados secretos a
los que “pasan por el camino
mirando a otro lado”. Se cierra el
círculo entre los que usan y engañan
a la sociedad para esquilmarla, y los
que creen mantener la pureza en su
función crítica, pero al mismo tiempo
viven de ese sistema y de sus
recursos. Hay una triste hipocresía
cuando la impunidad del delito, del
uso de las instituciones para el
provecho personal o corporativo y
otros males que no logramos



desterrar, se unen a una permanente
descalificación de todo, a la
constante siembra de sospecha que
hace cundir la desconfianza y la
perplejidad. El engaño del “todo está
mal” es respondido con un “nadie
puede arreglarlo”, “¿qué puedo hacer
yo?”. De esta manera, se nutre el
desencanto y la desesperanza, y eso
no alienta un espíritu de solidaridad
y de generosidad. Hundir a un
pueblo en el desaliento es el cierre de
un círculo perverso perfecto: así obra
la dictadura invisible de los
verdaderos intereses ocultos, que se
adueñaron de los recursos y de la
capacidad de opinar y pensar.

76. Miremos finalmente al hombre
herido. A veces nos sentimos como
él, malheridos y tirados al costado
del camino. Nos sentimos también
desamparados por nuestras
instituciones desarmadas y
desprovistas, o dirigidas al servicio
de los intereses de unos pocos, de



afuera y de adentro. Porque «en la
sociedad globalizada, existe un estilo
elegante de mirar para otro lado que
se practica recurrentemente: bajo el
ropaje de lo políticamente correcto o
las modas ideológicas, se mira al que
sufre sin tocarlo, se lo televisa en
directo, incluso se adopta un
discurso en apariencia tolerante y
repleto de eufemismos»[59].

Recomenzar

77. Cada día se nos ofrece una nueva
oportunidad, una etapa nueva. No
tenemos que esperar todo de los que
nos gobiernan, sería infantil.
Gozamos de un espacio de
corresponsabilidad capaz de iniciar y
generar nuevos procesos y
transformaciones. Seamos parte
activa en la rehabilitación y el
auxilio de las sociedades heridas.
Hoy estamos ante la gran
oportunidad de manifestar nuestra
esencia fraterna, de ser otros buenos



samaritanos que carguen sobre sí el
dolor de los fracasos, en vez de
acentuar odios y resentimientos.
Como el viajero ocasional de nuestra
historia, sólo falta el deseo gratuito,
puro y simple de querer ser pueblo,
de ser constantes e incansables en la
labor de incluir, de integrar, de
levantar al caído; aunque muchas
veces nos veamos inmersos y
condenados a repetir la lógica de los
violentos, de los que sólo se
ambicionan a sí mismos, difusores de
la confusión y la mentira. Que otros
sigan pensando en la política o en la
economía para sus juegos de poder.
Alimentemos lo bueno y
pongámonos al servicio del bien.

78. Es posible comenzar de abajo y
de a uno, pugnar por lo más concreto
y local, hasta el último rincón de la
patria y del mundo, con el mismo
cuidado que el viajero de Samaría
tuvo por cada llaga del herido.
Busquemos a otros y hagámonos



cargo de la realidad que nos
corresponde sin miedo al dolor o a la
impotencia, porque allí está todo lo
bueno que Dios ha sembrado en el
corazón del ser humano. Las
dificultades que parecen enormes
son la oportunidad para crecer, y no
la excusa para la tristeza inerte que
favorece el sometimiento. Pero no lo
hagamos solos, individualmente. El
samaritano buscó a un hospedero
que pudiera cuidar de aquel hombre,
como nosotros estamos invitados a
convocar y encontrarnos en un
“nosotros” que sea más fuerte que la
suma de pequeñas individualidades;
recordemos que «el todo es más que
la parte, y también es más que la
mera suma de ellas».[60]
Renunciemos a la mezquindad y al
resentimiento de los internismos
estériles, de los enfrentamientos sin
fin. Dejemos de ocultar el dolor de
las pérdidas y hagámonos cargo de
nuestros crímenes, desidias y
mentiras. La reconciliación



reparadora nos resucitará, y nos
hará perder el miedo a nosotros
mismos y a los demás.

79. El samaritano del camino se fue
sin esperar reconocimientos ni
gratitudes. La entrega al servicio era
la gran satisfacción frente a su Dios y
a su vida, y por eso, un deber. Todos
tenemos responsabilidad sobre el
herido que es el pueblo mismo y
todos los pueblos de la tierra.
Cuidemos la fragilidad de cada
hombre, de cada mujer, de cada niño
y de cada anciano, con esa actitud
solidaria y atenta, la actitud de
proximidad del buen samaritano.

El prójimo sin fronteras

80. Jesús propuso esta parábola para
responder a una pregunta: ¿Quién es
mi prójimo? La palabra “prójimo” en
la sociedad de la época de Jesús solía
indicar al que es más cercano,
próximo. Se entendía que la ayuda
debía dirigirse en primer lugar al



que pertenece al propio grupo, a la
propia raza. Un samaritano, para
algunos judíos de aquella época, era
considerado un ser despreciable,
impuro, y por lo tanto no se lo incluía
dentro de los seres cercanos a
quienes se debía ayudar. El judío
Jesús transforma completamente este
planteamiento: no nos invita a
preguntarnos quiénes son los que
están cerca de nosotros, sino a
volvernos nosotros cercanos,
prójimos.

81. La propuesta es la de hacerse
presentes ante el que necesita ayuda,
sin importar si es parte del propio
círculo de pertenencia. En este caso,
el samaritano fue quien se hizo
prójimo del judío herido. Para
volverse cercano y presente, atravesó
todas las barreras culturales e
históricas. La conclusión de Jesús es
un pedido: «Tienes que ir y hacer lo
mismo» (Lc 10,37). Es decir, nos
interpela a dejar de lado toda



diferencia y, ante el sufrimiento,
volvernos cercanos a cualquiera.
Entonces, ya no digo que tengo
“prójimos” a quienes debo ayudar,
sino que me siento llamado a
volverme yo un prójimo de los otros.

82. El problema es que Jesús destaca,
a propósito, que el hombre herido
era un judío —habitante de Judea—
mientras quien se detuvo y lo auxilió
era un samaritano —habitante de
Samaría—. Este detalle tiene una
importancia excepcional para
reflexionar sobre un amor que se
abre a todos. Los samaritanos
habitaban una región que había sido
contagiada por ritos paganos, y para
los judíos esto los volvía impuros,
detestables, peligrosos. De hecho, un
antiguo texto judío que menciona a
naciones odiadas, se refiere a
Samaría afirmando además que «ni
siquiera es una nación» (Si 50,25), y
agrega que es «el pueblo necio que
reside en Siquén» (v. 26).



83. Esto explica por qué una mujer
samaritana, cuando Jesús le pidió de
beber, respondió enfáticamente:
«¿Cómo tú, siendo judío, me pides de
beber a mí, que soy una mujer
samaritana?» (Jn 4,9). Quienes
buscaban acusaciones que pudieran
desacreditar a Jesús, lo más ofensivo
que encontraron fue decirle
«endemoniado» y «samaritano» (Jn
8,48). Por lo tanto, este encuentro
misericordioso entre un samaritano
y un judío es una potente
interpelación, que desmiente toda
manipulación ideológica, para que
ampliemos nuestro círculo, para que
demos a nuestra capacidad de amar
una dimensión universal capaz de
traspasar todos los prejuicios, todas
las barreras históricas o culturales,
todos los intereses mezquinos.

La interpelación del forastero

84. Finalmente, recuerdo que en otra
parte del Evangelio Jesús dice: «Fui



forastero y me recibieron» (Mt
25,35). Jesús podía decir esas
palabras porque tenía un corazón
abierto que hacía suyos los dramas
de los demás. San Pablo exhortaba:
«Alégrense con los que están alegres
y lloren con los que lloran» (Rm
12,15). Cuando el corazón asume esa
actitud, es capaz de identificarse con
el otro sin importarle dónde ha
nacido o de dónde viene. Al entrar en
esta dinámica, en definitiva
experimenta que los demás son «su
propia carne» (Is 58,7).

85. Para los cristianos, las palabras
de Jesús tienen también otra
dimensión trascendente; implican
reconocer al mismo Cristo en cada
hermano abandonado o excluido (cf. 
Mt 25,40.45). En realidad, la fe colma
de motivaciones inauditas el
reconocimiento del otro, porque
quien cree puede llegar a reconocer
que Dios ama a cada ser humano con
un amor infinito y que «con ello le



confiere una dignidad infinita»[61].
A esto se agrega que creemos que
Cristo derramó su sangre por todos y
cada uno, por lo cual nadie queda
fuera de su amor universal. Y si
vamos a la fuente última, que es la
vida íntima de Dios, nos
encontramos con una comunidad de
tres Personas, origen y modelo
perfecto de toda vida en común. La
teología continúa enriqueciéndose
gracias a la reflexión sobre esta gran
verdad.

86. A veces me asombra que, con
semejantes motivaciones, a la Iglesia
le haya llevado tanto tiempo
condenar contundentemente la
esclavitud y diversas formas de
violencia. Hoy, con el desarrollo de la
espiritualidad y de la teología, no
tenemos excusas. Sin embargo,
todavía hay quienes parecen sentirse
alentados o al menos autorizados por
su fe para sostener diversas formas
de nacionalismos cerrados y



violentos, actitudes xenófobas,
desprecios e incluso maltratos hacia
los que son diferentes. La fe, con el
humanismo que encierra, debe
mantener vivo un sentido crítico
frente a estas tendencias, y ayudar a
reaccionar rápidamente cuando
comienzan a insinuarse. Para ello es
importante que la catequesis y la
predicación incluyan de modo más
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimensión fraterna de
la espiritualidad, la convicción sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos.

Capítulo tercero

Pensar y gestar un mundo abierto

87. Un ser humano está hecho de tal
manera que no se realiza, no se
desarrolla ni puede encontrar su
plenitud «si no es en la entrega
sincera de sí mismo a los demás»[62].
Ni siquiera llega a reconocer a fondo



su propia verdad si no es en el
encuentro con los otros: «Sólo me
comunico realmente conmigo mismo
en la medida en que me comunico
con el otro»[63]. Esto explica por qué
nadie puede experimentar el valor
de vivir sin rostros concretos a
quienes amar. Aquí hay un secreto
de la verdadera existencia humana,
porque «la vida subsiste donde hay
vínculo, comunión, fraternidad; y es
una vida más fuerte que la muerte
cuando se construye sobre relaciones
verdaderas y lazos de fidelidad. Por
el contrario, no hay vida cuando
pretendemos pertenecer sólo a
nosotros mismos y vivir como islas:
en estas actitudes prevalece la
muerte»[64].

Más allá

88. Desde la intimidad de cada
corazón, el amor crea vínculos y
amplía la existencia cuando saca a la
persona de sí misma hacia el



otro[65]. Hechos para el amor, hay
en cada uno de nosotros «una ley de
éxtasis: salir de sí mismo para hallar
en otro un crecimiento de su
ser»[66]. Por ello «en cualquier caso
el hombre tiene que llevar a cabo
esta empresa: salir de sí mismo»[67].

89. Pero no puedo reducir mi vida a
la relación con un pequeño grupo, ni
siquiera a mi propia familia, porque
es imposible entenderme sin un
tejido más amplio de relaciones: no
sólo el actual sino también el que me
precede y me fue configurando a lo
largo de mi vida. Mi relación con una
persona que aprecio no puede
ignorar que esa persona no vive sólo
por su relación conmigo, ni yo vivo
sólo por mi referencia a ella. Nuestra
relación, si es sana y verdadera, nos
abre a los otros que nos amplían y
enriquecen. El más noble sentido
social hoy fácilmente queda anulado
detrás de intimismos egoístas con
apariencia de relaciones intensas. En



cambio, el amor que es auténtico,
que ayuda a crecer, y las formas más
nobles de la amistad, residen en
corazones que se dejan completar. La
pareja y el amigo son para abrir el
corazón en círculos, para volvernos
capaces de salir de nosotros mismos
hasta acoger a todos. Los grupos
cerrados y las parejas
autorreferenciales, que se
constituyen en un “nosotros” contra
todo el mundo, suelen ser formas
idealizadas de egoísmo y de mera
autopreservación.

90. Por algo muchas pequeñas
poblaciones que sobrevivían en
zonas desérticas desarrollaron una
generosa capacidad de acogida ante
los peregrinos que pasaban, y
acuñaron el sagrado deber de la
hospitalidad. Lo vivieron también las
comunidades monásticas
medievales, como se advierte en la
Regla de san Benito. Aunque pudiera
desestructurar el orden y el silencio



de los monasterios, Benito reclamaba
que a los pobres y peregrinos se los
tratara «con el máximo cuidado y
solicitud»[68]. La hospitalidad es un
modo concreto de no privarse de este
desafío y de este don que es el
encuentro con la humanidad más
allá del propio grupo. Aquellas
personas percibían que todos los
valores que podían cultivar debían
estar acompañados por esta
capacidad de trascenderse en una
apertura a los otros.

El valor único del amor

91. Las personas pueden desarrollar
algunas actitudes que presentan
como valores morales: fortaleza,
sobriedad, laboriosidad y otras
virtudes. Pero para orientar
adecuadamente los actos de las
distintas virtudes morales, es
necesario considerar también en qué
medida estos realizan un dinamismo
de apertura y unión hacia otras



personas. Ese dinamismo es la
caridad que Dios infunde. De otro
modo, quizás tendremos sólo
apariencia de virtudes, que serán
incapaces de construir la vida en
común. Por ello decía santo Tomás
de Aquino —citando a san Agustín—
que la templanza de una persona
avara ni siquiera es virtuosa[69]. San
Buenaventura, con otras palabras,
explicaba que las otras virtudes, sin
la caridad, estrictamente no cumplen
los mandamientos «como Dios los
entiende»[70].

92. La altura espiritual de una vida
humana está marcada por el amor,
que es «el criterio para la decisión
definitiva sobre la valoración
positiva o negativa de una vida
humana»[71]. Sin embargo, hay
creyentes que piensan que su
grandeza está en la imposición de sus
ideologías al resto, o en la defensa
violenta de la verdad, o en grandes
demostraciones de fortaleza. Todos



los creyentes necesitamos reconocer
esto: lo primero es el amor, lo que
nunca debe estar en riesgo es el
amor, el mayor peligro es no amar
(cf. 1 Co 13,1-13).

93. En un intento de precisar en qué
consiste la experiencia de amar que
Dios hace posible con su gracia, santo
Tomás de Aquino la explicaba como
un movimiento que centra la
atención en el otro «considerándolo
como uno consigo»[72]. La atención
afectiva que se presta al otro,
provoca una orientación a buscar su
bien gratuitamente. Todo esto parte
de un aprecio, de una valoración,
que en definitiva es lo que está
detrás de la palabra “caridad”: el ser
amado es “caro” para mí, es decir,
«es estimado como de alto valor»[73].
Y «del amor por el cual a uno le es
grata la otra persona depende que le
dé algo gratis»[74].



94. El amor implica entonces algo
más que una serie de acciones
benéficas. Las acciones brotan de
una unión que inclina más y más
hacia el otro considerándolo valioso,
digno, grato y bello, más allá de las
apariencias físicas o morales. El
amor al otro por ser quien es, nos
mueve a buscar lo mejor para su
vida. Sólo en el cultivo de esta forma
de relacionarnos haremos posibles la
amistad social que no excluye a
nadie y la fraternidad abierta a
todos.

La creciente apertura del amor

95. El amor nos pone finalmente en
tensión hacia la comunión universal.
Nadie madura ni alcanza su plenitud
aislándose. Por su propia dinámica,
el amor reclama una creciente
apertura, mayor capacidad de acoger
a otros, en una aventura nunca
acabada que integra todas las
periferias hacia un pleno sentido de



pertenencia mutua. Jesús nos decía:
«Todos ustedes son hermanos» (Mt
23,8).

96. Esta necesidad de ir más allá de
los propios límites vale también para
las distintas regiones y países. De
hecho, «el número cada vez mayor
de interdependencias y de
comunicaciones que se entrecruzan
en nuestro planeta hace más
palpable la conciencia de que todas
las naciones de la tierra […]
comparten un destino común. En los
dinamismos de la historia, a pesar de
la diversidad de etnias, sociedades y
culturas, vemos sembrada la
vocación de formar una comunidad
compuesta de hermanos que se
acogen recíprocamente y se
preocupan los unos de los otros»[75].

Sociedades abiertas que integran a
todos

97. Hay periferias que están cerca de
nosotros, en el centro de una ciudad,



o en la propia familia. También hay
un aspecto de la apertura universal
del amor que no es geográfico sino
existencial. Es la capacidad cotidiana
de ampliar mi círculo, de llegar a
aquellos que espontáneamente no
siento parte de mi mundo de
intereses, aunque estén cerca de mí.
Por otra parte, cada hermana y
hermano que sufre, abandonado o
ignorado por mi sociedad es un
forastero existencial, aunque haya
nacido en el mismo país. Puede ser
un ciudadano con todos los papeles,
pero lo hacen sentir como un
extranjero en su propia tierra. El
racismo es un virus que muta
fácilmente y en lugar de desaparecer
se disimula, pero está siempre al
acecho.

98. Quiero recordar a esos “exiliados
ocultos” que son tratados como
cuerpos extraños en la sociedad[76].
Muchas personas con discapacidad
«sienten que existen sin pertenecer y



sin participar». Hay todavía mucho
«que les impide tener una
ciudadanía plena». El objetivo no es
sólo cuidarlos, sino «que participen
activamente en la comunidad civil y
eclesial. Es un camino exigente y
también fatigoso, que contribuirá
cada vez más a la formación de
conciencias capaces de reconocer a
cada individuo como una persona
única e irrepetible». Igualmente
pienso en «los ancianos, que,
también por su discapacidad, a veces
se sienten como una carga». Sin
embargo, todos pueden dar «una
contribución singular al bien común
a través de su biografía original». Me
permito insistir: «Tengan el valor de
dar voz a quienes son discriminados
por su discapacidad, porque
desgraciadamente en algunas
naciones, todavía hoy, se duda en
reconocerlos como personas de igual
dignidad»[77].



Comprensiones inadecuadas de un
amor universal

99. El amor que se extiende más allá
de las fronteras tiene en su base lo
que llamamos “amistad social” en
cada ciudad o en cada país. Cuando
es genuina, esta amistad social
dentro de una sociedad es una
condición de posibilidad de una
verdadera apertura universal. No se
trata del falso universalismo de
quien necesita viajar constantemente
porque no soporta ni ama a su
propio pueblo. Quien mira a su
pueblo con desprecio, establece en su
propia sociedad categorías de
primera o de segunda clase, de
personas con más o menos dignidad
y derechos. De esta manera niega
que haya lugar para todos.

100. Tampoco estoy proponiendo un
universalismo autoritario y
abstracto, digitado o planificado por
algunos y presentado como un



supuesto sueño en orden a
homogeneizar, dominar y expoliar.
Hay un modelo de globalización que
«conscientemente apunta a la
uniformidad unidimensional y busca
eliminar todas las diferencias y
tradiciones en una búsqueda
superficial de la unidad. […] Si una
globalización pretende igualar a
todos, como si fuera una esfera, esa
globalización destruye la riqueza y la
particularidad de cada persona y de
cada pueblo»[78]. Ese falso sueño
universalista termina quitando al
mundo su variado colorido, su
belleza y en definitiva su
humanidad. Porque «el futuro no es
monocromático, sino que es posible
si nos animamos a mirarlo en la
variedad y en la diversidad de lo que
cada uno puede aportar. Cuánto
necesita aprender nuestra familia
humana a vivir juntos en armonía y
paz sin necesidad de que tengamos
que ser todos igualitos»[79].



Trascender un mundo de socios

101. Retomemos ahora aquella
parábola del buen samaritano que
todavía tiene mucho para
proponernos. Había un hombre
herido en el camino. Los personajes
que pasaban a su lado no se
concentraban en este llamado
interior a volverse cercanos, sino en
su función, en el lugar social que
ellos ocupaban, en una profesión
relevante en la sociedad. Se sentían
importantes para la sociedad del
momento y su urgencia era el rol que
les tocaba cumplir. El hombre herido
y abandonado en el camino era una
molestia para ese proyecto, una
interrupción, y a su vez era alguien
que no cumplía función alguna. Era
un nadie, no pertenecía a una
agrupación que se considerara
destacable, no tenía función alguna
en la construcción de la historia.
Mientras tanto, el samaritano
generoso se resistía a estas



clasificaciones cerradas, aunque él
mismo quedaba fuera de cualquiera
de estas categorías y era
sencillamente un extraño sin un
lugar propio en la sociedad. Así, libre
de todo rótulo y estructura, fue capaz
de interrumpir su viaje, de cambiar
su proyecto, de estar disponible para
abrirse a la sorpresa del hombre
herido que lo necesitaba.

102. ¿Qué reacción podría provocar
hoy esa narración, en un mundo
donde aparecen constantemente, y
crecen, grupos sociales que se
aferran a una identidad que los
separa del resto? ¿Cómo puede
conmover a quienes tienden a
organizarse de tal manera que se
impida toda presencia extraña que
pueda perturbar esa identidad y esa
organización autoprotectora y
autorreferencial? En ese esquema
queda excluida la posibilidad de
volverse prójimo, y sólo es posible
ser prójimo de quien permita



asegurar los beneficios personales.
Así la palabra “prójimo” pierde todo
significado, y únicamente cobra
sentido la palabra “socio”, el
asociado por determinados
intereses[80].

Libertad, igualdad y fraternidad

103. La fraternidad no es sólo
resultado de condiciones de respeto a
las libertades individuales, ni
siquiera de cierta equidad
administrada. Si bien son
condiciones de posibilidad no bastan
para que ella surja como resultado
necesario. La fraternidad tiene algo
positivo que ofrecer a la libertad y a
la igualdad. ¿Qué ocurre sin la
fraternidad cultivada
conscientemente, sin una voluntad
política de fraternidad, traducida en
una educación para la fraternidad,
para el diálogo, para el
descubrimiento de la reciprocidad y
el enriquecimiento mutuo como



valores? Lo que sucede es que la
libertad enflaquece, resultando así
más una condición de soledad, de
pura autonomía para pertenecer a
alguien o a algo, o sólo para poseer y
disfrutar. Esto no agota en absoluto
la riqueza de la libertad que está
orientada sobre todo al amor.

104. Tampoco la igualdad se logra
definiendo en abstracto que “todos
los seres humanos son iguales”, sino
que es el resultado del cultivo
consciente y pedagógico de la
fraternidad. Los que únicamente son
capaces de ser socios crean mundos
cerrados. ¿Qué sentido puede tener
en este esquema esa persona que no
pertenece al círculo de los socios y
llega soñando con una vida mejor
para sí y para su familia?

105. El individualismo no nos hace
más libres, más iguales, más
hermanos. La mera suma de los
intereses individuales no es capaz de



generar un mundo mejor para toda
la humanidad. Ni siquiera puede
preservarnos de tantos males que
cada vez se vuelven más globales.
Pero el individualismo radical es el
virus más difícil de vencer. Engaña.
Nos hace creer que todo consiste en
dar rienda suelta a las propias
ambiciones, como si acumulando
ambiciones y seguridades
individuales pudiéramos construir el
bien común.

Amor universal que promueve a las
personas

106. Hay un reconocimiento básico,
esencial para caminar hacia la
amistad social y la fraternidad
universal: percibir cuánto vale un
ser humano, cuánto vale una
persona, siempre y en cualquier
circunstancia. Si cada uno vale tanto,
hay que decir con claridad y firmeza
que «el solo hecho de haber nacido
en un lugar con menores recursos o



menor desarrollo no justifica que
algunas personas vivan con menor
dignidad»[81]. Este es un principio
elemental de la vida social que suele
ser ignorado de distintas maneras
por quienes sienten que no aporta a
su cosmovisión o no sirve a sus fines.

107. Todo ser humano tiene derecho
a vivir con dignidad y a desarrollarse
integralmente, y ese derecho básico
no puede ser negado por ningún
país. Lo tiene aunque sea poco
eficiente, aunque haya nacido o
crecido con limitaciones. Porque eso
no menoscaba su inmensa dignidad
como persona humana, que no se
fundamenta en las circunstancias
sino en el valor de su ser. Cuando
este principio elemental no queda a
salvo, no hay futuro ni para la
fraternidad ni para la sobrevivencia
de la humanidad.

108. Hay sociedades que acogen
parcialmente este principio. Aceptan



que haya posibilidades para todos,
pero sostienen que a partir de allí
todo depende de cada uno. Desde esa
perspectiva parcial no tendría
sentido «invertir para que los lentos,
débiles o menos dotados puedan
abrirse camino en la vida»[82].
Invertir a favor de los frágiles puede
no ser rentable, puede implicar
menor eficiencia. Exige un Estado
presente y activo, e instituciones de
la sociedad civil que vayan más allá
de la libertad de los mecanismos
eficientistas de determinados
sistemas económicos, políticos o
ideológicos, porque realmente se
orientan en primer lugar a las
personas y al bien común.

109. Algunos nacen en familias de
buena posición económica, reciben
buena educación, crecen bien
alimentados, o poseen naturalmente
capacidades destacadas. Ellos
seguramente no necesitarán un
Estado activo y sólo reclamarán



libertad. Pero evidentemente no cabe
la misma regla para una persona con
discapacidad, para alguien que nació
en un hogar extremadamente pobre,
para alguien que creció con una
educación de baja calidad y con
escasas posibilidades de curar
adecuadamente sus enfermedades. Si
la sociedad se rige primariamente
por los criterios de la libertad de
mercado y de la eficiencia, no hay
lugar para ellos, y la fraternidad será
una expresión romántica más.

110. El hecho es que «una libertad
económica sólo declamada, pero
donde las condiciones reales impiden
que muchos puedan acceder
realmente a ella […] se convierte en
un discurso contradictorio»[83].
Palabras como libertad, democracia
o fraternidad se vacían de sentido.
Porque el hecho es que «mientras
nuestro sistema económico y social
produzca una sola víctima y haya
una sola persona descartada, no



habrá una fiesta de fraternidad
universal»[84].Una sociedad humana
y fraterna es capaz de preocuparse
para garantizar de modo eficiente y
estable que todos sean acompañados
en el recorrido de sus vidas, no sólo
para asegurar sus necesidades
básicas, sino para que puedan dar lo
mejor de sí, aunque su rendimiento
no sea el mejor, aunque vayan lento,
aunque su eficiencia sea poco
destacada.

111. La persona humana, con sus
derechos inalienables, está
naturalmente abierta a los vínculos.
En su propia raíz reside el llamado a
trascenderse a sí misma en el
encuentro con otros. Por eso «es
necesario prestar atención para no
caer en algunos errores que pueden
nacer de una mala comprensión de
los derechos humanos y de un
paradójico mal uso de los mismos.
Existe hoy, en efecto, la tendencia
hacia una reivindicación siempre



más amplia de los derechos
individuales —estoy tentado de decir
individualistas—, que esconde una
concepción de persona humana
desligada de todo contexto social y
antropológico, casi como una
“mónada” (monás), cada vez más
insensible. […] Si el derecho de cada
uno no está armónicamente
ordenado al bien más grande,
termina por concebirse sin
limitaciones y, consecuentemente, se
transforma en fuente de conflictos y
de violencias»[85].

Promover el bien moral

112. No podemos dejar de decir que
el deseo y la búsqueda del bien de los
demás y de toda la humanidad
implican también procurar una
maduración de las personas y de las
sociedades en los distintos valores
morales que lleven a un desarrollo
humano integral. En el Nuevo
Testamento se menciona un fruto del



Espíritu Santo (cf. Ga 5,22),
expresado con la palabra griega 
agazosúne. Indica el apego a lo
bueno, la búsqueda de lo bueno. Más
todavía, es procurar lo excelente, lo
mejor para los demás: su
maduración, su crecimiento en una
vida sana, el cultivo de los valores y
no sólo el bienestar material. Hay
una expresión latina semejante: 
bene-volentia, que significa la actitud
de querer el bien del otro. Es un
fuerte deseo del bien, una
inclinación hacia todo lo que sea
bueno y excelente, que nos mueve a
llenar la vida de los demás de cosas
bellas, sublimes, edificantes.

113. En esta línea, vuelvo a destacar
con dolor que «ya hemos tenido
mucho tiempo de degradación moral,
burlándonos de la ética, de la
bondad, de la fe, de la honestidad, y
llegó la hora de advertir que esa
alegre superficialidad nos ha servido
de poco. Esa destrucción de todo



fundamento de la vida social termina
enfrentándonos unos con otros para
preservar los propios intereses»[86].
Volvamos a promover el bien, para
nosotros mismos y para toda la
humanidad, y así caminaremos
juntos hacia un crecimiento genuino
e integral. Cada sociedad necesita
asegurar que los valores se
transmitan, porque si esto no sucede
se difunde el egoísmo, la violencia, la
corrupción en sus diversas formas, la
indiferencia y, en definitiva, una vida
cerrada a toda trascendencia y
clausurada en intereses individuales.

El valor de la solidaridad

114. Quiero destacar la solidaridad,
que «como virtud moral y actitud
social, fruto de la conversión
personal, exige el compromiso de
todos aquellos que tienen
responsabilidades educativas y
formativas. En primer lugar me
dirijo a las familias, llamadas a una



misión educativa primaria e
imprescindible. Ellas constituyen el
primer lugar en el que se viven y se
transmiten los valores del amor y de
la fraternidad, de la convivencia y
del compartir, de la atención y del
cuidado del otro. Ellas son también el
ámbito privilegiado para la
transmisión de la fe desde aquellos
primeros simples gestos de devoción
que las madres enseñan a los hijos.
Los educadores y los formadores
que, en la escuela o en los diferentes
centros de asociación infantil y
juvenil, tienen la ardua tarea de
educar a los niños y jóvenes, están
llamados a tomar conciencia de que
su responsabilidad tiene que ver con
las dimensiones morales, espirituales
y sociales de la persona. Los valores
de la libertad, del respeto recíproco y
de la solidaridad se transmiten desde
la más tierna infancia. […] Quienes
se dedican al mundo de la cultura y
de los medios de comunicación social
tienen también una responsabilidad



en el campo de la educación y la
formación, especialmente en la
sociedad contemporánea, en la que el
acceso a los instrumentos de
formación y de comunicación está
cada vez más extendido»[87].

115. En estos momentos donde todo
parece diluirse y perder consistencia,
nos hace bien apelar a la solidez[88]
que surge de sabernos responsables
de la fragilidad de los demás
buscando un destino común. La
solidaridad se expresa
concretamente en el servicio, que
puede asumir formas muy diversas
de hacerse cargo de los demás. El
servicio es «en gran parte, cuidar la
fragilidad. Servir significa cuidar a
los frágiles de nuestras familias, de
nuestra sociedad, de nuestro
pueblo». En esta tarea cada uno es
capaz de «dejar de lado sus
búsquedas, afanes, deseos de
omnipotencia ante la mirada
concreta de los más frágiles. […] El



servicio siempre mira el rostro del
hermano, toca su carne, siente su
projimidad y hasta en algunos casos
la “padece” y busca la promoción del
hermano. Por eso nunca el servicio
es ideológico, ya que no se sirve a
ideas, sino que se sirve a
personas»[89].

116. Los últimos en general
«practican esa solidaridad tan
especial que existe entre los que
sufren, entre los pobres, y que
nuestra civilización parece haber
olvidado, o al menos tiene muchas
ganas de olvidar. Solidaridad es una
palabra que no cae bien siempre, yo
diría que algunas veces la hemos
transformado en una mala palabra,
no se puede decir; pero es una
palabra que expresa mucho más que
algunos actos de generosidad
esporádicos. Es pensar y actuar en
términos de comunidad, de prioridad
de la vida de todos sobre la
apropiación de los bienes por parte



de algunos. También es luchar contra
las causas estructurales de la
pobreza, la desigualdad, la falta de
trabajo, de tierra y de vivienda, la
negación de los derechos sociales y
laborales. Es enfrentar los
destructores efectos del Imperio del
dinero. […] La solidaridad, entendida
en su sentido más hondo, es un modo
de hacer historia y eso es lo que
hacen los movimientos
populares»[90].

117. Cuando hablamos de cuidar la
casa común que es el planeta,
acudimos a ese mínimo de
conciencia universal y de
preocupación por el cuidado mutuo
que todavía puede quedar en las
personas. Porque si alguien tiene
agua de sobra, y sin embargo la cuida
pensando en la humanidad, es
porque ha logrado una altura moral
que le permite trascenderse a sí
mismo y a su grupo de pertenencia.
¡Eso es maravillosamente humano!



Esta misma actitud es la que se
requiere para reconocer los derechos
de todo ser humano, aunque haya
nacido más allá de las propias
fronteras.

Reproponer la función social de la
propiedad

118. El mundo existe para todos,
porque todos los seres humanos
nacemos en esta tierra con la misma
dignidad. Las diferencias de color,
religión, capacidades, lugar de
nacimiento, lugar de residencia y
tantas otras no pueden anteponerse
o utilizarse para justificar los
privilegios de unos sobre los
derechos de todos. Por consiguiente,
como comunidad estamos
conminados a garantizar que cada
persona viva con dignidad y tenga
oportunidades adecuadas a su
desarrollo integral.

119. En los primeros siglos de la fe
cristiana, varios sabios desarrollaron



un sentido universal en su reflexión
sobre el destino común de los bienes
creados[91]. Esto llevaba a pensar
que si alguien no tiene lo suficiente
para vivir con dignidad se debe a que
otro se lo está quedando. Lo resume
san Juan Crisóstomo al decir que «no
compartir con los pobres los propios
bienes es robarles y quitarles la vida.
No son nuestros los bienes que
tenemos, sino suyos»[92]; o también
en palabras de san Gregorio Magno:
«Cuando damos a los pobres las cosas
indispensables no les damos nuestras
cosas, sino que les devolvemos lo que
es suyo»[93].

120. Vuelvo a hacer mías y a
proponer a todos unas palabras de
san Juan Pablo II cuya contundencia
quizás no ha sido advertida: «Dios ha
dado la tierra a todo el género
humano para que ella sustente a
todos sus habitantes, sin excluir a
nadie ni privilegiar a ninguno»[94].
En esta línea recuerdo que «la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn92


tradición cristiana nunca reconoció
como absoluto o intocable el derecho
a la propiedad privada y subrayó la
función social de cualquier forma de
propiedad privada».[95] El principio
del uso común de los bienes creados
para todos es el «primer principio de
todo el ordenamiento ético-
social»[96], es un derecho natural,
originario y prioritario[97]. Todos los
demás derechos sobre los bienes
necesarios para la realización
integral de las personas, incluidos el
de la propiedad privada y cualquier
otro, «no deben estorbar, antes al
contrario, facilitar su realización»,
como afirmaba san Pablo VI[98]. El
derecho a la propiedad privada sólo
puede ser considerado como un
derecho natural secundario y
derivado del principio del destino
universal de los bienes creados, y
esto tiene consecuencias muy
concretas que deben reflejarse en el
funcionamiento de la sociedad. Pero
sucede con frecuencia que los



derechos secundarios se sobreponen
a los prioritarios y originarios,
dejándolos sin relevancia práctica.

Derechos sin fronteras

121. Entonces nadie puede quedar
excluido, no importa dónde haya
nacido, y menos a causa de los
privilegios que otros poseen porque
nacieron en lugares con mayores
posibilidades. Los límites y las
fronteras de los Estados no pueden
impedir que esto se cumpla. Así
como es inaceptable que alguien
tenga menos derechos por ser mujer,
es igualmente inaceptable que el
lugar de nacimiento o de residencia
ya de por sí determine menores
posibilidades de vida digna y de
desarrollo.

122. El desarrollo no debe orientarse
a la acumulación creciente de unos
pocos, sino que tiene que asegurar
«los derechos humanos, personales y
sociales, económicos y políticos,



incluidos los derechos de las
Naciones y de los pueblos»[99]. El
derecho de algunos a la libertad de
empresa o de mercado no puede
estar por encima de los derechos de
los pueblos, ni de la dignidad de los
pobres, ni tampoco del respeto al
medio ambiente, puesto que «quien
se apropia algo es sólo para
administrarlo en bien de todos»[100]-

123. Es verdad que la actividad de los
empresarios «es una noble vocación
orientada a producir riqueza y a
mejorar el mundo para todos»[101].
Dios nos promueve, espera que
desarrollemos las capacidades que
nos dio y llenó el universo de
potencialidades. En sus designios
cada hombre está llamado a
promover su propio progreso[102], y
esto incluye fomentar las
capacidades económicas y
tecnológicas para hacer crecer los
bienes y aumentar la riqueza. Pero
en todo caso estas capacidades de los



empresarios, que son un don de Dios,
tendrían que orientarse claramente
al desarrollo de las demás personas y
a la superación de la miseria,
especialmente a través de la creación
de fuentes de trabajo diversificadas.
Siempre, junto al derecho de
propiedad privada, está el más
importante y anterior principio de la
subordinación de toda propiedad
privada al destino universal de los
bienes de la tierra y, por tanto, el
derecho de todos a su uso[103].

Derechos de los pueblos

124. La convicción del destino común
de los bienes de la tierra hoy
requiere que se aplique también a
los países, a sus territorios y a sus
posibilidades. Si lo miramos no sólo
desde la legitimidad de la propiedad
privada y de los derechos de los
ciudadanos de una determinada
nación, sino también desde el primer
principio del destino común de los



bienes, entonces podemos decir que
cada país es asimismo del extranjero,
en cuanto los bienes de un territorio
no deben ser negados a una persona
necesitada que provenga de otro
lugar. Porque, como enseñaron los
Obispos de los Estados Unidos, hay
derechos fundamentales que
«preceden a cualquier sociedad
porque manan de la dignidad
otorgada a cada persona en cuanto
creada por Dios»[104].

125. Esto supone además otra
manera de entender las relaciones y
el intercambio entre países. Si toda
persona tiene una dignidad
inalienable, si todo ser humano es mi
hermano o mi hermana, y si en
realidad el mundo es de todos, no
importa si alguien ha nacido aquí o si
vive fuera de los límites del propio
país. También mi nación es
corresponsable de su desarrollo,
aunque pueda cumplir esta
responsabilidad de diversas



maneras: acogiéndolo de manera
generosa cuando lo necesite
imperiosamente, promoviéndolo en
su propia tierra, no usufructuando ni
vaciando de recursos naturales a
países enteros propiciando sistemas
corruptos que impiden el desarrollo
digno de los pueblos. Esto que vale
para las naciones se aplica a las
distintas regiones de cada país, entre
las que suele haber graves
inequidades. Pero la incapacidad de
reconocer la igual dignidad humana
a veces lleva a que las regiones más
desarrolladas de algunos países
sueñen con liberarse del “lastre” de
las regiones más pobres para
aumentar todavía más su nivel de
consumo.

126. Hablamos de una nueva red en
las relaciones internacionales,
porque no hay modo de resolver los
graves problemas del mundo
pensando sólo en formas de ayuda
mutua entre individuos o pequeños



grupos. Recordemos que «la
inequidad no afecta sólo a
individuos, sino a países enteros, y
obliga a pensar en una ética de las
relaciones internacionales»[105]. Y la
justicia exige reconocer y respetar no
sólo los derechos individuales, sino
también los derechos sociales y los
derechos de los pueblos[106]. Lo que
estamos diciendo implica asegurar
«el derecho fundamental de los
pueblos a la subsistencia y al
progreso»[107], que a veces se ve
fuertemente dificultado por la
presión que origina la deuda
externa. El pago de la deuda en
muchas ocasiones no sólo no
favorece el desarrollo, sino que lo
limita y lo condiciona fuertemente. Si
bien se mantiene el principio de que
toda deuda legítimamente adquirida
debe ser saldada, el modo de cumplir
este deber que muchos países pobres
tienen con los países ricos no debe
llegar a comprometer su subsistencia
y su crecimiento.



127. Sin dudas, se trata de otra lógica.
Si no se intenta entrar en esa lógica,
mis palabras sonarán a fantasía.
Pero si se acepta el gran principio de
los derechos que brotan del solo
hecho de poseer la inalienable
dignidad humana, es posible aceptar
el desafío de soñar y pensar en otra
humanidad. Es posible anhelar un
planeta que asegure tierra, techo y
trabajo para todos. Este es el
verdadero camino de la paz, y no la
estrategia carente de sentido y corta
de miras de sembrar temor y
desconfianza ante amenazas
externas. Porque la paz real y
duradera sólo es posible «desde una
ética global de solidaridad y
cooperación al servicio de un futuro
plasmado por la interdependencia y
la corresponsabilidad entre toda la
familia humana»[108].

Capítulo cuarto



Un corazón abierto al mundo
entero

128. La afirmación de que todos los
seres humanos somos hermanos y
hermanas, si no es sólo una
abstracción, sino que toma carne y se
vuelve concreta, nos plantea una
serie de retos que nos descolocan,
nos obligan a asumir nuevas
perspectivas y a desarrollar nuevas
reacciones.

El límite de las fronteras

129. Cuando el prójimo es una
persona migrante se agregan
desafíos complejos[109]. Es verdad
que lo ideal sería evitar las
migraciones innecesarias y para ello
el camino es crear en los países de
origen la posibilidad efectiva de vivir
y de crecer con dignidad, de manera
que se puedan encontrar allí mismo
las condiciones para el propio
desarrollo integral. Pero mientras no
haya serios avances en esta línea, nos



corresponde respetar el derecho de
todo ser humano de encontrar un
lugar donde pueda no solamente
satisfacer sus necesidades básicas y
las de su familia, sino también
realizarse integralmente como
persona. Nuestros esfuerzos ante las
personas migrantes que llegan
pueden resumirse en cuatro verbos:
acoger, proteger, promover e
integrar. Porque «no se trata de dejar
caer desde arriba programas de
asistencia social sino de recorrer
juntos un camino a través de estas
cuatro acciones, para construir
ciudades y países que, al tiempo que
conservan sus respectivas
identidades culturales y religiosas,
estén abiertos a las diferencias y
sepan cómo valorarlas en nombre de
la fraternidad humana»[110].

130. Esto implica algunas respuestas
indispensables, sobre todo frente a
los que escapan de graves crisis
humanitarias. Por ejemplo:



incrementar y simplificar la
concesión de visados, adoptar
programas de patrocinio privado y
comunitario, abrir corredores
humanitarios para los refugiados
más vulnerables, ofrecer un
alojamiento adecuado y decoroso,
garantizar la seguridad personal y el
acceso a los servicios básicos,
asegurar una adecuada asistencia
consular, el derecho a tener siempre
consigo los documentos personales
de identidad, un acceso equitativo a
la justicia, la posibilidad de abrir
cuentas bancarias y la garantía de lo
básico para la subsistencia vital,
darles libertad de movimiento y la
posibilidad de trabajar, proteger a los
menores de edad y asegurarles el
acceso regular a la educación, prever
programas de custodia temporal o de
acogida, garantizar la libertad
religiosa, promover su inserción
social, favorecer la reagrupación
familiar y preparar a las



comunidades locales para los
procesos integrativos[111].

131. Para quienes ya hace tiempo
que han llegado y participan del
tejido social, es importante aplicar el
concepto de “ciudadanía”, que «se
basa en la igualdad de derechos y
deberes bajo cuya protección todos
disfrutan de la justicia. Por esta
razón, es necesario comprometernos
para establecer en nuestra sociedad
el concepto de plena ciudadanía y
renunciar al uso discriminatorio de
la palabra minorías, que trae consigo
las semillas de sentirse aislado e
inferior; prepara el terreno para la
hostilidad y la discordia y quita los
logros y los derechos religiosos y
civiles de algunos ciudadanos al
discriminarlos»[112].

132. Más allá de las diversas acciones
indispensables, los Estados no
pueden desarrollar por su cuenta
soluciones adecuadas «ya que las



consecuencias de las opciones de
cada uno repercuten
inevitablemente sobre toda la
Comunidad internacional». Por lo
tanto «las respuestas sólo vendrán
como fruto de un trabajo
común»[113], gestando una
legislación (governance) global para
las migraciones. De cualquier
manera se necesita «establecer
planes a medio y largo plazo que no
se queden en la simple respuesta a
una emergencia. Deben servir, por
una parte, para ayudar realmente a
la integración de los emigrantes en
los países de acogida y, al mismo
tiempo, favorecer el desarrollo de los
países de proveniencia, con políticas
solidarias, que no sometan las
ayudas a estrategias y prácticas
ideológicas ajenas o contrarias a las
culturas de los pueblos a las que van
dirigidas»[114].

Las ofrendas recíprocas



133. La llegada de personas
diferentes, que proceden de un
contexto vital y cultural distinto, se
convierte en un don, porque «las
historias de los migrantes también
son historias de encuentro entre
personas y entre culturas: para las
comunidades y las sociedades a las
que llegan son una oportunidad de
enriquecimiento y de desarrollo
humano integral de todos»[115]. Por
esto «pido especialmente a los
jóvenes que no caigan en las redes de
quienes quieren enfrentarlos a otros
jóvenes que llegan a sus países,
haciéndolos ver como seres
peligrosos y como si no tuvieran la
misma inalienable dignidad de todo
ser humano»[116].

134. Por otra parte, cuando se acoge
de corazón a la persona diferente, se
le permite seguir siendo ella misma,
al tiempo que se le da la posibilidad
de un nuevo desarrollo. Las culturas
diversas, que han gestado su riqueza



a lo largo de siglos, deben ser
preservadas para no empobrecer
este mundo. Esto sin dejar de
estimularlas para que pueda brotar
algo nuevo de sí mismas en el
encuentro con otras realidades. No se
puede ignorar el riesgo de terminar
víctimas de una esclerosis cultural.
Para ello «tenemos necesidad de
comunicarnos, de descubrir las
riquezas de cada uno, de valorar lo
que nos une y ver las diferencias
como oportunidades de crecimiento
en el respeto de todos. Se necesita un
diálogo paciente y confiado, para que
las personas, las familias y las
comunidades puedan transmitir los
valores de su propia cultura y acoger
lo que hay de bueno en la
experiencia de los demás»[117].

135. Retomo ejemplos que mencioné
tiempo atrás: la cultura de los latinos
es «un fermento de valores y
posibilidades que puede hacer
mucho bien a los Estados Unidos. […]



Una fuerte inmigración siempre
termina marcando y transformando
la cultura de un lugar. En la
Argentina, la fuerte inmigración
italiana ha marcado la cultura de la
sociedad, y en el estilo cultural de
Buenos Aires se nota mucho la
presencia de alrededor de 200.000
judíos. Los inmigrantes, si se los
ayuda a integrarse, son una
bendición, una riqueza y un nuevo
don que invita a una sociedad a
crecer»[118].

136. Ampliando la mirada, con el
Gran Imán Ahmad Al-Tayyeb
recordamos que «la relación entre
Occidente y Oriente es una necesidad
mutua indiscutible, que no puede ser
sustituida ni descuidada, de modo
que ambos puedan enriquecerse
mutuamente a través del
intercambio y el diálogo de las
culturas. El Occidente podría
encontrar en la civilización del
Oriente los remedios para algunas de



sus enfermedades espirituales y
religiosas causadas por la
dominación del materialismo. Y el
Oriente podría encontrar en la
civilización del Occidente muchos
elementos que pueden ayudarlo a
salvarse de la debilidad, la división,
el conflicto y el declive científico,
técnico y cultural. Es importante
prestar atención a las diferencias
religiosas, culturales e históricas que
son un componente esencial en la
formación de la personalidad, la
cultura y la civilización oriental; y es
importante consolidar los derechos
humanos generales y comunes, para
ayudar a garantizar una vida digna
para todos los hombres en Oriente y
en Occidente, evitando el uso de
políticas de doble medida»[119].

El fecundo intercambio

137. La ayuda mutua entre países en
realidad termina beneficiando a
todos. Un país que progresa desde su



original sustrato cultural es un tesoro
para toda la humanidad.
Necesitamos desarrollar esta
consciencia de que hoy o nos
salvamos todos o no se salva nadie.
La pobreza, la decadencia, los
sufrimientos de un lugar de la tierra
son un silencioso caldo de cultivo de
problemas que finalmente afectarán
a todo el planeta. Si nos preocupa la
desaparición de algunas especies,
debería obsesionarnos que en
cualquier lugar haya personas y
pueblos que no desarrollen su
potencial y su belleza propia a causa
de la pobreza o de otros límites
estructurales. Porque eso termina
empobreciéndonos a todos.

138. Si esto fue siempre cierto, hoy lo
es más que nunca debido a la
realidad de un mundo tan conectado
por la globalización. Necesitamos
que un ordenamiento mundial
jurídico, político y económico
«incremente y oriente la



colaboración internacional hacia el
desarrollo solidario de todos los
pueblos»[120]. Esto finalmente
beneficiará a todo el planeta, porque
«la ayuda al desarrollo de los países
pobres» implica «creación de riqueza
para todos»[121]. Desde el punto de
vista del desarrollo integral, esto
supone que se conceda «también una
voz eficaz en las decisiones comunes
a las naciones más pobres»[122] y
que se procure «incentivar el acceso
al mercado internacional de los
países marcados por la pobreza y el
subdesarrollo»[123].

Gratuidad que acoge

139. No obstante, no quisiera limitar
este planteamiento a alguna forma
de utilitarismo. Existe la gratuidad.
Es la capacidad de hacer algunas
cosas porque sí, porque son buenas
en sí mismas, sin esperar ningún
resultado exitoso, sin esperar
inmediatamente algo a cambio. Esto



permite acoger al extranjero, aunque
de momento no traiga un beneficio
tangible. Pero hay países que
pretenden recibir sólo a los
científicos o a los inversores.

140. Quien no vive la gratuidad
fraterna, convierte su existencia en
un comercio ansioso, está siempre
midiendo lo que da y lo que recibe a
cambio. Dios, en cambio, da gratis,
hasta el punto de que ayuda aun a
los que no son fieles, y «hace salir el
sol sobre malos y buenos» (Mt 5,45).
Por algo Jesús recomienda: «Cuando
tú des limosna, que tu mano
izquierda no sepa lo que hace tu
derecha, para que tu limosna quede
en secreto» (Mt 6,3-4). Hemos
recibido la vida gratis, no hemos
pagado por ella. Entonces todos
podemos dar sin esperar algo, hacer
el bien sin exigirle tanto a esa
persona que uno ayuda. Es lo que
Jesús decía a sus discípulos: «Lo que



han recibido gratis, entréguenlo
también gratis» (Mt 10,8).

141. La verdadera calidad de los
distintos países del mundo se mide
por esta capacidad de pensar no sólo
como país, sino también como
familia humana, y esto se prueba
especialmente en las épocas críticas.
Los nacionalismos cerrados expresan
en definitiva esta incapacidad de
gratuidad, el error de creer que
pueden desarrollarse al margen de la
ruina de los demás y que cerrándose
al resto estarán más protegidos. El
inmigrante es visto como un
usurpador que no ofrece nada. Así,
se llega a pensar ingenuamente que
los pobres son peligrosos o inútiles y
que los poderosos son generosos
benefactores. Sólo una cultura social
y política que incorpore la acogida
gratuita podrá tener futuro.

Local y universal



142. Cabe recordar que «entre la
globalización y la localización
también se produce una tensión.
Hace falta prestar atención a lo
global para no caer en una
mezquindad cotidiana. Al mismo
tiempo, no conviene perder de vista
lo local, que nos hace caminar con
los pies sobre la tierra. Las dos cosas
unidas impiden caer en alguno de
estos dos extremos: uno, que los
ciudadanos vivan en un
universalismo abstracto y
globalizante […]; otro, que se
conviertan en un museo folklórico de
ermitaños localistas, condenados a
repetir siempre lo mismo, incapaces
de dejarse interpelar por el diferente
y de valorar la belleza que Dios
derrama fuera de sus límites»[124].
Hay que mirar lo global, que nos
rescata de la mezquindad casera.
Cuando la casa ya no es hogar, sino
que es encierro, calabozo, lo global
nos va rescatando porque es como la
causa final que nos atrae hacia la



plenitud. Simultáneamente, hay que
asumir con cordialidad lo local,
porque tiene algo que lo global no
posee: ser levadura, enriquecer,
poner en marcha mecanismos de
subsidiaridad. Por lo tanto, la
fraternidad universal y la amistad
social dentro de cada sociedad son
dos polos inseparables y
coesenciales. Separarlos lleva a una
deformación y a una polarización
dañina.

El sabor local

143. La solución no es una apertura
que renuncia al propio tesoro. Así
como no hay diálogo con el otro sin
identidad personal, del mismo modo
no hay apertura entre pueblos sino
desde el amor a la tierra, al pueblo, a
los propios rasgos culturales. No me
encuentro con el otro si no poseo un
sustrato donde estoy firme y
arraigado, porque desde allí puedo
acoger el don del otro y ofrecerle



algo verdadero. Sólo es posible
acoger al diferente y percibir su
aporte original si estoy afianzado en
mi pueblo con su cultura. Cada uno
ama y cuida con especial
responsabilidad su tierra y se
preocupa por su país, así como cada
uno debe amar y cuidar su casa para
que no se venga abajo, porque no lo
harán los vecinos. También el bien
del universo requiere que cada uno
proteja y ame su propia tierra. De lo
contrario, las consecuencias del
desastre de un país terminarán
afectando a todo el planeta. Esto se
fundamenta en el sentido positivo
que tiene el derecho de propiedad:
cuido y cultivo algo que poseo, de
manera que pueda ser un aporte al
bien de todos.

144. Además, este es un presupuesto
de los intercambios sanos y
enriquecedores. El trasfondo de la
experiencia de la vida en un lugar y
en una cultura determinada es lo que



capacita a alguien para percibir
aspectos de la realidad que quienes
no tienen esa experiencia no son
capaces de percibir tan fácilmente.
Lo universal no debe ser el imperio
homogéneo, uniforme y
estandarizado de una única forma
cultural dominante, que finalmente
perderá los colores del poliedro y
terminará en el hastío. Es la
tentación que se expresa en el
antiguo relato de la torre de Babel: la
construcción de una torre que
llegara hasta el cielo no expresaba la
unidad entre distintos pueblos
capaces de comunicarse desde su
diversidad. Por el contrario, fue una
tentativa engañosa, que surgía del
orgullo y de la ambición humana, de
crear una unidad diferente de
aquella deseada por Dios en su plan
providencial para las naciones (cf. Gn
11,1-9).

145. Hay una falsa apertura a lo
universal, que procede de la



superficialidad vacía de quien no es
capaz de penetrar hasta el fondo en
su patria, o de quien sobrelleva un
resentimiento no resuelto hacia su
pueblo. En todo caso, «siempre hay
que ampliar la mirada para
reconocer un bien mayor que nos
beneficiará a todos. Pero hay que
hacerlo sin evadirse, sin desarraigos.
Es necesario hundir las raíces en la
tierra fértil y en la historia del propio
lugar, que es un don de Dios. Se
trabaja en lo pequeño, en lo cercano,
pero con una perspectiva más
amplia. […] No es ni la esfera global
que anula ni la parcialidad aislada
que esteriliza»[125], es el poliedro,
donde al mismo tiempo que cada uno
es respetado en su valor, «el todo es
más que la parte, y también es más
que la mera suma de ellas»[126].

El horizonte universal

146. Hay narcisismos localistas que
no son un sano amor al propio



pueblo y a su cultura. Esconden un
espíritu cerrado que, por cierta
inseguridad y temor al otro, prefiere
crear murallas defensivas para
preservarse a sí mismo. Pero no es
posible ser sanamente local sin una
sincera y amable apertura a lo
universal, sin dejarse interpelar por
lo que sucede en otras partes, sin
dejarse enriquecer por otras culturas
o sin solidarizarse con los dramas de
los demás pueblos. Ese localismo se
clausura obsesivamente en unas
pocas ideas, costumbres y
seguridades, incapaz de admiración
frente a la multitud de posibilidades
y de belleza que ofrece el mundo
entero, y carente de una solidaridad
auténtica y generosa. Así, la vida
local ya no es auténticamente
receptiva, ya no se deja completar
por el otro; por lo tanto, se limita en
sus posibilidades de desarrollo, se
vuelve estática y se enferma. Porque
en realidad toda cultura sana es
abierta y acogedora por naturaleza,



de tal modo que «una cultura sin
valores universales no es una
verdadera cultura»[127].

147. Reconozcamos que una persona,
mientras menos amplitud tenga en
su mente y en su corazón, menos
podrá interpretar la realidad cercana
donde está inmersa. Sin la relación y
el contraste con quien es diferente, es
difícil percibirse clara y
completamente a sí mismo y a la
propia tierra, ya que las demás
culturas no son enemigos de los que
hay que preservarse, sino que son
reflejos distintos de la riqueza
inagotable de la vida humana.
Mirándose a sí mismo con el punto
de referencia del otro, de lo diverso,
cada uno puede reconocer mejor las
peculiaridades de su persona y de su
cultura: sus riquezas, sus
posibilidades y sus límites. La
experiencia que se realiza en un
lugar debe ser desarrollada “en
contraste” y “en sintonía” con las



experiencias de otros que viven en
contextos culturales diferentes[128].

148. En realidad, una sana apertura
nunca atenta contra la identidad.
Porque al enriquecerse con
elementos de otros lugares, una
cultura viva no realiza una copia o
una mera repetición, sino que
integra las novedades “a su modo”.
Esto provoca el nacimiento de una
nueva síntesis que finalmente
beneficia a todos, ya que la cultura
donde se originan estos aportes
termina siendo retroalimentada. Por
ello exhorté a los pueblos originarios
a cuidar sus propias raíces y sus
culturas ancestrales, pero quise
aclarar que no era «mi intención
proponer un indigenismo
completamente cerrado, ahistórico,
estático, que se niegue a toda forma
de mestizaje», ya que «la propia
identidad cultural se arraiga y se
enriquece en el diálogo con los
diferentes y la auténtica



preservación no es un aislamiento
empobrecedor»[129]. El mundo crece
y se llena de nueva belleza gracias a
sucesivas síntesis que se producen
entre culturas abiertas, fuera de toda
imposición cultural.

149. Para estimular una sana
relación entre el amor a la patria y la
inserción cordial en la humanidad
entera, es bueno recordar que la
sociedad mundial no es el resultado
de la suma de los distintos países,
sino que es la misma comunión que
existe entre ellos, es la inclusión
mutua que es anterior al surgimiento
de todo grupo particular. En ese
entrelazamiento de la comunión
universal se integra cada grupo
humano y allí encuentra su belleza.
Entonces, cada persona que nace en
un contexto determinado se sabe
perteneciente a una familia más
grande sin la que no es posible
comprenderse en plenitud.



150. Este enfoque, en definitiva,
reclama la aceptación gozosa de que
ningún pueblo, cultura o persona
puede obtener todo de sí. Los otros
son constitutivamente necesarios
para la construcción de una vida
plena. La conciencia del límite o de la
parcialidad, lejos de ser una
amenaza, se vuelve la clave desde la
que soñar y elaborar un proyecto
común. Porque «el hombre es el ser
fronterizo que no tiene ninguna
frontera»[130].

Desde la propia región

151. Gracias al intercambio regional,
desde el cual los países más débiles
se abren al mundo entero, es posible
que la universalidad no diluya las
particularidades. Una adecuada y
auténtica apertura al mundo supone
la capacidad de abrirse al vecino, en
una familia de naciones. La
integración cultural, económica y
política con los pueblos cercanos



debería estar acompañada por un
proceso educativo que promueva el
valor del amor al vecino, primer
ejercicio indispensable para lograr
una sana integración universal.

152. En algunos barrios populares,
todavía se vive el espíritu del
“vecindario”, donde cada uno siente
espontáneamente el deber de
acompañar y ayudar al vecino. En
estos lugares que conservan esos
valores comunitarios, se viven las
relaciones de cercanía con notas de
gratuidad, solidaridad y
reciprocidad, a partir del sentido de
un “nosotros” barrial[131]. Ojalá
pudiera vivirse esto también entre
países cercanos, que sean capaces de
construir una vecindad cordial entre
sus pueblos. Pero las visiones
individualistas se traducen en las
relaciones entre países. El riesgo de
vivir cuidándonos unos de otros,
viendo a los demás como
competidores o enemigos peligrosos,



se traslada a la relación con los
pueblos de la región. Quizás fuimos
educados en ese miedo y en esa
desconfianza.

153. Hay países poderosos y grandes
empresas que sacan rédito de este
aislamiento y prefieren negociar con
cada país por separado. Por el
contrario, para los países pequeños o
pobres se abre la posibilidad de
alcanzar acuerdos regionales con sus
vecinos que les permitan negociar en
bloque y evitar convertirse en
segmentos marginales y
dependientes de los grandes poderes.
Hoy ningún Estado nacional aislado
está en condiciones de asegurar el
bien común de su propia población.

Capítulo quinto

La mejor política

154. Para hacer posible el desarrollo
de una comunidad mundial, capaz de
realizar la fraternidad a partir de



pueblos y naciones que vivan la
amistad social, hace falta la mejor
política puesta al servicio del
verdadero bien común. En cambio,
desgraciadamente, la política hoy con
frecuencia suele asumir formas que
dificultan la marcha hacia un mundo
distinto.

Populismos y liberalismos

155. El desprecio de los débiles puede
esconderse en formas populistas, que
los utilizan demagógicamente para
sus fines, o en formas liberales al
servicio de los intereses económicos
de los poderosos. En ambos casos se
advierte la dificultad para pensar un
mundo abierto que tenga lugar para
todos, que incorpore a los más
débiles y que respete las diversas
culturas.

Popular o populista

156. En los últimos años la expresión
“populismo” o “populista” ha



invadido los medios de
comunicación y el lenguaje en
general. Así pierde el valor que
podría contener y se convierte en
una de las polaridades de la sociedad
dividida. Esto llegó al punto de
pretender clasificar a todas las
personas, agrupaciones, sociedades y
gobiernos a partir de una división
binaria: “populista” o “no populista”.
Ya no es posible que alguien opine
sobre cualquier tema sin que
intenten clasificarlo en uno de esos
dos polos, a veces para
desacreditarlo injustamente o para
enaltecerlo en exceso.

157. La pretensión de instalar el
populismo como clave de lectura de
la realidad social, tiene otra
debilidad: que ignora la legitimidad
de la noción de pueblo. El intento por
hacer desaparecer del lenguaje esta
categoría podría llevar a eliminar la
misma palabra “democracia” —es
decir: el “gobierno del pueblo”—. No



obstante, si no se quiere afirmar que
la sociedad es más que la mera suma
de los individuos, se necesita la
palabra “pueblo”. La realidad es que
hay fenómenos sociales que articulan
a las mayorías, que existen
megatendencias y búsquedas
comunitarias. También que se puede
pensar en objetivos comunes, más
allá de las diferencias, para
conformar un proyecto común.
Finalmente, que es muy difícil
proyectar algo grande a largo plazo si
no se logra que eso se convierta en
un sueño colectivo. Todo esto se
encuentra expresado en el sustantivo
“pueblo” y en el adjetivo “popular”.
Si no se incluyen —junto con una
sólida crítica a la demagogia— se
estaría renunciando a un aspecto
fundamental de la realidad social.

158. Porque existe un malentendido:
«Pueblo no es una categoría lógica, ni
una categoría mística, si lo
entendemos en el sentido de que



todo lo que hace el pueblo es bueno,
o en el sentido de que el pueblo sea
una categoría angelical. Es una
categoría mítica […] Cuando explicas
lo que es un pueblo utilizas
categorías lógicas porque tienes que
explicarlo: cierto, hacen falta. Pero
así no explicas el sentido de
pertenencia a un pueblo. La palabra
pueblo tiene algo más que no se
puede explicar de manera lógica. Ser
parte de un pueblo es formar parte
de una identidad común, hecha de
lazos sociales y culturales. Y esto no
es algo automático, sino todo lo
contrario: es un proceso lento,
difícil… hacia un proyecto
común»[132].

159. Hay líderes populares capaces
de interpretar el sentir de un pueblo,
su dinámica cultural y las grandes
tendencias de una sociedad. El
servicio que prestan, aglutinando y
conduciendo, puede ser la base para
un proyecto duradero de



transformación y crecimiento, que
implica también la capacidad de
ceder lugar a otros en pos del bien
común. Pero deriva en insano
populismo cuando se convierte en la
habilidad de alguien para cautivar en
orden a instrumentalizar
políticamente la cultura del pueblo,
con cualquier signo ideológico, al
servicio de su proyecto personal y de
su perpetuación en el poder. Otras
veces busca sumar popularidad
exacerbando las inclinaciones más
bajas y egoístas de algunos sectores
de la población. Esto se agrava
cuando se convierte, con formas
groseras o sutiles, en un
avasallamiento de las instituciones y
de la legalidad.

160. Los grupos populistas cerrados
desfiguran la palabra “pueblo”,
puesto que en realidad no hablan de
un verdadero pueblo. En efecto, la
categoría de “pueblo” es abierta. Un
pueblo vivo, dinámico y con futuro



es el que está abierto
permanentemente a nuevas síntesis
incorporando al diferente. No lo hace
negándose a sí mismo, pero sí con la
disposición a ser movilizado,
cuestionado, ampliado, enriquecido
por otros, y de ese modo puede
evolucionar.

161. Otra expresión de la
degradación de un liderazgo popular
es el inmediatismo. Se responde a
exigencias populares en orden a
garantizarse votos o aprobación,
pero sin avanzar en una tarea ardua
y constante que genere a las
personas los recursos para su propio
desarrollo, para que puedan sostener
su vida con su esfuerzo y su
creatividad. En esta línea dije
claramente que «estoy lejos de
proponer un populismo
irresponsable»[133]. Por una parte,
la superación de la inequidad supone
el desarrollo económico,
aprovechando las posibilidades de



cada región y asegurando así una
equidad sustentable[134]. Por otra
parte, «los planes asistenciales, que
atienden ciertas urgencias, sólo
deberían pensarse como respuestas
pasajeras»[135].

162. El gran tema es el trabajo. Lo
verdaderamente popular —porque
promueve el bien del pueblo— es
asegurar a todos la posibilidad de
hacer brotar las semillas que Dios ha
puesto en cada uno, sus capacidades,
su iniciativa, sus fuerzas. Esa es la
mejor ayuda para un pobre, el mejor
camino hacia una existencia digna.
Por ello insisto en que «ayudar a los
pobres con dinero debe ser siempre
una solución provisoria para
resolver urgencias. El gran objetivo
debería ser siempre permitirles una
vida digna a través del trabajo»[136].
Por más que cambien los
mecanismos de producción, la
política no puede renunciar al
objetivo de lograr que la



organización de una sociedad
asegure a cada persona alguna
manera de aportar sus capacidades y
su esfuerzo. Porque «no existe peor
pobreza que aquella que priva del
trabajo y de la dignidad del
trabajo»[137]. En una sociedad
realmente desarrollada el trabajo es
una dimensión irrenunciable de la
vida social, ya que no sólo es un
modo de ganarse el pan, sino
también un cauce para el
crecimiento personal, para
establecer relaciones sanas, para
expresarse a sí mismo, para
compartir dones, para sentirse
corresponsable en el
perfeccionamiento del mundo, y en
definitiva para vivir como pueblo.

Valores y límites de las visiones
liberales

163. La categoría de pueblo, que
incorpora una valoración positiva de
los lazos comunitarios y culturales,



suele ser rechazada por las visiones
liberales individualistas, donde la
sociedad es considerada una mera
suma de intereses que coexisten.
Hablan de respeto a las libertades,
pero sin la raíz de una narrativa
común. En ciertos contextos, es
frecuente acusar de populistas a
todos los que defiendan los derechos
de los más débiles de la sociedad.
Para estas visiones, la categoría de
pueblo es una mitificación de algo
que en realidad no existe. Sin
embargo, aquí se crea una
polarización innecesaria, ya que ni la
idea de pueblo ni la de prójimo son
categorías puramente míticas o
románticas que excluyan o
desprecien la organización social, la
ciencia y las instituciones de la
sociedad civil[138].

164. La caridad reúne ambas
dimensiones —la mítica y la
institucional— puesto que implica
una marcha eficaz de



transformación de la historia que
exige incorporarlo principalmente
todo: las instituciones, el derecho, la
técnica, la experiencia, los aportes
profesionales, el análisis científico,
los procedimientos administrativos.
Porque «no hay de hecho vida
privada si no es protegida por un
orden público, un hogar cálido no
tiene intimidad si no es bajo la tutela
de la legalidad, de un estado de
tranquilidad fundado en la ley y en
la fuerza y con la condición de un
mínimo de bienestar asegurado por
la división del trabajo, los
intercambios comerciales, la justicia
social y la ciudadanía política»[139].

165. La verdadera caridad es capaz
de incorporar todo esto en su
entrega, y si debe expresarse en el
encuentro persona a persona,
también es capaz de llegar a una
hermana o a un hermano lejano e
incluso ignorado, a través de los
diversos recursos que las



instituciones de una sociedad
organizada, libre y creativa son
capaces de generar. Si vamos al caso,
aun el buen samaritano necesitó de
la existencia de una posada que le
permitiera resolver lo que él solo en
ese momento no estaba en
condiciones de asegurar. El amor al
prójimo es realista y no desperdicia
nada que sea necesario para una
transformación de la historia que
beneficie a los últimos. De otro
modo, a veces se tienen ideologías de
izquierda o pensamientos sociales,
junto con hábitos individualistas y
procedimientos ineficaces que sólo
llegan a unos pocos. Mientras tanto,
la multitud de los abandonados
queda a merced de la posible buena
voluntad de algunos. Esto hace ver
que es necesario fomentar no
únicamente una mística de la
fraternidad sino al mismo tiempo
una organización mundial más
eficiente para ayudar a resolver los
problemas acuciantes de los



abandonados que sufren y mueren
en los países pobres. Esto a su vez
implica que no hay una sola salida
posible, una única metodología
aceptable, una receta económica que
pueda ser aplicada igualmente por
todos, y supone que aun la ciencia
más rigurosa pueda proponer
caminos diferentes.

166. Todo esto podría estar colgado
de alfileres, si perdemos la capacidad
de advertir la necesidad de un
cambio en los corazones humanos,
en los hábitos y en los estilos de vida.
Es lo que ocurre cuando la
propaganda política, los medios y los
constructores de opinión pública
persisten en fomentar una cultura
individualista e ingenua ante los
intereses económicos desenfrenados
y la organización de las sociedades al
servicio de los que ya tienen
demasiado poder. Por eso, mi crítica
al paradigma tecnocrático no
significa que sólo intentando



controlar sus excesos podremos estar
asegurados, porque el mayor peligro
no reside en las cosas, en las
realidades materiales, en las
organizaciones, sino en el modo
como las personas las utilizan. El
asunto es la fragilidad humana, la
tendencia constante al egoísmo
humano que forma parte de aquello
que la tradición cristiana llama
“concupiscencia”: la inclinación del
ser humano a encerrarse en la
inmanencia de su propio yo, de su
grupo, de sus intereses mezquinos.
Esa concupiscencia no es un defecto
de esta época. Existió desde que el
hombre es hombre y simplemente se
transforma, adquiere diversas
modalidades en cada siglo, y
finalmente utiliza los instrumentos
que el momento histórico pone a su
disposición. Pero es posible
dominarla con la ayuda de Dios.

167. La tarea educativa, el desarrollo
de hábitos solidarios, la capacidad de



pensar la vida humana más
integralmente, la hondura espiritual,
hacen falta para dar calidad a las
relaciones humanas, de tal modo que
sea la misma sociedad la que
reaccione ante sus inequidades, sus
desviaciones, los abusos de los
poderes económicos, tecnológicos,
políticos o mediáticos. Hay visiones
liberales que ignoran este factor de la
fragilidad humana, e imaginan un
mundo que responde a un
determinado orden que por sí solo
podría asegurar el futuro y la
solución de todos los problemas.

168. El mercado solo no resuelve
todo, aunque otra vez nos quieran
hacer creer este dogma de fe
neoliberal. Se trata de un
pensamiento pobre, repetitivo, que
propone siempre las mismas recetas
frente a cualquier desafío que se
presente. El neoliberalismo se
reproduce a sí mismo sin más,
acudiendo al mágico “derrame” o



“goteo” —sin nombrarlo— como
único camino para resolver los
problemas sociales. No se advierte
que el supuesto derrame no resuelve
la inequidad, que es fuente de
nuevas formas de violencia que
amenazan el tejido social. Por una
parte, es imperiosa una política
económica activa orientada a
«promover una economía que
favorezca la diversidad productiva y
la creatividad empresarial»[140],
para que sea posible acrecentar los
puestos de trabajo en lugar de
reducirlos. La especulación
financiera con la ganancia fácil como
fin fundamental sigue causando
estragos. Por otra parte, «sin formas
internas de solidaridad y de
confianza recíproca, el mercado no
puede cumplir plenamente su propia
función económica. Hoy,
precisamente esta confianza ha
fallado»[141]. El fin de la historia no
fue tal, y las recetas dogmáticas de la
teoría económica imperante



mostraron no ser infalibles. La
fragilidad de los sistemas mundiales
frente a las pandemias ha
evidenciado que no todo se resuelve
con la libertad de mercado y que,
además de rehabilitar una sana
política que no esté sometida al
dictado de las finanzas, «tenemos
que volver a llevar la dignidad
humana al centro y que sobre ese
pilar se construyan las estructuras
sociales alternativas que
necesitamos»[142].

169. En ciertas visiones
economicistas cerradas y
monocromáticas, no parecen tener
lugar, por ejemplo, los movimientos
populares que aglutinan a
desocupados, trabajadores precarios
e informales y a tantos otros que no
entran fácilmente en los cauces ya
establecidos. En realidad, estos
gestan variadas formas de economía
popular y de producción
comunitaria. Hace falta pensar en la



participación social, política y
económica de tal manera «que
incluya a los movimientos populares
y anime las estructuras de gobierno
locales, nacionales e internacionales
con ese torrente de energía moral
que surge de la incorporación de los
excluidos en la construcción del
destino común» y a su vez es bueno
promover que «estos movimientos,
estas experiencias de solidaridad que
crecen desde abajo, desde el subsuelo
del planeta, confluyan, estén más
coordinadas, se vayan
encontrando»[143]. Pero sin
traicionar su estilo característico,
porque ellos «son sembradores de
cambio, promotores de un proceso
en el que confluyen millones de
acciones grandes y pequeñas
encadenadas creativamente, como
en una poesía»[144]. En este sentido
son “poetas sociales”, que trabajan,
proponen, promueven y liberan a su
modo. Con ellos será posible un
desarrollo humano integral, que



implica superar «esa idea de las
políticas sociales concebidas como
una política hacia los pobres pero
nunca con los pobres, nunca de los
pobres y mucho menos inserta en un
proyecto que reunifique a los
pueblos»[145]. Aunque molesten,
aunque algunos “pensadores” no
sepan cómo clasificarlos, hay que
tener la valentía de reconocer que
sin ellos «la democracia se atrofia, se
convierte en un nominalismo, una
formalidad, pierde
representatividad, se va
desencarnando porque deja afuera al
pueblo en su lucha cotidiana por la
dignidad, en la construcción de su
destino»[146].

El poder internacional

170. Me permito repetir que «la crisis
financiera de 2007-2008 era la
ocasión para el desarrollo de una
nueva economía más atenta a los
principios éticos y para una nueva



regulación de la actividad financiera
especulativa y de la riqueza ficticia.
Pero no hubo una reacción que
llevara a repensar los criterios
obsoletos que siguen rigiendo al
mundo»[147]. Es más, parece que las
verdaderas estrategias que se
desarrollaron posteriormente en el
mundo se orientaron a más
individualismo, a más
desintegración, a más libertad para
los verdaderos poderosos que
siempre encuentran la manera de
salir indemnes.

171. Quisiera insistir en que «dar a
cada uno lo suyo, siguiendo la
definición clásica de justicia,
significa que ningún individuo o
grupo humano se puede considerar
omnipotente, autorizado a pasar por
encima de la dignidad y de los
derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales. La distribución fáctica del
poder —sea, sobre todo, político,



económico, de defensa, tecnológico—
entre una pluralidad de sujetos y la
creación de un sistema jurídico de
regulación de las pretensiones e
intereses, concreta la limitación del
poder. El panorama mundial hoy nos
presenta, sin embargo, muchos falsos
derechos, y —a la vez— grandes
sectores indefensos, víctimas más
bien de un mal ejercicio del
poder»[148].

172. El siglo XXI «es escenario de un
debilitamiento de poder de los
Estados nacionales, sobre todo
porque la dimensión económico-
financiera, de características
transnacionales, tiende a
predominar sobre la política. En este
contexto, se vuelve indispensable la
maduración de instituciones
internacionales más fuertes y
eficazmente organizadas, con
autoridades designadas
equitativamente por acuerdo entre
los gobiernos nacionales, y dotadas



de poder para sancionar»[149].
Cuando se habla de la posibilidad de
alguna forma de autoridad mundial
regulada por el derecho[150] no
necesariamente debe pensarse en
una autoridad personal. Sin
embargo, al menos debería incluir la
gestación de organizaciones
mundiales más eficaces, dotadas de
autoridad para asegurar el bien
común mundial, la erradicación del
hambre y la miseria, y la defensa
cierta de los derechos humanos
elementales.

173. En esta línea, recuerdo que es
necesaria una reforma «tanto de la
Organización de las Naciones Unidas
como de la arquitectura económica y
financiera internacional, para que se
dé una concreción real al concepto
de familia de naciones»[151]. Sin
duda esto supone límites jurídicos
precisos que eviten que se trate de
una autoridad cooptada por unos
pocos países, y que a su vez impidan



imposiciones culturales o el
menoscabo de las libertades básicas
de las naciones más débiles a causa
de diferencias ideológicas. Porque
«la Comunidad Internacional es una
comunidad jurídica fundada en la
soberanía de cada uno de los Estados
miembros, sin vínculos de
subordinación que nieguen o limiten
su independencia»[152]. Pero «la
labor de las Naciones Unidas, a partir
de los postulados del Preámbulo y de
los primeros artículos de su Carta
Constitucional, puede ser vista como
el desarrollo y la promoción de la
soberanía del derecho, sabiendo que
la justicia es requisito indispensable
para obtener el ideal de la
fraternidad universal. […] Hay que
asegurar el imperio incontestado del
derecho y el infatigable recurso a la
negociación, a los buenos oficios y al
arbitraje, como propone la Carta de
las Naciones Unidas, verdadera
norma jurídica fundamental»[153].
Es necesario evitar que esta



Organización sea deslegitimizada,
porque sus problemas o deficiencias
pueden ser afrontados y resueltos
conjuntamente.

174. Hacen falta valentía y
generosidad en orden a establecer
libremente determinados objetivos
comunes y asegurar el cumplimiento
en todo el mundo de algunas normas
básicas. Para que esto sea realmente
útil, se debe sostener «la exigencia de
mantener los acuerdos suscritos —
pacta sunt servanda—»[154], de
manera que se evite «la tentación de
apelar al derecho de la fuerza más
que a la fuerza del derecho».[155]
Esto requiere fortalecer «los
instrumentos normativos para la
solución pacífica de las controversias
de modo que se refuercen su alcance
y su obligatoriedad»[156]. Entre estos
instrumentos normativos, deben ser
favorecidos los acuerdos
multilaterales entre los Estados,
porque garantizan mejor que los



acuerdos bilaterales el cuidado de un
bien común realmente universal y la
protección de los Estados más
débiles.

175. Gracias a Dios tantas
agrupaciones y organizaciones de la
sociedad civil ayudan a paliar las
debilidades de la Comunidad
internacional, su falta de
coordinación en situaciones
complejas, su falta de atención frente
a derechos humanos fundamentales
y a situaciones muy críticas de
algunos grupos. Así adquiere una
expresión concreta el principio de
subsidiariedad, que garantiza la
participación y la acción de las
comunidades y organizaciones de
menor rango, las que complementan
la acción del Estado. Muchas veces
desarrollan esfuerzos admirables
pensando en el bien común y
algunos de sus miembros llegan a
realizar gestos verdaderamente
heroicos que muestran de cuánta



belleza todavía es capaz nuestra
humanidad.

Una caridad social y política

176. Para muchos la política hoy es
una mala palabra, y no se puede
ignorar que detrás de este hecho
están a menudo los errores, la
corrupción, la ineficiencia de algunos
políticos. A esto se añaden las
estrategias que buscan debilitarla,
reemplazarla por la economía o
dominarla con alguna ideología.
Pero, ¿puede funcionar el mundo sin
política? ¿Puede haber un camino
eficaz hacia la fraternidad universal
y la paz social sin una buena
política?[157]

La política que se necesita

177. Me permito volver a insistir que
«la política no debe someterse a la
economía y esta no debe someterse a
los dictámenes y al paradigma
eficientista de la tecnocracia»[158].



Aunque haya que rechazar el mal
uso del poder, la corrupción, la falta
de respeto a las leyes y la
ineficiencia, «no se puede justificar
una economía sin política, que sería
incapaz de propiciar otra lógica que
rija los diversos aspectos de la crisis
actual»[159]. Al contrario,
«necesitamos una política que piense
con visión amplia, y que lleve
adelante un replanteo integral,
incorporando en un diálogo
interdisciplinario los diversos
aspectos de la crisis»[160]. Pienso en
«una sana política, capaz de
reformar las instituciones,
coordinarlas y dotarlas de mejores
prácticas, que permitan superar
presiones e inercias viciosas»[161].
No se puede pedir esto a la economía,
ni se puede aceptar que esta asuma
el poder real del Estado.

178. Ante tantas formas mezquinas e
inmediatistas de política, recuerdo
que «la grandeza política se muestra



cuando, en momentos difíciles, se
obra por grandes principios y
pensando en el bien común a largo
plazo. Al poder político le cuesta
mucho asumir este deber en un
proyecto de nación»[162] y más aún
en un proyecto común para la
humanidad presente y futura. Pensar
en los que vendrán no sirve a los
fines electorales, pero es lo que exige
una justicia auténtica, porque, como
enseñaron los Obispos de Portugal, la
tierra «es un préstamo que cada
generación recibe y debe transmitir a
la generación siguiente»[163].

179. La sociedad mundial tiene serias
fallas estructurales que no se
resuelven con parches o soluciones
rápidas meramente ocasionales. Hay
cosas que deben ser cambiadas con
replanteos de fondo y
transformaciones importantes. Sólo
una sana política podría liderarlo,
convocando a los más diversos
sectores y a los saberes más variados.



De esa manera, una economía
integrada en un proyecto político,
social, cultural y popular que busque
el bien común puede «abrir camino a
oportunidades diferentes, que no
implican detener la creatividad
humana y su sueño de progreso, sino
orientar esa energía con cauces
nuevos»[164].

El amor político

180. Reconocer a cada ser humano
como un hermano o una hermana y
buscar una amistad social que
integre a todos no son meras utopías.
Exigen la decisión y la capacidad
para encontrar los caminos eficaces
que las hagan realmente posibles.
Cualquier empeño en esta línea se
convierte en un ejercicio supremo de
la caridad. Porque un individuo
puede ayudar a una persona
necesitada, pero cuando se une a
otros para generar procesos sociales
de fraternidad y de justicia para



todos, entra en «el campo de la más
amplia caridad, la caridad
política»[165]. Se trata de avanzar
hacia un orden social y político cuya
alma sea la caridad social[166]. Una
vez más convoco a rehabilitar la
política, que «es una altísima
vocación, es una de las formas más
preciosas de la caridad, porque busca
el bien común»[167].

181. Todos los compromisos que
brotan de la Doctrina Social de la
Iglesia «provienen de la caridad que,
según la enseñanza de Jesús, es la
síntesis de toda la Ley (cf. Mt
22,36-40)»[168]. Esto supone
reconocer que «el amor, lleno de
pequeños gestos de cuidado mutuo,
es también civil y político, y se
manifiesta en todas las acciones que
procuran construir un mundo
mejor»[169]. Por esa razón, el amor
no sólo se expresa en relaciones
íntimas y cercanas, sino también en
«las macro-relaciones, como las



relaciones sociales, económicas y
políticas»[170].

182. Esta caridad política supone
haber desarrollado un sentido social
que supera toda mentalidad
individualista: «La caridad social nos
hace amar el bien común y nos lleva
a buscar efectivamente el bien de
todas las personas, consideradas no
sólo individualmente, sino también
en la dimensión social que las
une»[171]. Cada uno es plenamente
persona cuando pertenece a un
pueblo, y al mismo tiempo no hay
verdadero pueblo sin respeto al
rostro de cada persona. Pueblo y
persona son términos correlativos.
Sin embargo, hoy se pretende reducir
las personas a individuos, fácilmente
dominables por poderes que miran a
intereses espurios. La buena política
busca caminos de construcción de
comunidades en los distintos niveles
de la vida social, en orden a
reequilibrar y reorientar la



globalización para evitar sus efectos
disgregantes.

Amor efectivo

183. A partir del «amor social»[172]
es posible avanzar hacia una
civilización del amor a la que todos
podamos sentirnos convocados. La
caridad, con su dinamismo universal,
puede construir un mundo
nuevo[173], porque no es un
sentimiento estéril, sino la mejor
manera de lograr caminos eficaces
de desarrollo para todos. El amor
social es una «fuerza capaz de
suscitar vías nuevas para afrontar los
problemas del mundo de hoy y para
renovar profundamente desde su
interior las estructuras,
organizaciones sociales y
ordenamientos jurídicos»[174].

184. La caridad está en el corazón de
toda vida social sana y abierta. Sin
embargo, hoy «se afirma fácilmente
su irrelevancia para interpretar y



orientar las responsabilidades
morales»[175]. Es mucho más que
sentimentalismo subjetivo, si es que
está unida al compromiso con la
verdad, de manera que no sea «presa
fácil de las emociones y las opiniones
contingentes de los sujetos»[176].
Precisamente su relación con la
verdad facilita a la caridad su
universalismo y así evita ser
«relegada a un ámbito de relaciones
reducido y privado»[177]. De otro
modo, será «excluida de los
proyectos y procesos para construir
un desarrollo humano de alcance
universal, en el diálogo entre saberes
y operatividad»[178]. Sin la verdad,
la emotividad se vacía de contenidos
relacionales y sociales. Por eso la
apertura a la verdad protege a la
caridad de una falsa fe que se queda
sin «su horizonte humano y
universal»[179].

185. La caridad necesita la luz de la
verdad que constantemente



buscamos y «esta luz es
simultáneamente la de la razón y la
de la fe»[180], sin relativismos. Esto
supone también el desarrollo de las
ciencias y su aporte insustituible
para encontrar los caminos concretos
y más seguros para obtener los
resultados que se esperan. Porque
cuando está en juego el bien de los
demás no bastan las buenas
intenciones, sino lograr
efectivamente lo que ellos y sus
naciones necesitan para realizarse.

La actividad del amor político

186. Hay un llamado amor “elícito”,
que son los actos que proceden
directamente de la virtud de la
caridad, dirigidos a personas y a
pueblos. Hay además un amor
“imperado”: aquellos actos de la
caridad que impulsan a crear
instituciones más sanas, regulaciones
más justas, estructuras más
solidarias[181]. De ahí que sea «un



acto de caridad igualmente
indispensable el esfuerzo dirigido a
organizar y estructurar la sociedad
de modo que el prójimo no tenga que
padecer la miseria»[182]. Es caridad
acompañar a una persona que sufre,
y también es caridad todo lo que se
realiza, aun sin tener contacto
directo con esa persona, para
modificar las condiciones sociales
que provocan su sufrimiento. Si
alguien ayuda a un anciano a cruzar
un río, y eso es exquisita caridad, el
político le construye un puente, y eso
también es caridad. Si alguien ayuda
a otro con comida, el político le crea
una fuente de trabajo, y ejercita un
modo altísimo de la caridad que
ennoblece su acción política.

Los desvelos del amor

187. Esta caridad, corazón del
espíritu de la política, es siempre un
amor preferencial por los últimos,
que está detrás de todas las acciones



que se realicen a su favor[183]. Sólo
con una mirada cuyo horizonte esté
transformado por la caridad, que le
lleva a percibir la dignidad del otro,
los pobres son descubiertos y
valorados en su inmensa dignidad,
respetados en su estilo propio y en su
cultura, y por lo tanto
verdaderamente integrados en la
sociedad. Esta mirada es el núcleo
del verdadero espíritu de la política.
Desde allí los caminos que se abren
son diferentes a los de un
pragmatismo sin alma. Por ejemplo,
«no se puede abordar el escándalo de
la pobreza promoviendo estrategias
de contención que únicamente
tranquilicen y conviertan a los
pobres en seres domesticados e
inofensivos. Qué triste ver cuando
detrás de supuestas obras altruistas,
se reduce al otro a la
pasividad»[184]. Lo que se necesita
es que haya diversos cauces de
expresión y de participación social.
La educación está al servicio de ese



camino para que cada ser humano
pueda ser artífice de su destino. Aquí
muestra su valor el principio de 
subsidiariedad, inseparable del
principio de solidaridad.

188. Esto provoca la urgencia de
resolver todo lo que atenta contra los
derechos humanos fundamentales.
Los políticos están llamados a
«preocuparse de la fragilidad, de la
fragilidad de los pueblos y de las
personas. Cuidar la fragilidad quiere
decir fuerza y ternura, lucha y
fecundidad, en medio de un modelo
funcionalista y privatista que
conduce inexorablemente a la
“cultura del descarte”. […] Significa
hacerse cargo del presente en su
situación más marginal y
angustiante, y ser capaz de dotarlo
de dignidad»[185]. Así ciertamente se
genera una actividad intensa, porque
«hay que hacer lo que sea para
salvaguardar la condición y dignidad
de la persona humana»[186]. El



político es un hacedor, un
constructor con grandes objetivos,
con mirada amplia, realista y
pragmática, aún más allá de su
propio país. Las mayores angustias
de un político no deberían ser las
causadas por una caída en las
encuestas, sino por no resolver
efectivamente «el fenómeno de la
exclusión social y económica, con sus
tristes consecuencias de trata de
seres humanos, comercio de órganos
y tejidos humanos, explotación
sexual de niños y niñas, trabajo
esclavo, incluyendo la prostitución,
tráfico de drogas y de armas,
terrorismo y crimen internacional
organizado. Es tal la magnitud de
estas situaciones y el grado de vidas
inocentes que va cobrando, que
hemos de evitar toda tentación de
caer en un nominalismo
declaracionista con efecto
tranquilizador en las conciencias.
Debemos cuidar que nuestras
instituciones sean realmente



efectivas en la lucha contra todos
estos flagelos»[187]. Esto se hace
aprovechando con inteligencia los
grandes recursos del desarrollo
tecnológico.

189. Todavía estamos lejos de una
globalización de los derechos
humanos más básicos. Por eso la
política mundial no puede dejar de
colocar entre sus objetivos
principales e imperiosos el de acabar
eficazmente con el hambre. Porque
«cuando la especulación financiera
condiciona el precio de los alimentos
tratándolos como a cualquier
mercancía, millones de personas
sufren y mueren de hambre. Por otra
parte, se desechan toneladas de
alimentos. Esto constituye un
verdadero escándalo. El hambre es
criminal, la alimentación es un
derecho inalienable»[188]. Mientras
muchas veces nos enfrascamos en
discusiones semánticas o ideológicas,
permitimos que todavía hoy haya

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn188


hermanas y hermanos que mueran
de hambre o de sed, sin un techo o
sin acceso al cuidado de su salud.
Junto con estas necesidades
elementales insatisfechas, la trata de
personas es otra vergüenza para la
humanidad que la política
internacional no debería seguir
tolerando, más allá de los discursos y
las buenas intenciones. Son mínimos
impostergables.

Amor que integra y reúne

190. La caridad política se expresa
también en la apertura a todos.
Principalmente aquel a quien le toca
gobernar, está llamado a renuncias
que hagan posible el encuentro, y
busca la confluencia al menos en
algunos temas. Sabe escuchar el
punto de vista del otro facilitando
que todos tengan un espacio. Con
renuncias y paciencia un gobernante
puede ayudar a crear ese hermoso
poliedro donde todos encuentran un



lugar. En esto no funcionan las
negociaciones de tipo económico. Es
algo más, es un intercambio de
ofrendas en favor del bien común.
Parece una utopía ingenua, pero no
podemos renunciar a este altísimo
objetivo.

191. Mientras vemos que todo tipo de
intolerancias fundamentalistas daña
las relaciones entre personas, grupos
y pueblos, vivamos y enseñemos
nosotros el valor del respeto, el amor
capaz de asumir toda diferencia, la
prioridad de la dignidad de todo ser
humano sobre cualesquiera fuesen
sus ideas, sentimientos, prácticas y
aun sus pecados. Mientras en la
sociedad actual proliferan los
fanatismos, las lógicas cerradas y la
fragmentación social y cultural, un
buen político da el primer paso para
que resuenen las distintas voces. Es
cierto que las diferencias generan
conflictos, pero la uniformidad
genera asfixia y hace que nos



fagocitemos culturalmente. No nos
resignemos a vivir encerrados en un
fragmento de realidad.

192. En este contexto, quiero
recordar que, junto con el Gran Imán
Ahmad Al-Tayyeb, pedimos «a los
artífices de la política internacional y
de la economía mundial,
comprometerse seriamente para
difundir la cultura de la tolerancia,
de la convivencia y de la paz;
intervenir lo antes posible para parar
el derramamiento de sangre
inocente»[189]. Y cuando una
determinada política siembra el odio
o el miedo hacia otras naciones en
nombre del bien del propio país, es
necesario preocuparse, reaccionar a
tiempo y corregir inmediatamente el
rumbo.

Más fecundidad que éxitos

193. Al mismo tiempo que desarrolla
esta actividad incansable, todo
político también es un ser humano.



Está llamado a vivir el amor en sus
relaciones interpersonales
cotidianas. Es una persona, y
necesita advertir que «el mundo
moderno, por su misma perfección
técnica tiende a racionalizar, cada
día más, la satisfacción de los deseos
humanos, clasificados y repartidos
entre diversos servicios. Cada vez
menos se llama a un hombre por su
nombre propio, cada vez menos se
tratará como persona a este ser,
único en el mundo, que tiene su
propio corazón, sus sufrimientos, sus
problemas, sus alegrías y su propia
familia. Sólo se conocerán sus
enfermedades para curarlas, su falta
de dinero para proporcionárselo, su
necesidad de casa para alojarlo, su
deseo de esparcimiento y de
distracciones para organizárselas».
Pero «amar al más insignificante de
los seres humanos como a un
hermano, como si no hubiera más
que él en el mundo, no es perder el
tiempo»[190].



194. También en la política hay lugar
para amar con ternura. «¿Qué es la
ternura? Es el amor que se hace
cercano y concreto. Es un
movimiento que procede del corazón
y llega a los ojos, a los oídos, a las
manos. […] La ternura es el camino
que han recorrido los hombres y las
mujeres más valientes y
fuertes»[191]. En medio de la
actividad política, «los más
pequeños, los más débiles, los más
pobres deben enternecernos: tienen
“derecho” de llenarnos el alma y el
corazón. Sí, ellos son nuestros
hermanos y como tales tenemos que
amarlos y tratarlos»[192].

195. Esto nos ayuda a reconocer que
no siempre se trata de lograr grandes
éxitos, que a veces no son posibles.
En la actividad política hay que
recordar que «más allá de toda
apariencia, cada uno es
inmensamente sagrado y merece
nuestro cariño y nuestra entrega. Por



ello, si logro ayudar a una sola
persona a vivir mejor, eso ya justifica
la entrega de mi vida. Es lindo ser
pueblo fiel de Dios. ¡Y alcanzamos
plenitud cuando rompemos las
paredes y el corazón se nos llena de
rostros y de nombres!»[193]. Los
grandes objetivos soñados en las
estrategias se logran parcialmente.
Más allá de esto, quien ama y ha
dejado de entender la política como
una mera búsqueda de poder «tiene
la seguridad de que no se pierde
ninguno de sus trabajos realizados
con amor, no se pierde ninguna de
sus preocupaciones sinceras por los
demás, no se pierde ningún acto de
amor a Dios, no se pierde ningún
cansancio generoso, no se pierde
ninguna dolorosa paciencia. Todo
eso da vueltas por el mundo como
una fuerza de vida»[194].

196. Por otra parte, una gran nobleza
es ser capaz de desatar procesos
cuyos frutos serán recogidos por



otros, con la esperanza puesta en las
fuerzas secretas del bien que se
siembra. La buena política une al
amor la esperanza, la confianza en
las reservas de bien que hay en el
corazón del pueblo, a pesar de todo.
Por eso «la auténtica vida política,
fundada en el derecho y en un
diálogo leal entre los protagonistas,
se renueva con la convicción de que
cada mujer, cada hombre y cada
generación encierran en sí mismos
una promesa que puede liberar
nuevas energías relacionales,
intelectuales, culturales y
espirituales»[195].

197. Vista de esta manera, la política
es más noble que la apariencia, que
el marketing, que distintas formas de 
maquillaje mediático. Todo eso lo
único que logra sembrar es división,
enemistad y un escepticismo
desolador incapaz de apelar a un
proyecto común. Pensando en el
futuro, algunos días las preguntas



tienen que ser: “¿Para qué? ¿Hacia
dónde estoy apuntando realmente?”.
Porque, después de unos años,
reflexionando sobre el propio pasado
la pregunta no será: “¿Cuántos me
aprobaron, cuántos me votaron,
cuántos tuvieron una imagen
positiva de mí?”. Las preguntas,
quizás dolorosas, serán: “¿Cuánto
amor puse en mi trabajo, en qué hice
avanzar al pueblo, qué marca dejé en
la vida de la sociedad, qué lazos
reales construí, qué fuerzas positivas
desaté, cuánta paz social sembré, qué
provoqué en el lugar que se me
encomendó?”.

Capítulo sexto

Diálogo y amistad social

198. Acercarse, expresarse,
escucharse, mirarse, conocerse,
tratar de comprenderse, buscar
puntos de contacto, todo eso se
resume en el verbo “dialogar”. Para
encontrarnos y ayudarnos



mutuamente necesitamos dialogar.
No hace falta decir para qué sirve el
diálogo. Me basta pensar qué sería el
mundo sin ese diálogo paciente de
tantas personas generosas que han
mantenido unidas a familias y a
comunidades. El diálogo persistente
y corajudo no es noticia como los
desencuentros y los conflictos, pero
ayuda discretamente al mundo a
vivir mejor, mucho más de lo que
podamos darnos cuenta.

El diálogo social hacia una nueva
cultura

199. Algunos tratan de huir de la
realidad refugiándose en mundos
privados, y otros la enfrentan con
violencia destructiva, pero «entre la
indiferencia egoísta y la protesta
violenta, siempre hay una opción
posible: el diálogo. El diálogo entre
las generaciones, el diálogo en el
pueblo, porque todos somos pueblo,
la capacidad de dar y recibir,



permaneciendo abiertos a la verdad.
Un país crece cuando sus diversas
riquezas culturales dialogan de
manera constructiva: la cultura
popular, la universitaria, la juvenil,
la artística, la tecnológica, la cultura
económica, la cultura de la familia y
de los medios de
comunicación»[196].

200. Se suele confundir el diálogo con
algo muy diferente: un febril
intercambio de opiniones en las
redes sociales, muchas veces
orientado por información mediática
no siempre confiable. Son sólo
monólogos que proceden paralelos,
quizás imponiéndose a la atención de
los demás por sus tonos altos o
agresivos. Pero los monólogos no
comprometen a nadie, hasta el punto
de que sus contenidos
frecuentemente son oportunistas y
contradictorios.



201. La resonante difusión de hechos
y reclamos en los medios, en realidad
suele cerrar las posibilidades del
diálogo, porque permite que cada
uno mantenga intocables y sin
matices sus ideas, intereses y
opciones con la excusa de los errores
ajenos. Prima la costumbre de
descalificar rápidamente al
adversario, aplicándole epítetos
humillantes, en lugar de enfrentar
un diálogo abierto y respetuoso,
donde se busque alcanzar una
síntesis superadora. Lo peor es que
este lenguaje, habitual en el contexto
mediático de una campaña política,
se ha generalizado de tal manera que
todos lo utilizan cotidianamente. El
debate frecuentemente es
manoseado por determinados
intereses que tienen mayor poder,
procurando deshonestamente
inclinar la opinión pública a su
favor. No me refiero solamente al
gobierno de turno, ya que este poder
manipulador puede ser económico,



político, mediático, religioso o de
cualquier género. A veces se lo
justifica o excusa cuando su
dinámica responde a los propios
intereses económicos o ideológicos,
pero tarde o temprano se vuelve en
contra de esos mismos intereses.

202. La falta de diálogo implica que
ninguno, en los distintos sectores,
está preocupado por el bien común,
sino por la adquisición de los
beneficios que otorga el poder, o en
el mejor de los casos, por imponer su
forma de pensar. Así las
conversaciones se convertirán en
meras negociaciones para que cada
uno pueda rasguñar todo el poder y
los mayores beneficios posibles, no
en una búsqueda conjunta que
genere bien común. Los héroes del
futuro serán los que sepan romper
esa lógica enfermiza y decidan
sostener con respeto una palabra
cargada de verdad, más allá de las
conveniencias personales. Dios



quiera que esos héroes se estén
gestando silenciosamente en el
corazón de nuestra sociedad.

Construir en común

203. El auténtico diálogo social
supone la capacidad de respetar el
punto de vista del otro aceptando la
posibilidad de que encierre algunas
convicciones o intereses legítimos.
Desde su identidad, el otro tiene algo
para aportar, y es deseable que
profundice y exponga su propia
posición para que el debate público
sea más completo todavía. Es cierto
que cuando una persona o un grupo
es coherente con lo que piensa,
adhiere firmemente a valores y
convicciones, y desarrolla un
pensamiento, eso de un modo o de
otro beneficiará a la sociedad. Pero
esto sólo ocurre realmente en la
medida en que dicho desarrollo se
realice en diálogo y apertura a los
otros. Porque «en un verdadero



espíritu de diálogo se alimenta la
capacidad de comprender el sentido
de lo que el otro dice y hace, aunque
uno no pueda asumirlo como una
convicción propia. Así se vuelve
posible ser sinceros, no disimular lo
que creemos, sin dejar de conversar,
de buscar puntos de contacto, y sobre
todo de trabajar y luchar
juntos»[197]. La discusión pública, si
verdaderamente da espacio a todos y
no manipula ni esconde información,
es un permanente estímulo que
permite alcanzar más
adecuadamente la verdad, o al
menos expresarla mejor. Impide que
los diversos sectores se instalen
cómodos y autosuficientes en su
modo de ver las cosas y en sus
intereses limitados. Pensemos que
«las diferencias son creativas, crean
tensión y en la resolución de una
tensión está el progreso de la
humanidad»[198].



204. Hoy existe la convicción de que,
además de los desarrollos científicos
especializados, es necesaria la
comunicación entre disciplinas,
puesto que la realidad es una,
aunque pueda ser abordada desde
distintas perspectivas y con
diferentes metodologías. No se debe
soslayar el riesgo de que un avance
científico sea considerado el único
abordaje posible para comprender
algún aspecto de la vida, de la
sociedad y del mundo. En cambio, un
investigador que avanza con
eficiencia en su análisis, e
igualmente está dispuesto a
reconocer otras dimensiones de la
realidad que él investiga, gracias al
trabajo de otras ciencias y saberes, se
abre a conocer la realidad de manera
más íntegra y plena.

205. En este mundo globalizado «los
medios de comunicación pueden
ayudar a que nos sintamos más
cercanos los unos de los otros, a que



percibamos un renovado sentido de
unidad de la familia humana que nos
impulse a la solidaridad y al
compromiso serio por una vida más
digna para todos. […] Pueden
ayudarnos en esta tarea,
especialmente hoy, cuando las redes
de la comunicación humana han
alcanzado niveles de desarrollo
inauditos. En particular, internet
puede ofrecer mayores posibilidades
de encuentro y de solidaridad entre
todos; y esto es algo bueno, es un don
de Dios»[199]. Pero es necesario
verificar constantemente que las
actuales formas de comunicación nos
orienten efectivamente al encuentro
generoso, a la búsqueda sincera de la
verdad íntegra, al servicio, a la
cercanía con los últimos, a la tarea de
construir el bien común. Al mismo
tiempo, como enseñaron los Obispos
de Australia, «no podemos aceptar
un mundo digital diseñado para
explotar nuestra debilidad y sacar
afuera lo peor de la gente»[200].



El fundamento de los consensos

206. El relativismo no es la solución.
Envuelto detrás de una supuesta
tolerancia, termina facilitando que
los valores morales sean
interpretados por los poderosos
según las conveniencias del
momento. Si en definitiva «no hay
verdades objetivas ni principios
sólidos, fuera de la satisfacción de los
propios proyectos y de las
necesidades inmediatas […] no
podemos pensar que los proyectos
políticos o la fuerza de la ley serán
suficientes. […] Cuando es la cultura
la que se corrompe y ya no se
reconoce alguna verdad objetiva o
unos principios universalmente
válidos, las leyes sólo se entenderán
como imposiciones arbitrarias y
como obstáculos a evitar»[201].

207. ¿Es posible prestar atención a la
verdad, buscar la verdad que
responde a nuestra realidad más



honda? ¿Qué es la ley sin la
convicción alcanzada tras un largo
camino de reflexión y de sabiduría,
de que cada ser humano es sagrado e
inviolable? Para que una sociedad
tenga futuro es necesario que haya
asumido un sentido respeto hacia la
verdad de la dignidad humana, a la
que nos sometemos. Entonces no se
evitará matar a alguien sólo para
evitar el escarnio social y el peso de
la ley, sino por convicción. Es una
verdad irrenunciable que
reconocemos con la razón y
aceptamos con la conciencia. Una
sociedad es noble y respetable
también por su cultivo de la
búsqueda de la verdad y por su
apego a las verdades más
fundamentales.

208. Hay que acostumbrarse a
desenmascarar las diversas maneras
de manoseo, desfiguración y
ocultamiento de la verdad en los
ámbitos públicos y privados. Lo que



llamamos “verdad” no es sólo la
difusión de hechos que realiza el
periodismo. Es ante todo la búsqueda
de los fundamentos más sólidos que
están detrás de nuestras opciones y
también de nuestras leyes. Esto
supone aceptar que la inteligencia
humana puede ir más allá de las
conveniencias del momento y captar
algunas verdades que no cambian,
que eran verdad antes de nosotros y
lo serán siempre. Indagando la
naturaleza humana, la razón
descubre valores que son
universales, porque derivan de ella.

209. De otro modo, ¿no podría
suceder quizás que los derechos
humanos fundamentales, hoy
considerados infranqueables, sean
negados por los poderosos de turno,
luego de haber logrado el “consenso”
de una población adormecida y
amedrentada? Tampoco sería
suficiente un mero consenso entre
los distintos pueblos, igualmente



manipulable. Ya tenemos pruebas de
sobra de todo el bien que somos
capaces de realizar, pero, al mismo
tiempo, tenemos que reconocer la
capacidad de destrucción que hay en
nosotros. El individualismo
indiferente y despiadado en el que
hemos caído, ¿no es también
resultado de la pereza para buscar
los valores más altos, que vayan más
allá de las necesidades
circunstanciales? Al relativismo se
suma el riesgo de que el poderoso o
el más hábil termine imponiendo
una supuesta verdad. En cambio,
«ante las normas morales que
prohíben el mal intrínseco no hay
privilegios ni excepciones para
nadie. No hay ninguna diferencia
entre ser el dueño del mundo o el
último de los miserables de la tierra:
ante las exigencias morales somos
todos absolutamente iguales»[202].

210. Lo que nos ocurre hoy, y nos
arrastra en una lógica perversa y



vacía, es que hay una asimilación de
la ética y de la política a la física. No
existen el bien y el mal en sí, sino
solamente un cálculo de ventajas y
desventajas. El desplazamiento de la
razón moral trae como consecuencia
que el derecho no puede referirse a
una concepción fundamental de
justicia, sino que se convierte en el
espejo de las ideas dominantes.
Entramos aquí en una degradación:
ir “nivelando hacia abajo” por medio
de un consenso superficial y
negociador. Así, en definitiva, la
lógica de la fuerza triunfa.

El consenso y la verdad

211. En una sociedad pluralista, el
diálogo es el camino más adecuado
para llegar a reconocer aquello que
debe ser siempre afirmado y
respetado, y que está más allá del
consenso circunstancial. Hablamos
de un diálogo que necesita ser
enriquecido e iluminado por



razones, por argumentos racionales,
por variedad de perspectivas, por
aportes de diversos saberes y puntos
de vista, y que no excluye la
convicción de que es posible llegar a
algunas verdades elementales que
deben y deberán ser siempre
sostenidas. Aceptar que hay algunos
valores permanentes, aunque no
siempre sea fácil reconocerlos,
otorga solidez y estabilidad a una
ética social. Aun cuando los hayamos
reconocido y asumido gracias al
diálogo y al consenso, vemos que
esos valores básicos están más allá
de todo consenso, los reconocemos
como valores trascendentes a
nuestros contextos y nunca
negociables. Podrá crecer nuestra
comprensión de su significado y
alcance —y en ese sentido el
consenso es algo dinámico—, pero en
sí mismos son apreciados como
estables por su sentido intrínseco.



212. Si algo es siempre conveniente
para el buen funcionamiento de la
sociedad, ¿no es porque detrás de eso
hay una verdad permanente, que la
inteligencia puede captar? En la
realidad misma del ser humano y de
la sociedad, en su naturaleza íntima,
hay una serie de estructuras básicas
que sostienen su desarrollo y su
supervivencia. De allí se derivan
determinadas exigencias que pueden
ser descubiertas gracias al diálogo, si
bien no son estrictamente fabricadas
por el consenso. El hecho de que
ciertas normas sean indispensables
para la misma vida social es un
indicio externo de que son algo
bueno en sí mismo. Por consiguiente,
no es necesario contraponer la
conveniencia social, el consenso y la
realidad de una verdad objetiva.
Estas tres pueden unirse
armoniosamente cuando, a través del
diálogo, las personas se atreven a
llegar hasta el fondo de una cuestión.



213. Si hay que respetar en toda
situación la dignidad ajena, es
porque nosotros no inventamos o
suponemos la dignidad de los demás,
sino porque hay efectivamente en
ellos un valor que supera las cosas
materiales y las circunstancias, y que
exige que se les trate de otra manera.
Que todo ser humano posee una
dignidad inalienable es una verdad
que responde a la naturaleza
humana más allá de cualquier
cambio cultural. Por eso el ser
humano tiene la misma dignidad
inviolable en cualquier época de la
historia y nadie puede sentirse
autorizado por las circunstancias a
negar esta convicción o a no obrar en
consecuencia. La inteligencia puede
entonces escrutar en la realidad de
las cosas, a través de la reflexión, de
la experiencia y del diálogo, para
reconocer en esa realidad que la
trasciende la base de ciertas
exigencias morales universales.



214. A los agnósticos, este
fundamento podrá parecerles
suficiente para otorgar una firme y
estable validez universal a los
principios éticos básicos y no
negociables, que pueda impedir
nuevas catástrofes. Para los
creyentes, esa naturaleza humana,
fuente de principios éticos, ha sido
creada por Dios, quien, en definitiva,
otorga un fundamento sólido a esos
principios[203]. Esto no establece un
fijismo ético ni da lugar a la
imposición de algún sistema moral,
puesto que los principios morales
elementales y universalmente
válidos pueden dar lugar a diversas
normativas prácticas. Por eso deja
siempre un lugar para el diálogo.

Una nueva cultura

215. «La vida es el arte del
encuentro, aunque haya tanto
desencuentro por la vida»[204].
Reiteradas veces he invitado a



desarrollar una cultura del
encuentro, que vaya más allá de las
dialécticas que enfrentan. Es un
estilo de vida tendiente a conformar
ese poliedro que tiene muchas
facetas, muchísimos lados, pero
todos formando una unidad cargada
de matices, ya que «el todo es
superior a la parte»[205]. El poliedro
representa una sociedad donde las
diferencias conviven
complementándose, enriqueciéndose
e iluminándose recíprocamente,
aunque esto implique discusiones y
prevenciones. Porque de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible, nadie es prescindible.
Esto implica incluir a las periferias.
Quien está en ellas tiene otro punto
de vista, ve aspectos de la realidad
que no se reconocen desde los
centros de poder donde se toman las
decisiones más definitorias.

El encuentro hecho cultura



216. La palabra “cultura” indica algo
que ha penetrado en el pueblo, en
sus convicciones más entrañables y
en su estilo de vida. Si hablamos de
una “cultura” en el pueblo, eso es
más que una idea o una abstracción.
Incluye las ganas, el entusiasmo y
finalmente una forma de vivir que
caracteriza a ese conjunto humano.
Entonces, hablar de “cultura del
encuentro” significa que como
pueblo nos apasiona intentar
encontrarnos, buscar puntos de
contacto, tender puentes, proyectar
algo que incluya a todos. Esto se ha
convertido en deseo y en estilo de
vida. El sujeto de esta cultura es el
pueblo, no un sector de la sociedad
que busca pacificar al resto con
recursos profesionales y mediáticos.

217. La paz social es trabajosa,
artesanal. Sería más fácil contener
las libertades y las diferencias con un
poco de astucia y de recursos. Pero
esa paz sería superficial y frágil, no



el fruto de una cultura del encuentro
que la sostenga. Integrar a los
diferentes es mucho más difícil y
lento, aunque es la garantía de una
paz real y sólida. Esto no se consigue
agrupando sólo a los puros, porque
«aun las personas que puedan ser
cuestionadas por sus errores, tienen
algo que aportar que no debe
perderse»[206]. Tampoco consiste en
una paz que surge acallando las
reivindicaciones sociales o evitando
que hagan lío, ya que no es «un
consenso de escritorio o una efímera
paz para una minoría feliz»[207]. Lo
que vale es generar procesos de
encuentro, procesos que construyan
un pueblo que sabe recoger las
diferencias. ¡Armemos a nuestros
hijos con las armas del diálogo!
¡Enseñémosles la buena batalla del
encuentro!

El gusto de reconocer al otro



218. Esto implica el hábito de
reconocer al otro el derecho de ser él
mismo y de ser diferente. A partir de
ese reconocimiento hecho cultura se
vuelve posible la gestación de un
pacto social. Sin ese reconocimiento
surgen maneras sutiles de buscar
que el otro pierda todo significado,
que se vuelva irrelevante, que no se
le reconozca algún valor en la
sociedad. Detrás del rechazo de
determinadas formas visibles de
violencia, suele esconderse otra
violencia más solapada: la de
quienes desprecian al diferente,
sobre todo cuando sus reclamos
perjudican de algún modo los
propios intereses.

219. Cuando un sector de la sociedad
pretende disfrutar de todo lo que
ofrece el mundo, como si los pobres
no existieran, eso en algún momento
tiene sus consecuencias. Ignorar la
existencia y los derechos de los otros,
tarde o temprano provoca alguna



forma de violencia, muchas veces
inesperada. Los sueños de la libertad,
la igualdad y la fraternidad pueden
quedar en el nivel de las meras
formalidades, porque no son
efectivamente para todos. Por lo
tanto, no se trata solamente de
buscar un encuentro entre los que
detentan diversas formas de poder
económico, político o académico. Un
encuentro social real pone en
verdadero diálogo las grandes
formas culturales que representan a
la mayoría de la población. Con
frecuencia las buenas propuestas no
son asumidas por los sectores más
empobrecidos porque se presentan
con un ropaje cultural que no es el de
ellos y con el que no pueden sentirse
identificados. Por consiguiente, un
pacto social realista e inclusivo debe
ser también un “pacto cultural”, que
respete y asuma las diversas
cosmovisiones, culturas o estilos de
vida que coexisten en la sociedad.



220. Por ejemplo, los pueblos
originarios no están en contra del
progreso, si bien tienen una idea de
progreso diferente, muchas veces
más humanista que la de la cultura
moderna de los desarrollados. No es
una cultura orientada al beneficio de
los que tienen poder, de los que
necesitan crear una especie de
paraíso eterno en la tierra. La
intolerancia y el desprecio ante las
culturas populares indígenas es una
verdadera forma de violencia, propia
de los “eticistas” sin bondad que
viven juzgando a los demás. Pero
ningún cambio auténtico, profundo y
estable es posible si no se realiza a
partir de las diversas culturas,
principalmente de los pobres. Un
pacto cultural supone renunciar a
entender la identidad de un lugar de
manera monolítica, y exige respetar
la diversidad ofreciéndole caminos
de promoción y de integración social.



221. Este pacto también implica
aceptar la posibilidad de ceder algo
por el bien común. Ninguno podrá
tener toda la verdad ni satisfacer la
totalidad de sus deseos, porque esa
pretensión llevaría a querer destruir
al otro negándole sus derechos. La
búsqueda de una falsa tolerancia
tiene que ceder paso al realismo
dialogante, de quien cree que debe
ser fiel a sus principios, pero
reconociendo que el otro también
tiene el derecho de tratar de ser fiel a
los suyos. Es el auténtico
reconocimiento del otro, que sólo el
amor hace posible, y que significa
colocarse en el lugar del otro para
descubrir qué hay de auténtico, o al
menos de comprensible, en medio de
sus motivaciones e intereses.

Recuperar la amabilidad

222. El individualismo consumista
provoca mucho atropello. Los demás
se convierten en meros obstáculos



para la propia tranquilidad
placentera. Entonces se los termina
tratando como molestias y la
agresividad crece. Esto se acentúa y
llega a niveles exasperantes en
épocas de crisis, en situaciones
catastróficas, en momentos difíciles
donde sale a plena luz el espíritu del
“sálvese quien pueda”. Sin embargo,
todavía es posible optar por el cultivo
de la amabilidad. Hay personas que
lo hacen y se convierten en estrellas
en medio de la oscuridad.

223. San Pablo mencionaba un fruto
del Espíritu Santo con la palabra
griega jrestótes (Ga 5,22), que
expresa un estado de ánimo que no
es áspero, rudo, duro, sino afable,
suave, que sostiene y conforta. La
persona que tiene esta cualidad
ayuda a los demás a que su
existencia sea más soportable, sobre
todo cuando cargan con el peso de
sus problemas, urgencias y
angustias. Es una manera de tratar a



otros que se manifiesta de diversas
formas: como amabilidad en el trato,
como un cuidado para no herir con
las palabras o gestos, como un
intento de aliviar el peso de los
demás. Implica «decir palabras de
aliento, que reconfortan, que
fortalecen, que consuelan, que
estimulan», en lugar de «palabras
que humillan, que entristecen, que
irritan, que desprecian»[208].

224. La amabilidad es una liberación
de la crueldad que a veces penetra
las relaciones humanas, de la
ansiedad que no nos deja pensar en
los demás, de la urgencia distraída
que ignora que los otros también
tienen derecho a ser felices. Hoy no
suele haber ni tiempo ni energías
disponibles para detenerse a tratar
bien a los demás, a decir “permiso”,
“perdón”, “gracias”. Pero de vez en
cuando aparece el milagro de una
persona amable, que deja a un lado
sus ansiedades y urgencias para



prestar atención, para regalar una
sonrisa, para decir una palabra que
estimule, para posibilitar un espacio
de escucha en medio de tanta
indiferencia. Este esfuerzo, vivido
cada día, es capaz de crear esa
convivencia sana que vence las
incomprensiones y previene los
conflictos. El cultivo de la amabilidad
no es un detalle menor ni una actitud
superficial o burguesa. Puesto que
supone valoración y respeto, cuando
se hace cultura en una sociedad
transfigura profundamente el estilo
de vida, las relaciones sociales, el
modo de debatir y de confrontar
ideas. Facilita la búsqueda de
consensos y abre caminos donde la
exasperación destruye todos los
puentes.

Capítulo séptimo

Caminos de reencuentro

225. En muchos lugares del mundo
hacen falta caminos de paz que



lleven a cicatrizar las heridas, se
necesitan artesanos de paz
dispuestos a generar procesos de
sanación y de reencuentro con
ingenio y audacia.

Recomenzar desde la verdad

226. Reencuentro no significa volver
a un momento anterior a los
conflictos. Con el tiempo todos
hemos cambiado. El dolor y los
enfrentamientos nos han
transformado. Además, ya no hay
lugar para diplomacias vacías, para
disimulos, para dobles discursos,
para ocultamientos, para buenos
modales que esconden la realidad.
Los que han estado duramente
enfrentados conversan desde la
verdad, clara y desnuda. Les hace
falta aprender a cultivar una
memoria penitencial, capaz de
asumir el pasado para liberar el
futuro de las propias
insatisfacciones, confusiones o



proyecciones. Sólo desde la verdad
histórica de los hechos podrán hacer
el esfuerzo perseverante y largo de
comprenderse mutuamente y de
intentar una nueva síntesis para el
bien de todos. La realidad es que «el
proceso de paz es un compromiso
constante en el tiempo. Es un trabajo
paciente que busca la verdad y la
justicia, que honra la memoria de las
víctimas y que se abre, paso a paso, a
una esperanza común, más fuerte
que la venganza»[209]. Como dijeron
los Obispos del Congo con respecto a
un conflicto que se repite, «los
acuerdos de paz en los papeles nunca
serán suficientes. Será necesario ir
más lejos, integrando la exigencia de
verdad sobre los orígenes de esta
crisis recurrente. El pueblo tiene el
derecho de saber qué pasó»[210].

227. En efecto, «la verdad es una
compañera inseparable de la justicia
y de la misericordia. Las tres juntas
son esenciales para construir la paz



y, por otra parte, cada una de ellas
impide que las otras sean alteradas.
[…] La verdad no debe, de hecho,
conducir a la venganza, sino más
bien a la reconciliación y al perdón.
Verdad es contar a las familias
desgarradas por el dolor lo que ha
ocurrido con sus parientes
desaparecidos. Verdad es confesar
qué pasó con los menores de edad
reclutados por los actores violentos.
Verdad es reconocer el dolor de las
mujeres víctimas de violencia y de
abusos. […] Cada violencia cometida
contra un ser humano es una herida
en la carne de la humanidad; cada
muerte violenta nos disminuye como
personas. […] La violencia engendra
violencia, el odio engendra más odio,
y la muerte más muerte. Tenemos
que romper esa cadena que se
presenta como ineludible»[211].

La arquitectura y la artesanía de la
paz



228. El camino hacia la paz no
implica homogeneizar la sociedad,
pero sí nos permite trabajar juntos.
Puede unir a muchos en pos de
búsquedas comunes donde todos
ganan. Frente a un determinado
objetivo común, se podrán aportar
diferentes propuestas técnicas,
distintas experiencias, y trabajar por
el bien común. Es necesario tratar de
identificar bien los problemas que
atraviesa una sociedad para aceptar
que existen diferentes maneras de
mirar las dificultades y de
resolverlas. El camino hacia una
mejor convivencia implica siempre
reconocer la posibilidad de que el
otro aporte una perspectiva legítima,
al menos en parte, algo que pueda
ser rescatado, aun cuando se haya
equivocado o haya actuado mal.
Porque «nunca se debe encasillar al
otro por lo que pudo decir o hacer,
sino que debe ser considerado por la
promesa que lleva dentro de él»[212],



promesa que deja siempre un
resquicio de esperanza.

229. Como enseñaron los Obispos de
Sudáfrica, la verdadera
reconciliación se alcanza de manera
proactiva, «formando una nueva
sociedad basada en el servicio a los
demás, más que en el deseo de
dominar; una sociedad basada en
compartir con otros lo que uno
posee, más que en la lucha egoísta de
cada uno por la mayor riqueza
posible; una sociedad en la que el
valor de estar juntos como seres
humanos es definitivamente más
importante que cualquier grupo
menor, sea este la familia, la nación,
la raza o la cultura»[213]. Los
Obispos de Corea del Sur señalaron
que una verdadera paz «sólo puede
lograrse cuando luchamos por la
justicia a través del diálogo,
persiguiendo la reconciliación y el
desarrollo mutuo»[214].



230. El esfuerzo duro por superar lo
que nos divide sin perder la
identidad de cada uno, supone que
en todos permanezca vivo un básico
sentimiento de pertenencia. Porque
«nuestra sociedad gana cuando cada
persona, cada grupo social, se siente
verdaderamente de casa. En una
familia, los padres, los abuelos, los
hijos son de casa; ninguno está
excluido. Si uno tiene una dificultad,
incluso grave, aunque se la haya
buscado él, los demás acuden en su
ayuda, lo apoyan; su dolor es de
todos. […] En las familias todos
contribuyen al proyecto común,
todos trabajan por el bien común,
pero sin anular al individuo; al
contrario, lo sostienen, lo
promueven. Se pelean, pero hay algo
que no se mueve: ese lazo familiar.
Las peleas de familia son
reconciliaciones después. Las
alegrías y las penas de cada uno son
asumidas por todos. ¡Eso sí es ser
familia! Si pudiéramos lograr ver al



oponente político o al vecino de casa
con los mismos ojos que a los hijos,
esposas, esposos, padres o madres,
qué bueno sería. ¿Amamos nuestra
sociedad o sigue siendo algo lejano,
algo anónimo, que no nos involucra,
no nos mete, no nos
compromete?»[215].

231. Muchas veces es muy necesario
negociar y así desarrollar cauces
concretos para la paz. Pero los
procesos efectivos de una paz
duradera son ante todo
transformaciones artesanales
obradas por los pueblos, donde cada
ser humano puede ser un fermento
eficaz con su estilo de vida cotidiana.
Las grandes transformaciones no son
fabricadas en escritorios o
despachos. Entonces «cada uno juega
un papel fundamental en un único
proyecto creador, para escribir una
nueva página de la historia, una
página llena de esperanza, llena de
paz, llena de reconciliación»[216].



Hay una “arquitectura” de la paz,
donde intervienen las diversas
instituciones de la sociedad, cada
una desde su competencia, pero hay
también una “artesanía” de la paz
que nos involucra a todos. A partir
de diversos procesos de paz que se
desarrollaron en distintos lugares del
mundo «hemos aprendido que estos
caminos de pacificación, de primacía
de la razón sobre la venganza, de
delicada armonía entre la política y
el derecho, no pueden obviar los
procesos de la gente. No se alcanzan
con el diseño de marcos normativos
y arreglos institucionales entre
grupos políticos o económicos de
buena voluntad. […] Además,
siempre es rico incorporar en
nuestros procesos de paz la
experiencia de sectores que, en
muchas ocasiones, han sido
invisibilizados, para que sean
precisamente las comunidades
quienes coloreen los procesos de
memoria colectiva»[217].



232. No hay punto final en la
construcción de la paz social de un
país, sino que es «una tarea que no
da tregua y que exige el compromiso
de todos. Trabajo que nos pide no
decaeren el esfuerzo por construirla
unidad de la nación y, a pesar de los
obstáculos, diferencias y distintos
enfoques sobre la manera de lograr
la convivencia pacífica, persistir en
la lucha para favorecer la cultura del
encuentro, que exige colocar en el
centro de toda acción política, social
y económica, a la persona humana,
su altísima dignidad, y el respeto por
el bien común. Que este esfuerzo nos
haga huirde toda tentación de
venganza y búsqueda de intereses
sólo particulares y a corto
plazo»[218]. Las manifestaciones
públicas violentas, de un lado o de
otro, no ayudan a encontrar caminos
de salida. Sobre todo porque, como
bien han señalado los Obispos de
Colombia, cuando se alientan
«movilizaciones ciudadanas no



siempre aparecen claros sus orígenes
y objetivos, hay ciertas formas de
manipulación política y se han
percibido apropiaciones a favor de
intereses particulares»[219].

Sobre todo con los últimos

233. La procura de la amistad social
no implica solamente el
acercamiento entre grupos sociales
distanciados a partir de algún
período conflictivo de la historia,
sino también la búsqueda de un
reencuentro con los sectores más
empobrecidos y vulnerables. La paz
«no sólo es ausencia de guerra sino el
compromiso incansable —
especialmente de aquellos que
ocupamos un cargo de más amplia
responsabilidad— de reconocer,
garantizar y reconstruir
concretamente la dignidad tantas
veces olvidada o ignorada de
hermanos nuestros, para que puedan



sentirse los principales protagonistas
del destino de su nación»[220].

234. Frecuentemente se ha ofendido
a los últimos de la sociedad con
generalizaciones injustas. Si a veces
los más pobres y los descartados
reaccionan con actitudes que
parecen antisociales, es importante
entender que muchas veces esas
reacciones tienen que ver con una
historia de menosprecio y de falta de
inclusión social. Como enseñaron los
Obispos latinoamericanos, «sólo la
cercanía que nos hace amigos nos
permite apreciar profundamente los
valores de los pobres de hoy, sus
legítimos anhelos y su modo propio
de vivir la fe. La opción por los
pobres debe conducirnos a la
amistad con los pobres»[221].

235. Quienes pretenden pacificar a
una sociedad no deben olvidar que la
inequidad y la falta de un desarrollo
humano integral no permiten



generar paz. En efecto, «sin igualdad
de oportunidades, las diversas
formas de agresión y de guerra
encontrarán un caldo de cultivo que
tarde o temprano provocará su
explosión. Cuando la sociedad —
local, nacional o mundial—
abandona en la periferia una parte
de sí misma, no habrá programas
políticos ni recursos policiales o de
inteligencia que puedan asegurar
indefinidamente la
tranquilidad»[222]. Si hay que volver
a empezar, siempre será desde los
últimos.

El valor y el sentido del perdón

236. Algunos prefieren no hablar de
reconciliación porque entienden que
el conflicto, la violencia y las
rupturas son parte del
funcionamiento normal de una
sociedad. De hecho, en cualquier
grupo humano hay luchas de poder
más o menos sutiles entre distintos



sectores. Otros sostienen que dar
lugar al perdón es ceder el propio
espacio para que otros dominen la
situación. Por eso, consideran que es
mejor mantener un juego de poder
que permita sostener un equilibrio
de fuerzas entre los distintos grupos.
Otros creen que la reconciliación es
cosa de débiles, que no son capaces
de un diálogo hasta el fondo, y por
eso optan por escapar de los
problemas disimulando las
injusticias. Incapaces de enfrentar
los problemas, eligen una paz
aparente.

El conflicto inevitable

237. El perdón y la reconciliación son
temas fuertemente acentuados en el
cristianismo y, de diversas formas, en
otras religiones. El riesgo está en no
comprender adecuadamente las
convicciones creyentes y
presentarlas de tal modo que
terminen alimentando el fatalismo,



la inercia o la injusticia, o por otro
lado la intolerancia y la violencia.

238. Jesucristo nunca invitó a
fomentar la violencia o la
intolerancia. Él mismo condenaba
abiertamente el uso de la fuerza para
imponerse a los demás: «Ustedes
saben que los jefes de las naciones
las someten y los poderosos las
dominan. Entre ustedes no debe ser
así» (Mt 20,25-26). Por otra parte, el
Evangelio pide perdonar «setenta
veces siete» (Mt 18,22) y pone el
ejemplo del servidor despiadado, que
fue perdonado pero él a su vez no
fue capaz de perdonar a otros (cf. Mt
18,23-35).

239. Si leemos otros textos del Nuevo
Testamento, podemos advertir que
de hecho las comunidades
primitivas, inmersas en un mundo
pagano desbordado de corrupción y
desviaciones, vivían un sentido de
paciencia, tolerancia, comprensión.



Algunos textos son muy claros al
respecto: se invita a reprender a los
adversarios con dulzura (cf. 2 Tm
2,25). O se exhorta: «Que no injurien
a nadie ni sean agresivos, sino
amables, demostrando una gran
humildad con todo el mundo. Porque
nosotros también antes […] éramos
detestables» (Tt 3,2-3). El libro de los
Hechos de los Apóstoles afirma que
los discípulos, perseguidos por
algunas autoridades, «gozaban de la
estima de todo el pueblo» (2,47; cf.
4,21.33; 5,13).

240. Sin embargo, cuando
reflexionamos acerca del perdón, de
la paz y de la concordia social, nos
encontramos con una expresión de
Jesucristo que nos sorprende: «No
piensen que vine a traer paz a la
tierra. ¡No vine a traer paz, sino
espada! Vine a enfrentar al hijo
contra su padre, a la hija contra su
madre, a la nuera contra su suegra y
así, los enemigos de cada uno serán



los de su familia» (Mt 10,34-36). Es
importante situarla en el contexto
del capítulo donde está inserta. Allí
queda claro que el tema del que se
está hablando es el de la fidelidad a
la propia opción, sin avergonzarse,
aunque eso acarree contrariedades, y
aunque los seres queridos se
opongan a dicha opción. Por lo tanto,
dichas palabras no invitan a buscar
conflictos, sino simplemente a
soportar el conflicto inevitable, para
que el respeto humano no lleve a
faltar a la fidelidad en pos de una
supuesta paz familiar o social. San
Juan Pablo II ha dicho que la Iglesia
«no pretende condenar todas y cada
una de las formas de conflictividad
social. La Iglesia sabe muy bien que,
a lo largo de la historia, surgen
inevitablemente los conflictos de
intereses entre diversos grupos
sociales y que frente a ellos el
cristiano no pocas veces debe
pronunciarse con coherencia y
decisión»[223].



Las luchas legítimas y el perdón

241. No se trata de proponer un
perdón renunciando a los propios
derechos ante un poderoso corrupto,
ante un criminal o ante alguien que
degrada nuestra dignidad. Estamos
llamados a amar a todos, sin
excepción, pero amar a un opresor
no es consentir que siga siendo así;
tampoco es hacerle pensar que lo
que él hace es aceptable. Al
contrario, amarlo bien es buscar de
distintas maneras que deje de
oprimir, es quitarle ese poder que no
sabe utilizar y que lo desfigura como
ser humano. Perdonar no quiere
decir permitir que sigan pisoteando
la propia dignidad y la de los demás,
o dejar que un criminal continúe
haciendo daño. Quien sufre la
injusticia tiene que defender con
fuerza sus derechos y los de su
familia precisamente porque debe
preservar la dignidad que se le ha
dado, una dignidad que Dios ama. Si



un delincuente me ha hecho daño a
mí o a un ser querido, nadie me
prohíbe que exija justicia y que me
preocupe para que esa persona —o
cualquier otra— no vuelva a
dañarme ni haga el mismo daño a
otros. Corresponde que lo haga, y el
perdón no sólo no anula esa
necesidad sino que la reclama.

242. La clave está en no hacerlo para
alimentar una ira que enferma el
alma personal y el alma de nuestro
pueblo, o por una necesidad
enfermiza de destruir al otro que
desata una carrera de venganza.
Nadie alcanza la paz interior ni se
reconcilia con la vida de esa manera.
La verdad es que «ninguna familia,
ningún grupo de vecinos o una etnia,
menos un país, tiene futuro si el
motor que los une, convoca y tapa las
diferencias es la venganza y el odio.
No podemos ponernos de acuerdo y
unirnos para vengarnos, para
hacerle al que fue violento lo mismo



que él nos hizo, para planificar
ocasiones de desquite bajo formatos
aparentemente legales»[224]. Así no
se gana nada y a la larga se pierde
todo.

243. Es cierto que «no es tarea fácil
superar el amargo legado de
injusticias, hostilidad y desconfianza
que dejó el conflicto. Esto sólo se
puede conseguir venciendo el mal
con el bien (cf. Rm 12,21) y mediante
el cultivo de las virtudes que
favorecen la reconciliación, la
solidaridad y la paz»[225]. De ese
modo, «quien cultiva la bondad en su
interior recibe a cambio una
conciencia tranquila, una alegría
profunda aun en medio de las
dificultades y de las
incomprensiones. Incluso ante las
ofensas recibidas, la bondad no es
debilidad, sino auténtica fuerza,
capaz de renunciar a la
venganza»[226]. Es necesario
reconocer en la propia vida que



«también ese duro juicio que albergo
en mi corazón contra mi hermano o
mi hermana, esa herida no curada,
ese mal no perdonado, ese rencor
que sólo me hará daño, es un pedazo
de guerra que llevo dentro, es un
fuego en el corazón, que hay que
apagar para que no se convierta en
un incendio»[227].

La verdadera superación

244. Cuando los conflictos no se
resuelven sino que se esconden o se
entierran en el pasado, hay silencios
que pueden significar volverse
cómplices de graves errores y
pecados. Pero la verdadera
reconciliación no escapa del conflicto
sino que se logra en el conflicto,
superándolo a través del diálogo y de
la negociación transparente, sincera
y paciente. La lucha entre diversos
sectores «siempre que se abstenga de
enemistades y de odio mutuo,
insensiblemente se convierte en una



honesta discusión, fundada en el
amor a la justicia»[228].

245. Reiteradas veces propuse «un
principio que es indispensable para
construir la amistad social: la unidad
es superior al conflicto. […] No es
apostar por un sincretismo ni por la
absorción de uno en el otro, sino por
la resolución en un plano superior
que conserva en sí las virtualidades
valiosas de las polaridades en
pugna»[229]. Sabemos bien que
«cada vez que las personas y las
comunidades aprendemos a apuntar
más alto de nosotros mismos y de
nuestros intereses particulares, la
comprensión y el compromiso mutuo
se transforman […] en un ámbito
donde los conflictos, las tensiones e
incluso los que se podrían haber
considerado opuestos en el pasado,
pueden alcanzar una unidad
multiforme que engendra nueva
vida»[230].



La memoria

246. A quien sufrió mucho de
manera injusta y cruel, no se le debe
exigir una especie de “perdón social”.
La reconciliación es un hecho
personal, y nadie puede imponerla al
conjunto de una sociedad, aun
cuando deba promoverla. En el
ámbito estrictamente personal, con
una decisión libre y generosa,
alguien puede renunciar a exigir un
castigo (cf. Mt 5,44-46), aunque la
sociedad y su justicia legítimamente
lo busquen. Pero no es posible
decretar una “reconciliación
general”, pretendiendo cerrar por
decreto las heridas o cubrir las
injusticias con un manto de olvido.
¿Quién se puede arrogar el derecho
de perdonar en nombre de los
demás? Es conmovedor ver la
capacidad de perdón de algunas
personas que han sabido ir más allá
del daño sufrido, pero también es
humano comprender a quienes no



pueden hacerlo. En todo caso, lo que
jamás se debe proponer es el olvido.

247. La Shoah no debe ser olvidada.
Es el «símbolo de hasta dónde puede
llegar la maldad del hombre cuando,
alimentada por falsas ideologías, se
olvida de la dignidad fundamental de
la persona, que merece respeto
absoluto independientemente del
pueblo al que pertenezca o la
religión que profese»[231]. Al
recordarla, no puedo menos que
repetir esta oración: «Acuérdate de
nosotros en tu misericordia. Danos la
gracia de avergonzarnos de lo que,
como hombres, hemos sido capaces
de hacer, de avergonzarnos de esta
máxima idolatría, de haber
despreciado y destruido nuestra
carne, esa carne que tú modelaste del
barro, que tú vivificaste con tu
aliento de vida. ¡Nunca más, Señor,
nunca más!»[232].



248. No deben olvidarse los
bombardeos atómicos a Hiroshima y
Nagasaki. Una vez más «hago
memoria aquí de todas las víctimas,
me inclino ante la fuerza y la
dignidad de aquellos que, habiendo
sobrevivido a esos primeros
momentos, han soportado en sus
cuerpos durante muchos años los
sufrimientos más agudos y, en sus
mentes, los gérmenes de la muerte
que seguían consumiendo su energía
vital. […] No podemos permitir que
las actuales y nuevas generaciones
pierdan la memoria de lo acontecido,
esa memoria que es garante y
estímulo para construir un futuro
más justo y más fraterno»[233].
Tampoco deben olvidarse las
persecuciones, el tráfico de esclavos
y las matanzas étnicas que
ocurrieron y ocurren en diversos
países, y tantos otros hechos
históricos que nos avergüenzan de
ser humanos. Deben ser recordados



siempre, una y otra vez, sin
cansarnos ni anestesiarnos.

249. Es fácil hoy caer en la tentación
de dar vuelta la página diciendo que
ya hace mucho tiempo que sucedió y
que hay que mirar hacia adelante.
¡No, por Dios! Nunca se avanza sin
memoria, no se evoluciona sin una
memoria íntegra y luminosa.
Necesitamos mantener «viva la llama
de la conciencia colectiva,
testificando a las generaciones
venideras el horror de lo que
sucedió» que «despierta y preserva
de esta manera el recuerdo de las
víctimas, para que la conciencia
humana se fortalezca cada vez más
contra todo deseo de dominación y
destrucción»[234]. Lo necesitan las
mismas víctimas —personas, grupos
sociales o naciones— para no ceder a
la lógica que lleva a justificar las
represalias y cualquier tipo de
violencia en nombre del enorme mal
que han sufrido. Por esto, no me



refiero sólo a la memoria de los
horrores, sino también al recuerdo
de quienes, en medio de un contexto
envenenado y corrupto fueron
capaces de recuperar la dignidad y
con pequeños o grandes gestos
optaron por la solidaridad, el perdón,
la fraternidad. Es muy sano hacer
memoria del bien.

Perdón sin olvidos

250. El perdón no implica olvido.
Decimos más bien que cuando hay
algo que de ninguna manera puede
ser negado, relativizado o
disimulado, sin embargo, podemos
perdonar. Cuando hay algo que
jamás debe ser tolerado, justificado o
excusado, sin embargo, podemos
perdonar. Cuando hay algo que por
ninguna razón debemos permitirnos
olvidar, sin embargo, podemos
perdonar. El perdón libre y sincero
es una grandeza que refleja la
inmensidad del perdón divino. Si el



perdón es gratuito, entonces puede
perdonarse aun a quien se resiste al
arrepentimiento y es incapaz de
pedir perdón.

251. Los que perdonan de verdad no
olvidan, pero renuncian a ser
poseídos por esa misma fuerza
destructiva que los ha perjudicado.
Rompen el círculo vicioso, frenan el
avance de las fuerzas de la
destrucción. Deciden no seguir
inoculando en la sociedad la energía
de la venganza que tarde o temprano
termina recayendo una vez más
sobre ellos mismos. Porque la
venganza nunca sacia
verdaderamente la insatisfacción de
las víctimas. Hay crímenes tan
horrendos y crueles, que hacer sufrir
a quien los cometió no sirve para
sentir que se ha reparado el daño; ni
siquiera bastaría matar al criminal,
ni se podrían encontrar torturas que
se equiparen a lo que pudo haber



sufrido la víctima. La venganza no
resuelve nada.

252. Tampoco estamos hablando de
impunidad. Pero la justicia sólo se
busca adecuadamente por amor a la
justicia misma, por respeto a las
víctimas, para prevenir nuevos
crímenes y en orden a preservar el
bien común, no como una supuesta
descarga de la propia ira. El perdón
es precisamente lo que permite
buscar la justicia sin caer en el
círculo vicioso de la venganza ni en
la injusticia del olvido.

253. Cuando hubo injusticias mutuas,
cabe reconocer con claridad que
pueden no haber tenido la misma
gravedad o que no sean
comparables. La violencia ejercida
desde las estructuras y el poder del
Estado no está en el mismo nivel de
la violencia de grupos particulares.
De todos modos, no se puede
pretender que sólo se recuerden los



sufrimientos injustos de una sola de
las partes. Como enseñaron los
Obispos de Croacia, «nosotros
debemos a toda víctima inocente el
mismo respeto. No puede haber aquí
diferencias raciales, confesionales,
nacionales o políticas»[235].

254. Pido a Dios «que prepare
nuestros corazones al encuentro con
los hermanos más allá de las
diferencias de ideas, lengua, cultura,
religión; que unja todo nuestro ser
con el aceite de la misericordia que
cura las heridas de los errores, de las
incomprensiones, de las
controversias; la gracia de enviarnos,
con humildad y mansedumbre, a los
caminos, arriesgados pero fecundos,
de la búsqueda de la paz»[236].

La guerra y la pena de muerte

255. Hay dos situaciones extremas
que pueden llegar a presentarse
como soluciones en circunstancias
particularmente dramáticas, sin



advertir que son falsas respuestas,
que no resuelven los problemas que
pretenden superar y que en
definitiva no hacen más que agregar
nuevos factores de destrucción en el
tejido de la sociedad nacional y
universal. Se trata de la guerra y de
la pena de muerte.

La injusticia de la guerra

256. «En el que trama el mal sólo hay
engaño, pero en los que promueven
la paz hay alegría» (Pr 12,20). Sin
embargo hay quienes buscan
soluciones en la guerra, que
frecuentemente «se nutre de la
perversión de las relaciones, de
ambiciones hegemónicas, de abusos
de poder, del miedo al otro y a la
diferencia vista como un
obstáculo»[237]. La guerra no es un
fantasma del pasado, sino que se ha
convertido en una amenaza
constante. El mundo está
encontrando cada vez más dificultad



en el lento camino de la paz que
había emprendido y que comenzaba
a dar algunos frutos.

257. Puesto que se están creando
nuevamente las condiciones para la
proliferación de guerras, recuerdo
que «la guerra es la negación de
todos los derechos y una dramática
agresión al ambiente. Si se quiere un
verdadero desarrollo humano
integral para todos, se debe
continuar incansablemente con la
tarea de evitar la guerra entre las
naciones y los pueblos. Para tal fin
hay que asegurar el imperio
incontestado del derecho y el
infatigable recurso a la negociación,
a los buenos oficios y al arbitraje,
como propone la Carta de las
Naciones Unidas, verdadera norma
jurídica fundamental»[238]. Quiero
destacar que los 75 años de las
Naciones Unidas y la experiencia de
los primeros 20 años de este milenio,
muestran que la plena aplicación de



las normas internacionales es
realmente eficaz, y que su
incumplimiento es nocivo. La Carta
de las Naciones Unidas, respetada y
aplicada con transparencia y
sinceridad, es un punto de referencia
obligatorio de justicia y un cauce de
paz. Pero esto supone no disfrazar
intenciones espurias ni colocar los
intereses particulares de un país o
grupo por encima del bien común
mundial. Si la norma es considerada
un instrumento al que se acude
cuando resulta favorable y que se
elude cuando no lo es, se desatan
fuerzas incontrolables que hacen un
gran daño a las sociedades, a los más
débiles, a la fraternidad, al medio
ambiente y a los bienes culturales,
con pérdidas irrecuperables para la
comunidad global.

258. Así es como fácilmente se opta
por la guerra detrás de todo tipo de
excusas supuestamente
humanitarias, defensivas o



preventivas, acudiendo incluso a la
manipulación de la información. De
hecho, en las últimas décadas todas
las guerras han sido
pretendidamente “justificadas”. El 
Catecismo de la Iglesia Católica habla
de la posibilidad de una legítima 
defensa mediante la fuerza militar,
que supone demostrar que se den
algunas «condiciones rigurosas de
legitimidad moral»[239]. Pero
fácilmente se cae en una
interpretación demasiado amplia de
este posible derecho. Así se quieren
justificar indebidamente aun ataques
“preventivos” o acciones bélicas que
difícilmente no entrañen «males y
desórdenes más graves que el mal
que se pretende eliminar»[240]. La
cuestión es que, a partir del
desarrollo de las armas nucleares,
químicas y biológicas, y de las
enormes y crecientes posibilidades
que brindan las nuevas tecnologías,
se dio a la guerra un poder
destructivo fuera de control que

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html


afecta a muchos civiles inocentes. Es
verdad que «nunca la humanidad
tuvo tanto poder sobre sí misma y
nada garantiza que vaya a utilizarlo
bien»[241]. Entonces ya no podemos
pensar en la guerra como solución,
debido a que los riesgos
probablemente siempre serán
superiores a la hipotética utilidad
que se le atribuya. Ante esta
realidad, hoy es muy difícil sostener
los criterios racionales madurados en
otros siglos para hablar de una
posible “guerra justa”. ¡Nunca más la
guerra![242]

259. Es importante agregar que, con
el desarrollo de la globalización, lo
que puede aparecer como una
solución inmediata o práctica para
un lugar de la tierra, desata una
cadena de factores violentos muchas
veces subterráneos que termina
afectando a todo el planeta y
abriendo camino a nuevas y peores
guerras futuras. En nuestro mundo



ya no hay sólo “pedazos” de guerra
en un país o en otro, sino que se vive
una “guerra mundial a pedazos”,
porque los destinos de los países
están fuertemente conectados entre
ellos en el escenario mundial.

260. Como decía san Juan XXIII,
«resulta un absurdo sostener que la
guerra es un medio apto para
resarcir el derecho violado»[243]. Lo
afirmaba en un período de fuerte
tensión internacional, y así expresó
el gran anhelo de paz que se difundía
en los tiempos de la guerra fría.
Reforzó la convicción de que las
razones de la paz son más fuertes
que todo cálculo de intereses
particulares y que toda confianza en
el uso de las armas. Pero no se
aprovecharon adecuadamente las
ocasiones que ofrecía el final de la
guerra fría por la falta de una visión
de futuro y de una conciencia
compartida sobre nuestro destino
común. En cambio, se cedió a la



búsqueda de intereses particulares
sin hacerse cargo del bien común
universal. Así volvió a abrirse
camino el engañoso espanto de la
guerra.

261. Toda guerra deja al mundo peor
que como lo había encontrado. La
guerra es un fracaso de la política y
de la humanidad, una claudicación
vergonzosa, una derrota frente a las
fuerzas del mal. No nos quedemos en
discusiones teóricas, tomemos
contacto con las heridas, toquemos la
carne de los perjudicados. Volvamos
a contemplar a tantos civiles
masacrados como “daños
colaterales”. Preguntemos a las
víctimas. Prestemos atención a los
prófugos, a los que sufrieron la
radiación atómica o los ataques
químicos, a las mujeres que
perdieron sus hijos, a los niños
mutilados o privados de su infancia.
Prestemos atención a la verdad de
esas víctimas de la violencia,



miremos la realidad desde sus ojos y
escuchemos sus relatos con el
corazón abierto. Así podremos
reconocer el abismo del mal en el
corazón de la guerra y no nos
perturbará que nos traten de
ingenuos por elegir la paz.

262. Las normas tampoco serán
suficientes si se piensa que la
solución a los problemas actuales
está en disuadir a otros a través del
miedo, amenazando con el uso de
armas nucleares, químicas o
biológicas. Porque «si se tienen en
cuenta las principales amenazas a la
paz y a la seguridad con sus
múltiples dimensiones en este
mundo multipolar del siglo XXI, tales
como, por ejemplo, el terrorismo, los
conflictos asimétricos, la seguridad
informática, los problemas
ambientales, la pobreza, surgen no
pocas dudas acerca de la
inadecuación de la disuasión nuclear
para responder eficazmente a estos



retos. Estas preocupaciones son aún
más consistentes si tenemos en
cuenta las catastróficas
consecuencias humanitarias y
ambientales derivadas de cualquier
uso de las armas nucleares con
devastadores efectos indiscriminados
e incontrolables en el tiempo y el
espacio. […] Debemos preguntarnos
cuánto sea sostenible un equilibrio
basado en el miedo, cuando en
realidad tiende a aumentarlo y a
socavar las relaciones de confianza
entre los pueblos. La paz y la
estabilidad internacional no pueden
basarse en una falsa sensación de
seguridad, en la amenaza de la
destrucción mutua o de la
aniquilación total, en el simple
mantenimiento de un equilibrio de
poder. […] En este contexto, el
objetivo último de la eliminación
total de las armas nucleares se
convierte tanto en un desafío como
en un imperativo moral y
humanitario. […] El aumento de la



interdependencia y la globalización
comportan que cualquier respuesta
que demos a la amenaza de las
armas nucleares, deba ser colectiva y
concertada, basada en la confianza
mutua. Esta última se puede
construir sólo a través de un diálogo
que esté sinceramente orientado
hacia el bien común y no hacia la
protección de intereses encubiertos o
particulares»[244]. Y con el dinero
que se usa en armas y otros gastos
militares, constituyamos un Fondo
mundial[245], para acabar de una
vez con el hambre y para el
desarrollo de los países más pobres,
de tal modo que sus habitantes no
acudan a soluciones violentas o
engañosas ni necesiten abandonar
sus países para buscar una vida más
digna.

La pena de muerte

263. Hay otra manera de hacer
desaparecer al otro, que no se dirige



a países sino a personas. Es la pena
de muerte. San Juan Pablo II declaró
de manera clara y firme que esta es
inadecuada en el ámbito moral y ya
no es necesaria en el ámbito
penal[246]. No es posible pensar en
una marcha atrás con respecto a esta
postura. Hoy decimos con claridad
que «la pena de muerte es
inadmisible»[247] y la Iglesia se
compromete con determinación para
proponer que sea abolida en todo el
mundo[248].

264. En el Nuevo Testamento, al
tiempo que se pide a los particulares
no tomar la justicia por cuenta
propia (cf. Rm 12,17.19), se reconoce
la necesidad de que las autoridades
impongan penas a los que obran el
mal (cf. Rm 13,4; 1 P 2,14). En efecto,
«la vida en común, estructurada en
torno a comunidades organizadas,
necesita normas de convivencia cuya
libre violación requiere una
respuesta adecuada»[249]. Esto



implica que la autoridad pública
legítima pueda y deba «conminar
penas proporcionadas a la gravedad
de los delitos»[250] y que se
garantice al poder judicial «la
independencia necesaria en el
ámbito de la ley»[251].

265. Desde los primeros siglos de la
Iglesia, algunos se manifestaron
claramente contrarios a la pena
capital. Por ejemplo, Lactancio
sostenía que «no hay que hacer
ninguna distinción: siempre será
crimen matar a un hombre».[252] El
Papa Nicolás I exhortaba:
«Esfuércense por liberar de la pena
de muerte no sólo a cada uno de los
inocentes, sino también a todos los
culpables»[253]. Con ocasión del
juicio contra unos homicidas que
habían asesinado a dos sacerdotes,
san Agustín pedía al juez que no
quitara la vida a los asesinos, y lo
fundamentaba de esta manera: «Con
esto no impedimos que se reprima la



licencia criminal de esos
malhechores. Queremos que se
conserven vivos y con todos sus
miembros; que sea suficiente
dirigirlos, por la presión de las leyes,
de su loca inquietud al reposo de la
salud, o bien que se les ocupe en
alguna tarea útil, una vez apartados
de sus perversas acciones. También
esto se llama condena, pero todos
entenderán que se trata de un
beneficio más bien que de un
suplicio, al ver que no se suelta la
rienda a su audacia para dañar ni se
les impide la medicina del
arrepentimiento. […] Encolerízate
contra la iniquidad de modo que no
te olvides de la humanidad. No
satisfagas contra las atrocidades de
los pecadores un apetito de
venganza, sino más bien haz
intención de curar las llagas de esos
pecadores»[254].

266. Los miedos y los rencores
fácilmente llevan a entender las



penas de una manera vindicativa,
cuando no cruel, en lugar de
entenderlas como parte de un
proceso de sanación y de reinserción
en la sociedad. Hoy, «tanto por parte
de algunos sectores de la política
como por parte de algunos medios de
comunicación, se incita algunas
veces a la violencia y a la venganza,
pública y privada, no sólo contra
quienes son responsables de haber
cometido delitos, sino también
contra quienes cae la sospecha,
fundada o no, de no haber cumplido
la ley. […] Existe la tendencia a
construir deliberadamente
enemigos: figuras estereotipadas,
que concentran en sí mismas todas
las características que la sociedad
percibe o interpreta como peligrosas.
Los mecanismos de formación de
estas imágenes son los mismos que,
en su momento, permitieron la
expansión de las ideas racistas»[255].
Esto ha vuelto particularmente
riesgosa la costumbre creciente que



existe en algunos países de acudir a
prisiones preventivas, a reclusiones
sin juicio y especialmente a la pena
de muerte.

267. Quiero remarcar que «es
imposible imaginar que hoy los
Estados no puedan disponer de otro
medio que no sea la pena capital
para defender la vida de otras
personas del agresor injusto».
Particular gravedad tienen las así
llamadas ejecuciones extrajudiciales
o extralegales, que «son homicidios
deliberados cometidos por algunos
Estados o por sus agentes, que a
menudo se hacen pasar como
enfrentamientos con delincuentes o
son presentados como consecuencias
no deseadas del uso razonable,
necesario y proporcional de la fuerza
para hacer aplicar la ley»[256].

268. «Los argumentos contrarios a la
pena de muerte son muchos y bien
conocidos. La Iglesia ha



oportunamente destacado algunos de
ellos, como la posibilidad de la
existencia del error judicial y el uso
que hacen de ello los regímenes
totalitarios y dictatoriales, que la
utilizan como instrumento de
supresión de la disidencia política o
de persecución de las minorías
religiosas y culturales, todas víctimas
que para sus respectivas
legislaciones son “delincuentes”.
Todos los cristianos y los hombres de
buena voluntad están llamados, por
lo tanto, a luchar no sólo por la
abolición de la pena de muerte, legal
o ilegal que sea, y en todas sus
formas, sino también con el fin de
mejorar las condiciones carcelarias,
en el respeto de la dignidad humana
de las personas privadas de libertad.
Y esto yo lo relaciono con la cadena
perpetua. […] La cadena perpetua es
una pena de muerte oculta»[257].

269. Recordemos que «ni siquiera el
homicida pierde su dignidad



personal y Dios mismo se hace su
garante»[258]. El firme rechazo de la
pena de muerte muestra hasta qué
punto es posible reconocer la
inalienable dignidad de todo ser
humano y aceptar que tenga un
lugar en este universo. Ya que, si no
se lo niego al peor de los criminales,
no se lo negaré a nadie, daré a todos
la posibilidad de compartir conmigo
este planeta a pesar de lo que pueda
separarnos.

270. A los cristianos que dudan y se
sienten tentados a ceder ante
cualquier forma de violencia, los
invito a recordar aquel anuncio del
libro de Isaías: «Con sus espadas
forjarán arados» (2,4). Para nosotros
esa profecía toma carne en
Jesucristo, que frente a un discípulo
cebado por la violencia dijo con
firmeza: «¡Vuelve tu espada a su
lugar!, pues todos los que empuñan
espada, a espada morirán» (Mt
26,52). Era un eco de aquella antigua



advertencia: «Pediré cuentas al ser
humano por la vida de su hermano.
Quien derrame sangre humana, su
sangre será derramada por otro ser
humano» (Gn 9,5-6). Esta reacción de
Jesús, que le brotó del corazón,
supera la distancia de los siglos y
llega hasta hoy como un constante
reclamo.

Capítulo octavo

Las religiones al servicio de la
fraternidad en el mundo

271. Las distintas religiones, a partir
de la valoración de cada persona
humana como criatura llamada a ser
hijo o hija de Dios, ofrecen un aporte
valioso para la construcción de la
fraternidad y para la defensa de la
justicia en la sociedad. El diálogo
entre personas de distintas religiones
no se hace meramente por
diplomacia, amabilidad o tolerancia.
Como enseñaron los Obispos de
India, «el objetivo del diálogo es



establecer amistad, paz, armonía y
compartir valores y experiencias
morales y espirituales en un espíritu
de verdad y amor»[259].

El fundamento último

272. Los creyentes pensamos que, sin
una apertura al Padre de todos, no
habrá razones sólidas y estables para
el llamado a la fraternidad. Estamos
convencidos de que «sólo con esta
conciencia de hijos que no son
huérfanos podemos vivir en paz
entre nosotros»[260]. Porque «la
razón, por sí sola, es capaz de aceptar
la igualdad entre los hombres y de
establecer una convivencia cívica
entre ellos, pero no consigue fundar
la hermandad»[261].

273. En esta línea, quiero recordar
un texto memorable: «Si no existe
una verdad trascendente, con cuya
obediencia el hombre conquista su
plena identidad, tampoco existe
ningún principio seguro que



garantice relaciones justas entre los
hombres: los intereses de clase,
grupo o nación, los contraponen
inevitablemente unos a otros. Si no
se reconoce la verdad trascendente,
triunfa la fuerza del poder, y cada
uno tiende a utilizar hasta el extremo
los medios de que dispone para
imponer su propio interés o la propia
opinión, sin respetar los derechos de
los demás. [...] La raíz del
totalitarismo moderno hay que verla,
por tanto, en la negación de la
dignidad trascendente de la persona
humana, imagen visible de Dios
invisible y, precisamente por esto,
sujeto natural de derechos que nadie
puede violar: ni el individuo, el
grupo, la clase social, ni la nación o el
Estado. No puede hacerlo tampoco la
mayoría de un cuerpo social,
poniéndose en contra de la
minoría»[262].

274. Desde nuestra experiencia de fe
y desde la sabiduría que ha ido

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn262


amasándose a lo largo de los siglos,
aprendiendo también de nuestras
muchas debilidades y caídas, los
creyentes de las distintas religiones
sabemos que hacer presente a Dios
es un bien para nuestras sociedades.
Buscar a Dios con corazón sincero,
siempre que no lo empañemos con
nuestros intereses ideológicos o
instrumentales, nos ayuda a
reconocernos compañeros de
camino, verdaderamente hermanos.
Creemos que «cuando, en nombre de
una ideología, se quiere expulsar a
Dios de la sociedad, se acaba por
adorar ídolos, y enseguida el hombre
se pierde, su dignidad es pisoteada,
sus derechos violados. Ustedes saben
bien a qué atrocidades puede
conducir la privación de la libertad
de conciencia y de la libertad
religiosa, y cómo esa herida deja a la
humanidad radicalmente
empobrecida, privada de esperanza y
de ideales»[263].



275. Cabe reconocer que «entre las
causas más importantes de la crisis
del mundo moderno están una
conciencia humana anestesiada y un
alejamiento de los valores religiosos,
además del predominio del
individualismo y de las filosofías
materialistas que divinizan al
hombre y ponen los valores
mundanos y materiales en el lugar
de los principios supremos y
trascendentes»[264]. No puede
admitirse que en el debate público
sólo tengan voz los poderosos y los
científicos. Debe haber un lugar para
la reflexión que procede de un
trasfondo religioso que recoge siglos
de experiencia y de sabiduría. «Los
textos religiosos clásicos pueden
ofrecer un significado para todas las
épocas, tienen una fuerza
motivadora», pero de hecho «son
despreciados por la cortedad de vista
de los racionalismos»[265].



276. Por estas razones, si bien la
Iglesia respeta la autonomía de la
política, no relega su propia misión
al ámbito de lo privado. Al contrario,
no «puede ni debe quedarse al
margen» en la construcción de un
mundo mejor ni dejar de «despertar
las fuerzas espirituales»[266] que
fecunden toda la vida en sociedad. Es
verdad que los ministros religiosos
no deben hacer política partidaria,
propia de los laicos, pero ni siquiera
ellos pueden renunciar a la
dimensión política de la
existencia[267] que implica una
constante atención al bien común y
la preocupación por el desarrollo
humano integral. La Iglesia «tiene un
papel público que no se agota en sus
actividades de asistencia y
educación» sino que procura «la
promoción del hombre y la
fraternidad universal»[268]. No
pretende disputar poderes terrenos,
sino ofrecerse como «un hogar entre
los hogares —esto es la Iglesia—,



abierto […] para testimoniar al
mundo actual la fe, la esperanza y el
amor al Señor y a aquellos que Él
ama con predilección. Una casa de
puertas abiertas. La Iglesia es una
casa con las puertas abiertas, porque
es madre»[269]. Y como María, la
Madre de Jesús, «queremos ser una
Iglesia que sirve, que sale de casa,
que sale de sus templos, que sale de
sus sacristías, para acompañar la
vida, sostener la esperanza, ser signo
de unidad […] para tender puentes,
romper muros, sembrar
reconciliación»[270].

La identidad cristiana

277. La Iglesia valora la acción de
Dios en las demás religiones, y «no
rechaza nada de lo que en estas
religiones hay de santo y verdadero.
Considera con sincero respeto los
modos de obrar y de vivir, los
preceptos y doctrinas que […] no
pocas veces reflejan un destello de



aquella Verdad que ilumina a todos
los hombres»[271]. Pero los
cristianos no podemos esconder que
«si la música del Evangelio deja de
vibrar en nuestras entrañas,
habremos perdido la alegría que
brota de la compasión, la ternura
que nace de la confianza, la
capacidad de reconciliación que
encuentra su fuente en sabernos
siempre perdonados‒enviados. Si la
música del Evangelio deja de sonar
en nuestras casas, en nuestras plazas,
en los trabajos, en la política y en la
economía, habremos apagado la
melodía que nos desafiaba a luchar
por la dignidad de todo hombre y
mujer»[272]. Otros beben de otras
fuentes. Para nosotros, ese manantial
de dignidad humana y de fraternidad
está en el Evangelio de Jesucristo. De
él surge «para el pensamiento
cristiano y para la acción de la Iglesia
el primado que se da a la relación, al
encuentro con el misterio sagrado
del otro, a la comunión universal con



la humanidad entera como vocación
de todos»[273].

278. Llamada a encarnarse en todos
los rincones, y presente durante
siglos en cada lugar de la tierra —eso
significa “católica”— la Iglesia puede
comprender desde su experiencia de
gracia y de pecado, la belleza de la
invitación al amor universal. Porque
«todo lo que es humano tiene que ver
con nosotros. […] Dondequiera que
se reúnen los pueblos para establecer
los derechos y deberes del hombre,
nos sentimos honrados cuando nos
permiten sentarnos junto a
ellos»[274]. Para muchos cristianos,
este camino de fraternidad tiene
también una Madre, llamada María.
Ella recibió ante la Cruz esta
maternidad universal (cf. Jn 19,26) y
está atenta no sólo a Jesús sino
también «al resto de sus
descendientes» (Ap 12,17). Ella, con
el poder del Resucitado, quiere parir
un mundo nuevo, donde todos



seamos hermanos, donde haya lugar
para cada descartado de nuestras
sociedades, donde resplandezcan la
justicia y la paz.

279. Los cristianos pedimos que, en
los países donde somos minoría, se
nos garantice la libertad, así como
nosotros la favorecemos para
quienes no son cristianos allí donde
ellos son minoría. Hay un derecho
humano fundamental que no debe
ser olvidado en el camino de la
fraternidad y de la paz; el de la
libertad religiosa para los creyentes
de todas las religiones. Esa libertad
proclama que podemos «encontrar
un buen acuerdo entre culturas y
religiones diferentes; atestigua que
las cosas que tenemos en común son
tantas y tan importantes que es
posible encontrar un modo de
convivencia serena, ordenada y
pacífica, acogiendo las diferencias y
con la alegría de ser hermanos en
cuanto hijos de un único Dios»[275].



280. Al mismo tiempo, pedimos a
Dios que afiance la unidad dentro de
la Iglesia, unidad que se enriquece
con diferencias que se reconcilian
por la acción del Espíritu Santo.
Porque «fuimos bautizados en un
mismo Espíritu para formar un solo
cuerpo» (1 Co 12,13) donde cada uno
hace su aporte distintivo. Como decía
san Agustín: «El oído ve a través del
ojo, y el ojo escucha a través del
oído»[276]. También urge seguir
dando testimonio de un camino de
encuentro entre las distintas
confesiones cristianas. No podemos
olvidar aquel deseo que expresó
Jesucristo: «Que todos sean uno» (Jn
17,21). Escuchando su llamado
reconocemos con dolor que al
proceso de globalización le falta
todavía la contribución profética y
espiritual de la unidad entre todos
los cristianos. No obstante, «mientras
nos encontramos aún en camino
hacia la plena comunión, tenemos ya
el deber de dar testimonio común del



amor de Dios a su pueblo
colaborando en nuestro servicio a la
humanidad»[277].

Religión y violencia

281. Entre las religiones es posible un
camino de paz. El punto de partida
debe ser la mirada de Dios. Porque
«Dios no mira con los ojos, Dios mira
con el corazón. Y el amor de Dios es
el mismo para cada persona sea de la
religión que sea. Y si es ateo es el
mismo amor. Cuando llegue el último
día y exista la luz suficiente sobre la
tierra para poder ver las cosas como
son, ¡nos vamos a llevar cada
sorpresa!»[278].

282. También «los creyentes
necesitamos encontrar espacios para
conversar y para actuar juntos por el
bien común y la promoción de los
más pobres. No se trata de que todos
seamos más light o de que
escondamos las convicciones propias
que nos apasionan para poder



encontrarnos con otros que piensan
distinto. […] Porque mientras más
profunda, sólida y rica es una
identidad, más tendrá para
enriquecer a los otros con su aporte
específico»[279]. Los creyentes nos
vemos desafiados a volver a nuestras
fuentes para concentrarnos en lo
esencial: la adoración a Dios y el
amor al prójimo, de manera que
algunos aspectos de nuestras
doctrinas, fuera de su contexto, no
terminen alimentando formas de
desprecio, odio, xenofobia, negación
del otro. La verdad es que la
violencia no encuentra fundamento
en las convicciones religiosas
fundamentales sino en sus
deformaciones.

283. El culto a Dios sincero y humilde
«no lleva a la discriminación, al odio
y la violencia, sino al respeto de la
sacralidad de la vida, al respeto de la
dignidad y la libertad de los demás, y
al compromiso amoroso por



todos»[280]. En realidad «el que no
ama no conoce a Dios, porque Dios es
amor» (1 Jn 4,8). Por ello «el
terrorismo execrable que amenaza la
seguridad de las personas, tanto en
Oriente como en Occidente, tanto en
el Norte como en el Sur, propagando
el pánico, el terror y el pesimismo no
es a causa de la religión —aun
cuando los terroristas la utilizan—,
sino de las interpretaciones
equivocadas de los textos religiosos,
políticas de hambre, pobreza,
injusticia, opresión, arrogancia; por
esto es necesario interrumpir el
apoyo a los movimientos terroristas
a través del suministro de dinero,
armas, planes o justificaciones y
también la cobertura de los medios, y
considerar esto como crímenes
internacionales que amenazan la
seguridad y la paz mundiales. Tal
terrorismo debe ser condenado en
todas sus formas y
manifestaciones»[281]. Las
convicciones religiosas sobre el



sentido sagrado de la vida humana
nos permiten «reconocer los valores
fundamentales de nuestra
humanidad común, los valores en
virtud de los que podemos y
debemos colaborar, construir y
dialogar, perdonar y crecer,
permitiendo que el conjunto de las
voces forme un noble y armónico
canto, en vez del griterío fanático del
odio»[282].

284. A veces la violencia
fundamentalista, en algunos grupos
de cualquier religión, es desatada por
la imprudencia de sus líderes. Pero
«el mandamiento de la paz está
inscrito en lo profundo de las
tradiciones religiosas que
representamos. […] Los líderes
religiosos estamos llamados a ser
auténticos “dialogantes”, a trabajar
en la construcción de la paz no como
intermediarios, sino como auténticos
mediadores. Los intermediarios
buscan agradar a todas las partes,



con el fin de obtener una ganancia
para ellos mismos. El mediador, en
cambio, es quien no se guarda nada
para sí mismo, sino que se entrega
generosamente, hasta consumirse,
sabiendo que la única ganancia es la
de la paz. Cada uno de nosotros está
llamado a ser un artesano de la paz,
uniendo y no dividiendo,
extinguiendo el odio y no
conservándolo, abriendo las sendas
del diálogo y no levantando nuevos
muros»[283].

Llamamiento

285. En aquel encuentro fraterno que
recuerdo gozosamente, con el Gran
Imán Ahmad Al-Tayyeb «declaramos
—firmemente— que las religiones no
incitan nunca a la guerra y no instan
a sentimientos de odio, hostilidad,
extremismo, ni invitan a la violencia
o al derramamiento de sangre. Estas
desgracias son fruto de la desviación
de las enseñanzas religiosas, del uso



político de las religiones y también
de las interpretaciones de grupos
religiosos que han abusado —en
algunas fases de la historia— de la
influencia del sentimiento religioso
en los corazones de los hombres. […]
En efecto, Dios, el Omnipotente, no
necesita ser defendido por nadie y no
desea que su nombre sea usado para
aterrorizar a la gente»[284]. Por ello
quiero retomar aquí el llamamiento
de paz, justicia y fraternidad que
hicimos juntos:

«En el nombre de Dios que ha creado
todos los seres humanos iguales en
los derechos, en los deberes y en la
dignidad, y los ha llamado a convivir
como hermanos entre ellos, para
poblar la tierra y difundir en ella los
valores del bien, la caridad y la paz.

En el nombre de la inocente alma
humana que Dios ha prohibido
matar, afirmando que quien mata a
una persona es como si hubiese



matado a toda la humanidad y quien
salva a una es como si hubiese
salvado a la humanidad entera.

En el nombre de los pobres, de los
desdichados, de los necesitados y de
los marginados que Dios ha
ordenado socorrer como un deber
requerido a todos los hombres y en
modo particular a cada hombre
acaudalado y acomodado.

En el nombre de los huérfanos, de las
viudas, de los refugiados y de los
exiliados de sus casas y de sus
pueblos; de todas las víctimas de las
guerras, las persecuciones y las
injusticias; de los débiles, de cuantos
viven en el miedo, de los prisioneros
de guerra y de los torturados en
cualquier parte del mundo, sin
distinción alguna.

En el nombre de los pueblos que han
perdido la seguridad, la paz y la
convivencia común, siendo víctimas



de la destrucción, de la ruina y de las
guerras.

En nombre de la fraternidad humana
que abraza a todos los hombres, los
une y los hace iguales.

En el nombre de esta fraternidad
golpeada por las políticas de
integrismo y división y por los
sistemas de ganancia insaciable y las
tendencias ideológicas odiosas, que
manipulan las acciones y los destinos
de los hombres.

En el nombre de la libertad, que Dios
ha dado a todos los seres humanos,
creándolos libres y distinguiéndolos
con ella.

En el nombre de la justicia y de la
misericordia, fundamentos de la
prosperidad y quicios de la fe.

En el nombre de todas las personas
de buena voluntad, presentes en
cada rincón de la tierra.



En el nombre de Dios y de todo esto
[…] “asumimos” la cultura del
diálogo como camino; la
colaboración común como conducta;
el conocimiento recíproco como
método y criterio»[285].

***

286. En este espacio de reflexión
sobre la fraternidad universal, me
sentí motivado especialmente por
san Francisco de Asís, y también por
otros hermanos que no son católicos:
Martin Luther King, Desmond Tutu,
el Mahatma Mohandas Gandhi y
muchos más. Pero quiero terminar
recordando a otra persona de
profunda fe, quien, desde su intensa
experiencia de Dios, hizo un camino
de transformación hasta sentirse
hermano de todos. Se trata del beato
Carlos de Foucauld.

287. Él fue orientando su sueño de
una entrega total a Dios hacia una
identificación con los últimos,



abandonados en lo profundo del
desierto africano. En ese contexto
expresaba sus deseos de sentir a
cualquier ser humano como un
hermano,[286] y pedía a un amigo:
«Ruegue a Dios para que yo sea
realmente el hermano de todos».
[287] Quería ser, en definitiva, «el
hermano universal»[288]. Pero sólo
identificándose con los últimos llegó
a ser hermano de todos. Que Dios
inspire ese sueño en cada uno de
nosotros. Amén.

Oración al Creador

Señor y Padre de la humanidad,

que creaste a todos los seres
humanos con la misma dignidad,

infunde en nuestros corazones un
espíritu fraternal.

Inspíranos un sueño de reencuentro,
de diálogo, de justicia y de paz.



Impúlsanos a crear sociedades más
sanas

y un mundo más digno,

sin hambre, sin pobreza, sin
violencia, sin guerras.

Que nuestro corazón se abra

a todos los pueblos y naciones de la
tierra,

para reconocer el bien y la belleza

que sembraste en cada uno,

para estrechar lazos de unidad, de
proyectos comunes,

de esperanzas compartidas. Amén.

Oración cristiana ecuménica

Dios nuestro, Trinidad de amor,

desde la fuerza comunitaria de tu
intimidad divina



derrama en nosotros el río del amor
fraterno.

Danos ese amor que se reflejaba en
los gestos de Jesús,

en su familia de Nazaret y en la
primera comunidad cristiana.

Concede a los cristianos que vivamos
el Evangelio

y podamos reconocer a Cristo en
cada ser humano,

para verlo crucificado en las
angustias de los abandonados

y olvidados de este mundo

y resucitado en cada hermano que se
levanta.

Ven, Espíritu Santo, muéstranos tu
hermosura

reflejada en todos los pueblos de la
tierra,



para descubrir que todos son
importantes,

que todos son necesarios, que son
rostros diferentes

de la misma humanidad que amas.
Amén.

Dado en Asís, junto a la tumba de san
Francisco, el 3 de octubre del año
2020, víspera de la Fiesta del
“Poverello”, octavo de mi Pontificado.

Francisco

[1] Admoniciones, 6, 1: Fonti
Francescane (FF) 155; cf. Escritos.
Biografías. Documentos de la época,
ed. Bac, Madrid 2011, 94.

[2] Ibíd., 25: FF 175; cf. ibíd., p. 99.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref2


[3] S. Francisco de Asís, Regla no
bulada de los hermanos menores, 16,
3.6: FF 42-43; cf. ibíd., 120.

[4] Eloi Leclerc, O.F.M., Exilio y
ternura, ed. Marova, Madrid 1987,
205.

[5] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 6.

[6] Discurso en el encuentro
ecuménico e interreligioso con los
jóvenes, Skopie – Macedonia del
Norte (7 mayo 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (10 mayo 2019), p. 13.

[7] Discurso al Parlamento europeo,
Estrasburgo (25 noviembre 2014): 
AAS 106 (2014), 996; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (28 noviembre 2014), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


[8] Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomático,
Santiago – Chile (16 enero 2018): AAS
110 (2018), 256.

[9] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), 19: AAS
101 (2009), 655.

[10] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 181.

[11] Card. Raúl Silva Henríquez,
S.D.B., Homilía en el Tedeum en
Santiago de Chile (18 septiembre
1974).

[12] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 57: AAS 107 (2015), 869.

[13] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 120; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 enero 2016),
p. 7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


[14] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (13
enero 2014): AAS 106 (2014), 83-84; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (17 enero 2014),
p. 7.

[15] Cf. Discurso a la Fundación
Centesimus annus pro Pontifice (25
mayo 2013): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (31
mayo 2013), p. 4.

[16] Cf. S. Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 marzo
1967), 14: AAS 59 (1967), 264.

[17] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), 22: AAS
101 (2009), 657.

[18] Discurso a las autoridades,
Tirana – Albania (21 septiembre
2014): AAS 106 (2014), 773; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (26 septiembre
2014), p. 7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html


[19] Mensaje a los participantes en la
Conferencia internacional “Los
derechos humanos en el mundo
contemporáneo: conquistas,
omisiones, negaciones” (10 diciembre
2018): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (14
diciembre 2018), p. 11.

[20] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 212: AAS 105
(2013), 1108.

[21] Mensaje para la 48.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2015 (8
diciembre 2014), 3-4: AAS 107 (2015),
69-71; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (12
diciembre 2014), p. 9.

[22] Ibíd., 5: AAS 107 (2015), 72; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (12 diciembre
2014), p. 9.

[23] Mensaje para la 49.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2016 (8

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref23
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html


diciembre 2015), 2: AAS 108 (2016),
49; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (18-25
diciembre 2015), p. 8.

[24] Mensaje para la 53.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 1:L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 diciembre 2019), p. 6.

[25] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki – Japón (24
noviembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (29 noviembre 2019), p. 11.

[26] Discurso a los profesores y
estudiantes del Colegio “San Carlos”
de Milán (6 abril 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (14 abril 2019), p. 7.

[27] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref24
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref25
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref26
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/april/documents/papa-francesco_20190406_istitutosancarlo-milano.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref27
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 7.

[28] Discurso al mundo de la cultura,
Cagliari – Italia (22 septiembre 2013):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (27 septiembre
2013), p. 15.

[29] Humana communitas. Carta al
Presidente de la Pontificia Academia
para la Vida con ocasión del 25.º
aniversario de su institución (6 enero
2019), 2. 6: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (18
enero 2019), pp. 6-7.

[30] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[31] Momento extraordinario de
oración en tiempos de epidemia (27
marzo 2020): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (3
abril 2020), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref28
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref29
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref30
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref31
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html


[32] Homilía durante la Santa Misa,
Skopie – Macedonia del Norte (7
mayo 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (10
mayo 2019), p. 12.

[33] Cf. Eneida1, 462: «Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt».

[34] «Historia […] magistra
vitae» (Marco Tulio Cicerón, De
Oratore, 2, 36).

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 204: AAS 107 (2015), 928.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 91.

[37] Ibíd., 92.

[38] Ibíd., 93.

[39] Benedicto XVI, Mensaje para la
99.ª Jornada Mundial del Migrante y
del Refugiado (12 octubre 2012): AAS
104 (2012), 908; L’Osservatore

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref32
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref33
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref34
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref35
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref36
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref38
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html


Romano, ed. semanal en lengua
española (11 noviembre 2012), p. 4.

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 92.

[41] Mensaje para la 106.ª Jornada
Mundial del Migrante y del Refugiado
2020 (13 mayo 2020): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (22 mayo 2020), p. 5.

[42] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 124; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 enero 2016),
p. 8.

[43] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (13
enero 2014): AAS 106 (2014), 84; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (17 enero 2014),
p. 7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref40
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref41
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref42
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref43
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html


[44] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 123; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 enero 2016),
p. 8.

[45] Mensaje para la 105.ª Jornada
Mundial del Migrante y del Refugiado
(27 mayo 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (31 mayo 2019), p. 6.

[46] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 88.

[47] Ibíd., 89.

[48] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 115.

[49]Del film El Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref44
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref45
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref46
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref47
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref48
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref49


[50] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomático,
Tallin – Estonia (25 septiembre 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (5 octubre 2018),
p. 4.

[51] Cf. Momento extraordinario de
oración en tiempos de epidemia (27
marzo 2020): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (3
abril 2020), p. 3; Mensaje para la 4.ª
Jornada Mundial de los Pobres 2020
(13 junio 2020), 6: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (19 junio 2020), p. 5.

[52] Saludo a los jóvenes del Centro
Cultural Padre Félix Varela, La
Habana – Cuba (20 septiembre 2015):
L’Osservatore Romano (21-22
septiembre 2015), p. 6.

[53] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 1.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref50
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref51
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref52
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref53
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[54] S. Ireneo de Lyon, Adversus
Haereses 2, 25, 2: PG 7/1, 798-s.

[55] Talmud Bavli (Talmud de
Babilonia), Sabbat, 31 a.

[56] Discurso a los asistidos de las
obras de caridad de la Iglesia, Tallin –
Estonia (25 septiembre 2018): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (5 octubre 2018),
p. 5.

[57] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[58] Homiliae in Matthaeum, 50, 3: PG
58, 508.

[59] Mensaje con ocasión del
Encuentro de los Movimientos
populares, Modesto – Estados Unidos
(10 febrero 2017): AAS 109 (2017),
291.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref54
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref55
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref56
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref57
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref58
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref59
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html


[60] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 235: AAS 105
(2013), 1115.

[61] S. Juan Pablo II,Mensaje a los
discapacitados, Ángelus en
Osnabrück – Alemania (16
noviembre 1980): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (23 noviembre 1980), p. 9.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 24.

[63] Gabriel Marcel, Du refus à
l’invocation, ed. NRF, París 1940, 50;
cf. Íd., De la negación a la invocación,
en Obras selectas, ed. BAC, Madrid
2004, vol. 2, 41.

[64] Ángelus (10 noviembre 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 noviembre
2019), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref60
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref61
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref62
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref63
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref64
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html


[65] Cf. Sto. Tomás de Aquino, 
Scriptum super Sententiis, lib. 3, dist.
27, q. 1, a. 1, ad 4: «Dicitur amor
extasim facere, et fervere, quia quod
fervet extra se bullit et exhalat» (se
dice que el amor produce éxtasis y
efervescencia puesto que lo
efervescente bulle fuera de sí y
expira).

[66] Karol Wojtyła, Amor y
responsabilidad, Madrid 1978, 136.

[67] Karl Rahner, S.J., El año litúrgico,
Barcelona 1966, 28. Obra original: 
Kleines Kirchenjahr. Ein Gang durch
den Festkreis, ed. Herder, Friburgo
1981, 30.

[68] Regula, 53, 15: «Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur».

[69] Cf. Summa Theologiae, II-II, q. 23,
art. 7; S. Agustín, Contra Julianum, 4,
18: PL 44, 748: «De cuántos placeres
se privan los avaros para aumentar

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref65
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref66
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref68
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref69


sus tesoros o por el temor de verlos
disminuir».

[70] «Secundum acceptionem
divinam» (Scriptum super Sententiis,
lib. 3, dist. 27, a. 1, q. 1, concl. 4).

[71] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), 15: 
AAS 98 (2006), 230.

[72] Summa Theologiae II-II, q. 27,
art. 2, resp.

[73] Ibíd., I-II, q. 26, art. 3, resp.

[74] Ibíd., q. 110, art. 1, resp.

[75] Mensaje para la 47.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2014 (8
diciembre 2013), 1: AAS 106 (2014),
22; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (13
diciembre 2013), p. 8.

[76] Cf. Ángelus (29 diciembre 2013): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (3 enero 2014),

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref70
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref71
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref72
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref73
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref74
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref75
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref76
https://www.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html


pp. 2-3;Discurso al Cuerpo
diplomático acreditado ante la Santa
Sede (12 enero 2015): AAS 107 (2015),
165; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (16
enero 2015), p. 10.

[77] Mensaje para el Día internacional
de las personas con discapacidad (3
diciembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (6 diciembre 2019), pp.
5.12.

[78] Discurso en el Encuentro por la
libertad religiosa con la comunidad
hispana y otros inmigrantes,
Filadelfia – Estados Unidos (26
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1050-1051.

[79] Discurso a los jóvenes, Tokio –
Japón (25 noviembre 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (29 noviembre
2019), p. 15.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref77
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref78
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref79
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html


[80] En estas consideraciones me
dejo inspirar por el pensamiento de
Paul Ricoeur, «Le socius et le
prochain», en Histoire et vérité, ed.
Le Seuil, París 1967, 113-127.

[81] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 190: AAS 105
(2013), 1100.

[82] Ibíd., 209: AAS 105 (2013), 1107.

[83] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

[84] Mensaje para el evento “Economy
of Francesco” (1 mayo 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (17 mayo 2019),
p. 5.

[85] Discurso al Parlamento europeo,
Estrasburgo (25 noviembre 2014): 
AAS 106 (2014), 997; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (28 noviembre 2014), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref80
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref81
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref82
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_la_fragilidad
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref83
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref84
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref85
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


[86] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 229: AAS 107 (2015), 937.

[87] Mensaje para la 49.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2016 (8
diciembre 2015), 6: AAS 108 (2016),
57-58; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (18-25
diciembre 2015), p. 10.

[88] La solidez está en la raíz
etimológica de la palabra
solidaridad. La solidaridad, en el
significado ético-político que esta ha
asumido en los últimos dos siglos, da
lugar a una construcción social
segura y firme.

[89] Homilía durante la Santa Misa,
La Habana – Cuba (20 septiembre
2015): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (25
septiembre 2015), p. 3.

[90] Discurso a los participantes en el
Encuentro mundial de Movimientos

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref86
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref87
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref88
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref89
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref90
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 851-852.

[91] Cf. S. Basilio, Homilia 21. Quod
rebus mundanis adhaerendum non sit,
3, 5: PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; S.
Pedro Crisólogo, Sermo 123: PL 52,
536-540; S. Ambrosio, De Nabuthe,
27.52: PL 14, 738s; S. Agustín, In
Iohannis Evangelium 6, 25: PL 35,
1436s.

[92] De Lazaro Concio 2, 6: PG 48,
992D.

[93] Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

[94] Carta enc. Centesimus annus (1
mayo 1991), 31: AAS 83 (1991), 831.

[95]Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 93: AAS 107 (2015), 884.

[96]S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Laborem exercens (14 septiembre
1981), 19: AAS 73 (1981), 626.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref94
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref95
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref96
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


[97] Cf. Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 172.

[98] Carta enc. Populorum progressio
(26 marzo 1967), 22: AAS 59 (1967),
268.

[99] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 33: AAS 80 (1988), 557.

[100] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 95: AAS 107 (2015), 885.

[101] Ibíd., 129: AAS 107 (2015), 899.

[102] Cf. S. Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 marzo
1967), 15: AAS 59 (1967), 265;
Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 junio 2009), 16: AAS 101
(2009), 652.

[103] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 93: AAS 107 (2015),
884-885; Exhort. ap. Evangelii

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref97
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref98
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref99
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref100
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref101
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref102
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref103
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor


gaudium (24 noviembre 2013),
189-190: AAS 105 (2013), 1099-1100.

[104] Conferencia de Obispos
Católicos de Estados Unidos, Abramos
nuestros corazones: El incesante
llamado al amor. Carta pastoral
contra el racismo (noviembre 2018).

[105] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 51: AAS 107 (2015), 867.

[106] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 6: 
AAS 101 (2009), 644.

[107] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 mayo 1991), 35: 
AAS 83 (1991), 838.

[108] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki – Japón (24
noviembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (29 noviembre 2019), p. 11.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Dios_escuchamos_un_clamor
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref104
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref105
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref106
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref107
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html


[109] Cf. Obispos católicos de México
y los Estados Unidos, Carta pastoral 
Juntos en el camino de la esperanza
ya no somos extranjeros (enero 2003).

[110] Audiencia general (3 abril 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (5 abril 2019), p.
20.

[111] Cf. Mensaje para la 104.ª
Jornada Mundial del Migrante y del
Refugiado (14 enero 2018): AAS 109
(2017), 918-923; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (19 enero 2018), p. 2.

[112] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 10.

[113] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (11
enero 2016): AAS 108 (2016), 124; 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref109
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref110
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref111
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref112
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref113
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 enero 2016),
p. 8.

[114] Ibíd., 122; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (15 enero 2016), p. 8.

[115] Exhort. ap. postsin. Christus
vivit (25 marzo 2019), 93.

[116] Ibíd., 94.

[117] Discurso a las autoridades,
Sarajevo – Bosnia-Herzegovina (6
junio 2015): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (12
junio 2015), p. 5.

[118] Latinoamérica. Conversaciones
con Hernán Reyes Alcaide, ed.
Planeta, Buenos Aires 2017, 105.

[119] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref114
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref115
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#93
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref116
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#94
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref117
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref118
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref119
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 10.

[120] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700.

[121] Ibíd., 60: AAS 101 (2009), 695.

[122] Ibíd., 67: AAS 101 (2009), 700.

[123] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 447.

[124] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 234: AAS 105
(2013), 1115.

[125] Ibíd., 235: AAS 105 (2013), 1115.

[126] Ibíd.

[127] S. Juan Pablo II, Discurso a los
representantes del mundo de la
cultura argentina, Buenos Aires –
Argentina (12 abril 1987), 4: 
L’Osservatore Romano, ed. semanal

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref120
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref121
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref122
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref123
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref124
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref125
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref126
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref127
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870412_mondo-cultura.html


en lengua española (10 mayo 1987),
p. 20.

[128] Cf. Íd., Discurso a los cardenales
(21 diciembre 1984), 4: AAS 76 (1984),
506; L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (30
diciembre 1984), p. 3.

[129] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 37.

[130] Georg Simmel, «Puente y
puerta», en El individuo y la libertad.
Ensayos de crítica de la cultura, ed.
Península, Barcelona 2001, 34. Obra
original: Brücke und Tür. Essays des
Philosophen zur Geschichte, Religion,
Kunst und Gesellschaft, ed. Michael
Landmann, Köhler-Verlag, Stuttgart
1957, 6.

[131] Cf. Jaime Hoyos-Vásquez, S.J.,
«Lógica de las relaciones sociales.
Reflexión onto-lógica», en Revista
Universitas Philosophica, 15-16,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref128
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#37
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref130
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref131


Bogotá (diciembre 1990 - junio 1991),
95-106.

[132] Antonio Spadaro, S.J., Las
huellas de un pastor. Una
conversación con el Papa Francisco,
en: Jorge Mario Bergoglio – Papa
Francisco, En tus ojos está mi
palabra. Homilías y discursos de
Buenos Aires (1999-2013),
Publicaciones Claretianas, Madrid
2017, 24-25; cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 noviembre 2013),
220-221: AAS 105 (2013), 1110-1111.

[133] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 204: AAS 105
(2013), 1106.

[134] Cf. Ibíd.: AAS 105 (2013),
1105-1106.

[135] Ibíd., 202: AAS 105 (2013), 1105.

[136] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 128: AAS 107 (2015), 898.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref132
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref133
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref134
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref135
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref136
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128


[137] Discurso al Cuerpo diplomático
acreditado ante la Santa Sede (12
enero 2015): AAS 107 (2015), 165; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (16 enero 2015),
p. 10; cf. Discurso a los participantes
en el Encuentro mundial de
Movimientos populares (28 octubre
2014): AAS 106 (2014), 851-859.

[138] Algo semejante puede decirse
de la categoría bíblica de “Reino de
Dios”.

[139] Paul Ricoeur, Histoire et vérité,
ed. Le Seuil, París 1967, 122.

[140] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 129: AAS 107 (2015), 899.

[141] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 35:
AAS 101 (2009), 670.

[142] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref137
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref138
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref139
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref140
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref141
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref142
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 858.

[143] Ibíd.

[144] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos
populares (5 noviembre 2016): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (11 noviembre
2016), p. 6.

[145] Ibíd., p. 8.

[146] Ibíd.

[147] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

[148] Discurso a la Organización de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.

[149] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 175: AAS 107 (2015), 916-917.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref143
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref144
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref145
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref146
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref147
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref148
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref149
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175


[150] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700-701.

[151] Ibíd.: AAS 101 (2009), 700.

[152] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 434.

[153] Discurso a la Organización de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1037.1041.

[154] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 437.

[155] S. Juan Pablo II, Mensaje para la
37.ª Jornada Mundial de la Paz 1
enero 2004, 5: AAS 96 (2004),
117;L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (19
diciembre 2003), p. 5.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref150
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref151
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref152
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref153
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref154
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref155
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html


[156] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 439.

[157] Cf. Comisión social de los
Obispos de Francia, Declaración 
Réhabiliter la politique (17 febrero
1999).

[158] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 189: AAS 107 (2015), 922.

[159] Ibíd., 196: AAS 107 (2015), 925.

[160] Ibíd., 197: AAS 107 (2015), 925.

[161] Ibíd., 181: AAS 107 (2015), 919.

[162] Ibíd., 178: AAS 107 (2015), 918.

[163] Conferencia Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral 
Responsabilidade solidária pelo bem
comum (15 septiembre 2003), 20; cf.
Carta enc. Laudato si’, 159: AAS 107
(2015), 911.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref156
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref157
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref158
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref159
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref160
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref161
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref162
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref163
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159


[164] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 191: AAS 107 (2015), 923.

[165] Pío XI, Discurso a la Federación
Universitaria Católica Italiana (18
diciembre 1927): L’Osservatore
Romano (23 diciembre 1927), 3.

[166] Cf. Íd., Carta enc. Quadragesimo
anno (15 mayo 1931), 88: AAS 23
(1931), 206-207.

[167] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 205: AAS 105
(2013), 1106.

[168] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2: 
AAS 101 (2009), 642.

[169] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 231: AAS 107 (2015), 937.

[170] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2: 
AAS 101 (2009), 642.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref164
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref165
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref166
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref167
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Econom%C3%ADa_y_distribuci%C3%B3n_del_ingreso
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref168
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref169
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref170
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[171] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 207.

[172] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 marzo 1979),
15: AAS 71 (1979), 288.

[173] Cf. S. Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 marzo
1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

[174]Consejo Pontificio Justicia y Paz,
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 207.

[175] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 2: 
AAS 101 (2009), 642.

[176] Ibíd., 3: AAS 101 (2009), 643.

[177] Ibíd., 4: AAS 101 (2009), 643.

[178] Ibíd.

[179] Ibíd., 3: AAS 101 (2009), 643.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref171
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref172
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref173
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref174
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref176
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref177
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref178
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref179
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[180] Ibíd.: AAS 101 (2009), 642.

[181] La doctrina moral católica,
siguiendo la enseñanza de santo
Tomás de Aquino, distingue entre el
acto “elícito” y el acto “imperado” (cf.
Summa Theologiae, I-II, q. 8-17;
Marcellino Zalba, S.J., Theologiae
moralis summa. Theologia moralis
fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, ed. BAC,
Madrid 1952, vol. 1, 69; Antonio Royo
Marín, O.P., Teología de la perfección
cristiana, ed. BAC, Madrid 1962,
192-196).

[182] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 208.

[183] Cf. S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 42: AAS 80 (1988), 572-574; Íd.,
Carta enc. Centesimus annus (1 mayo
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref180
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref181
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref182
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref183
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


[184] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos
populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 852.

[185] Discurso al Parlamento
europeo, Estrasburgo (25 noviembre
2014): AAS 106 (2014), 999; 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (28 noviembre
2014), p. 4.

[186] Discurso a la clase dirigente y al
Cuerpo diplomático, Bangui –
República Centroafricana (29
noviembre 2015): AAS 107 (2015),
1320;L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (4
diciembre 2015), p. 15.

[187] Discurso a la Organización de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1039.

[188] Discurso a los participantes en
el Encuentro mundial de Movimientos

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref184
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref185
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref186
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref187
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref188
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


populares (28 octubre 2014): AAS 106
(2014), 853.

[189] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 7.

[190] René Voillaume, Hermano de
todos, ed. Narcea, Madrid 1978,
15-17.

[191] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[192] Audiencia general (18 febrero
2015): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (20
febrero 2015)p. 2.

[193] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 274: AAS 105
(2013), 1130.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref189
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref190
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref191
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref192
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref193
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_gusto_espiritual_de_ser_pueblo


[194] Ibíd., 279: AAS 105 (2013), 1132.

[195] Mensaje para la 52.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2019 (8
diciembre 2018), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (21 diciembre 2018), p. 7.

[196] Discurso en el encuentro con la
clase dirigente, Río de Janeiro – Brasil
(27 julio 2013): AAS 105 (2013),
683-684.

[197] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 108.

[198] Del film El Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

[199] Mensaje para la 48.ª Jornada
Mundial de las Comunicaciones
Sociales (24 enero 2014): AAS 106
(2014), 113; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (24
enero 2014), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref194
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_acci%C3%B3n_misteriosa_del_Resucitado_y_de_su_Esp%C3%ADritu
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref195
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref196
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref197
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#108
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref198
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref199
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


[200] Conferencia de Obispos
católicos de Australia –
Departamento de Justicia social, 
Making it real: genuine human
encounter in our digital world
(noviembre 2019), 5.

[201] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 123: AAS 107 (2015), 896.

[202] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Veritatis splendor (6 agosto 1993), 96: 
AAS 85 (1993), 1209.

[203] Los cristianos creemos,
además, que Dios nos ofrece su
gracia para que sea posible actuar
como hermanos.

[204] Vinicius De Moraes, Samba de
la bendición (Samba da Bênção), en el
disco Um encontro no Au bon
Gourmet, Río de Janeiro (2 agosto
1962).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref200
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref201
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref202
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref203
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref204


[205] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 237: AAS 105
(2013), 1116.

[206] Ibíd., 236: AAS 105 (2013), 1115.

[207] Ibíd., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[208] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 100: AAS 108
(2016), 351.

[209] Mensaje para la 53.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 2: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 septiembre 2019), p. 6.

[210] Conferencia Episcopal del
Congo, Message au Peuple de Dieu et
aux femmes et aux hommes de bonne
volonté (9 mayo 2018).

[211] Discurso en el gran encuentro de
oración por la reconciliación
nacional, Villavicencio – Colombia (8

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref205
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref206
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref207
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_bien_com%C3%BAn_y_la_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref208
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#100
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref209
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref210
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref211
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html


septiembre 2017): AAS 109 (2017),
1063-1064.1066.

[212] Mensaje para la 53.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 3: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 diciembre 2019), p. 7.

[213] Conferencia de Obispos de
Sudáfrica, Pastoral letter on christian
hope in the current crisis (mayo
1986).

[214] Conferencia de Obispos
católicos de Corea, Appeal of the
Catholic Church in Korea for Peace on
the Korean Peninsula (15 agosto
2017).

[215] Discurso a la sociedad civil,
Quito – Ecuador (7 julio 2015): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (10 julio 2015), p.
7.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref212
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref213
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref214
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref215
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html


[216] Encuentro interreligioso con los
jóvenes, Maputo – Mozambique (5
septiembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 septiembre 2019), p. 3.

[217] Homilía durante la Santa Misa,
Cartagena de Indias – Colombia (10
septiembre 2017): AAS 109 (2017),
1086.

[218] Discurso a las autoridades, el
Cuerpo diplomático y algunos
representantes de la sociedad civil,
Bogotá – Colombia (7 septiembre
2017): AAS 109 (2017), 1029.

[219] Conferencia Episcopal de
Colombia, Por el bien de Colombia:
diálogo, reconciliación y desarrollo
integral (26 noviembre 2019), 4.

[220] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomático,
Maputo – Mozambique (5 septiembre
2019): L’Osservatore Romano, ed.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref216
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref217
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref218
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref219
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref220
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html


semanal en lengua española (13
septiembre 2019), p. 2.

[221] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 398.

[222] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 59: AAS 105
(2013), 1044.

[223] Carta enc. Centesimus annus (1
mayo 1991), 14: AAS 83 (1991), 810.

[224] Homilía durante la Santa Misa
por el progreso de los pueblos,
Maputo – Mozambique (6 septiembre
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (13
septiembre 2019), p. 7.

[225] Discurso en la ceremonia de
bienvenida, Colombo – Sri Lanka (13
enero 2015): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (16
enero 2015), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref221
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref222
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_la_inequidad_que_genera_violencia
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref223
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref224
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html


[226] Discurso a los niños del centro
Betania y a una representación de
asistidos de otros centros caritativos
de Albania, Tirana - Albania (21
septiembre 2014): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (26 septiembre 2014), p. 11.

[227] Videomensaje al TED2017 de
Vancouver (26 abril 2017): 
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[228]Pío XI, Carta enc. Quadragesimo
anno (15 mayo 1931), 114: AAS 23
(1931), 213.

[229] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 228: AAS 105
(2013), 1113.

[230] Discurso a las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo diplomático,
Riga – Letonia (24 septiembre 2018): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (28 septiembre
2018), p. 12.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref226
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref227
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref228
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref229
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_unidad_prevalece_sobre_el_conflicto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref230
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html


[231] Discurso en la Ceremonia de
bienvenida, Tel Aviv – Israel (25 mayo
2014): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (30
mayo 2014), p. 10.

[232] Discurso en el Memorial de Yad
Vashem, Jerusalén (26 mayo 2014): 
AAS 106 (2014), 228; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (30 mayo 2014), p. 9.

[233] Discurso en el Memorial de la
Paz, Hiroshima – Japón (24
noviembre 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (29 noviembre 2019), p. 13.

[234] Mensaje para la 53.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 2:L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 diciembre 2019), p. 6.

[235] Conferencia de Obispos de
Croacia, Letter on the Fiftieth

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref231
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref232
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref233
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref234
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref235


Anniversary of the End of the Second
World War (1 mayo 1995).

[236] Homilía durante la Santa Misa,
Amán – Jordania (24 mayo 2014): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (30 mayo 2014),
p. 6.

[237] Cf. Mensaje para la 53.ª Jornada
Mundial de la Paz 1 enero 2020 (8
diciembre 2019), 1: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (13 diciembre 2019), p. 6.

[238] Discurso a la Organización de
las Naciones Unidas, Nueva York (25
septiembre 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

[239] N. 2309.

[240] Ibíd.

[241] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 104: AAS 107 (2015), 888.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref236
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref237
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref238
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref239
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref240
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#III%20La%20defensa%20de%20la%20paz
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref241
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104


[242] Aun san Agustín, quien forjó
una idea de la “guerra justa” que hoy
ya no sostenemos, dijo que «dar
muerte a la guerra con la palabra, y
alcanzar y conseguir la paz con la
paz y no con la guerra, es mayor
gloria que darla a los hombres con la
espada» (Epistola 229, 2: PL 33, 1020).

[243] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 127: AAS 55 (1963), 291.

[244] Mensaje a la Conferencia de la
ONU para la negociación de un
instrumento jurídicamente vinculante
sobre la prohibición de las armas
nucleares (23 marzo 2017): AAS 109
(2017), 394-396; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (31 marzo 2017), p. 9.

[245] Cf. S. Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 marzo
1967), 51: AAS 59 (1967), 282.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref242
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref243
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref244
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref245
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


[246] Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 marzo 1995), 56: AAS 87 (1995),
463-464.

[247] Discurso con motivo del 25.º
aniversario del Catecismo de la Iglesia
Católica (11 octubre 2017): AAS 109
(2017), 1196; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (13
octubre 2017), p. 1.

[248] Cf. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta a los Obispos
acerca de la nueva redacción del n.
2267 del Catecismo de la Iglesia
Católica sobre la pena de muerte (1
agosto 2018): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (3
agosto 2018), p. 11.

[249] Discurso a una delegación de la
Asociación internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (31
octubre 2014), p. 9.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref246
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref247
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref248
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180801_lettera-vescovi-penadimorte_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref249
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html


[250] Consejo Pontificio Justicia y
Paz, Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, 402.

[251] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Asociación Nacional Italiana de
Magistrados (31 marzo 2000), 4: AAS
92 (2000), 633; L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (7
abril 2000), p. 9.

[252] Divinae Institutiones 6, 20, 17: 
PL 6, 708.

[253] Epistola 97 (responsa ad
consulta bulgarorum), 25: PL 119,
991.

[254] Epistola ad Marcellinum 133,
1.2: PL 33, 509.

[255] Discurso a una delegación de la
Asociación internacional de Derecho
Penal (23 octubre 2014): AAS 106
(2014), 840-841; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (31 octubre 2014), p. 9.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref250
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref251
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref252
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref253
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref254
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref255
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html


[256] Ibíd., 842.

[257] Ibíd.

[258] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 marzo 1995), 9: 
AAS 87 (1995), 411.

[259] Conferencia de Obispos
católicos de India, Response of the
church in India to the present day
challenges (9 marzo 2016).

[260] Homilía durante la Santa Misa,
Domus Sanctae Marthae (17 mayo
2020).

[261] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 19:
AAS 101 (2009), 655.

[262] S. Juan Pablo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 mayo 1991), 44: 
AAS 83 (1991), 849.

[263] Discurso a los líderes de otras
religiones y otras denominaciones
cristianas, Tirana – Albania (21

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref256
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref257
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref258
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref259
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref260
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref261
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref262
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref263
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html


septiembre 2014): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (26 septiembre 2014), p. 9.

[264] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 7.

[265] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 256: AAS 105
(2013), 1123.

[266] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), 28: 
AAS 98 (2006), 240.

[267] «El ser humano es un animal
político» (Aristóteles, Política, 1253a
1-3).

[268] Benedicto XVI, Carta enc. 
Caritas in veritate (29 junio 2009), 11:
AAS 101 (2009), 648.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref264
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref265
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_di%C3%A1logo_social_en_un_contexto_de_libertad_religiosa
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref266
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref267
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref268
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[269] Discurso a la Comunidad
católica, Rakovski – Bulgaria (6 mayo
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (10
mayo 2019), p. 9.

[270] Homilía durante la Santa Misa,
Santiago de Cuba (22 septiembre
2015): AAS 107 (2015), 1005.

[271] Conc. Ecum. Vat. II, Declaración
Nostra aetate, sobre las relaciones de
la Iglesia con las religiones no
cristianas, 2.

[272] Discurso en el encuentro
ecuménico, Riga – Letonia (24
septiembre 2018): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (28 septiembre 2018), p. 13.

[273] Lectio divina en la Pontificia
Universidad Lateranense (26 marzo
2019): L’Osservatore Romano (27
marzo 2019), p. 10.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref269
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref270
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref271
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref272
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref273


[274] S. Pablo VI, Carta enc. 
Ecclesiam suam (6 agosto 1964), 44: 
AAS 56 (1964), 650.

[275] Discurso a las autoridades,
Belén – Palestina (25 mayo 2014): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (30 mayo 2014),
p. 7.

[276] Enarrationes in Psalmos, 130, 6: 
PL 37, 1707.

[277] Declaración conjunta del Santo
Padre Francisco y del Patriarca
Ecuménico Bartolomé I, Jerusalén (25
mayo 2014), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (30 mayo 2014), p. 12.

[278] Del film El Papa Francisco – Un
hombre de palabra. La esperanza es
un mensaje universal, de Wim
Wenders (2018).

[279] Exhort. ap. postsin. Querida
Amazonia (2 febrero 2020), 106.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref274
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref275
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref276
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref277
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref278
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref279
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106


[280] Homilía durante la Santa Misa,
Colombo – Sri Lanka (14 enero 2015):
AAS 107 (2015), 139; L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (16 enero 2015), p. 5.

[281] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019):L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 10.

[282] Discurso a las autoridades,
Sarajevo – Bosnia-Herzegovina (6
junio 2015): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (12
junio 2015), p. 5.

[283] Discurso en el Encuentro
Internacional por la Paz organizado
por la Comunidad de San Egidio (30
septiembre 2013): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (4 octubre 2013), p. 3.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref280
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref281
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref282
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref283
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html


[284] Documento sobre la fraternidad
humana por la paz mundial y la
convivencia común, Abu Dabi (4
febrero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (8
febrero 2019), p. 10.

[285] Ibíd.

[286] Cf. B. Carlos de Foucauld, 
Meditación sobre el Padrenuestro (23
enero 1897).

[287] Íd., Carta a Henry de Castries
(29 noviembre 1901).

[288] Íd., Carta a Madame de Bondy
(7 enero 1902). Así le llamaba
también san Pablo VI, elogiando su
compromiso: Carta enc. Populorum
progressio (26 marzo 1967), 12: AAS
59 (1967), 263.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref284
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref285
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref286
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref287
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftnref288
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/fratelli-tutti-
fraternidad-amistad-social/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-ve/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/
https://opusdei.org/es-ve/article/fratelli-tutti-fraternidad-amistad-social/

	Carta Encíclica “Fratelli Tutti” sobre la fraternidad y la amistad social

