
opusdei.org

Es justo y necesario:
la justicia (I)

La justicia empieza por nuestra
relación con Dios, que
encuentra su enfoque exacto en
una actitud clave:
agradecimiento. Editorial de la
serie sobre virtudes “Muy
humanos, muy divinos”.

28/06/2023

Jesús habla para todos. Los
pescadores escuchan con gusto
hablar de una red barredera (Mt
13,47-52), los agricultores se
entretienen discerniendo cuáles son



los criterios para que una semilla dé
un fruto duradero (Mt 13,2-9) y
cualquier ama de casa sintoniza con
la historia de la mujer que pierde
una moneda en casa, porque conoce
ese agobio (Lc 15,8-10). Con las
imágenes más cotidianas, Cristo sabe
iluminar las verdades más
trascendentes. Sin embargo, hay
también parábolas que nos pueden
dejar perplejos; aunque están
formuladas en un lenguaje sencillo,
nos sitúan ante paradojas que nos
obligan a reflexionar. «Mis
pensamientos no son vuestros
pensamientos» (Is 55,8), parece
querer decirnos a veces Jesús.

Quizás una de las historias del
maestro que más perplejidad
despierta es la del dueño de una
propiedad que sale temprano a
contratar jornaleros para que
trabajen en su viña (Mt 20,1-16). La
narración comienza como cabría
esperar: el dueño acuerda con los



obreros el salario para la jornada, un
denario, y los envía a trabajar. Al
principio parece que estemos
simplemente ante una consideración
sobre el aprovechamiento del tiempo
y la rendición de frutos. Avanza la
parábola, sin embargo, y el
propietario decide contratar a
nuevos obreros en horarios más
tardíos, por lo que trabajarán una
cantidad inferior de horas. A ellos, en
lugar de asegurarles un salario
determinado, les promete que les
pagará «lo que sea justo» (Mt 20,4).

«Lo que sea justo». Con esta
expresión se generan
necesariamente expectativas en los
oyentes y en los lectores. Uno supone
que quienes empezaron a trabajar
más tarde recibirán menos dinero
que quienes se esforzaron desde el
amanecer. Por eso, cuando los de la
última hora reciben la paga de un
denario, pensamos que los más
madrugadores obtendrán una



recompensa mayor por su trabajo.
Sin embargo, el propietario
desconcierta a todos: en primer
lugar, a los que trabajaron pocas
horas, porque reciben la misma paga
que los demás obreros; pero también
a los de la primera hora, porque se
esperarían un suplemento análogo
sobre el sueldo acordado. Los más
sorprendidos, con todo, quizá somos
nosotros mismos, ante una
concepción tan poco convencional de
la justicia. «¿No puedo yo hacer con
lo mío lo que quiero?», pregunta el
amo de la viña (Mt 20,15). Quizás
tampoco nosotros sepamos cómo
interpretar estas palabras.

Es justo y necesario

A Jesús no le interesa ocuparse de
cuestiones económicas o políticas:
con esta parábola no pretende, por
ejemplo, discernir las características
de un concepto tan complejo como el
de sueldo justo. El Señor quiere, ante



todo, elevar nuestra mirada hacia la
actitud misericordiosa de Dios, que
acoge a todos, aunque acudan o se
encuentren con él a última hora,
como el buen ladrón (cfr. Lc 23,43).
Sin embargo, junto a este sentido
fundamental, la parábola del
Maestro nos proporciona un marco
narrativo para hacernos reflexionar
sobre los distintos ámbitos de la
virtud de la justicia en nuestra vida.

Si, como se afirma de modo clásico,
la justicia consiste en dar a cada uno
lo suyo, lo que le corresponde,
estamos ante una disposición
interior que resalta nuestra
dimensión relacional. Conviene
entonces preguntarse, en primer
lugar, qué le debemos a Dios o cómo
será una relación justa con quien es
la Fuente de todos los bienes,
empezando por el de nuestra misma
existencia.



La plegaria eucarística de la santa
Misa nos proporciona un buen punto
de partida. Así reza el breve diálogo
entre sacerdote y fieles con el que
comienza siempre el prefacio: «—
Demos gracias, al Señor nuestro Dios.
—Es justo y necesario»[1]. En un
principio, la gratitud y la justicia
parecen contraponerse: un regalo se
caracteriza precisamente por ser un
don inmerecido. El agradecimiento
es el reconocimiento de que una
persona ha ido más allá de lo
estrictamente debido. Sin embargo,
ante Dios cambian radicalmente las
coordenadas, porque él es el origen
de todo lo que somos y poseemos.
Como dice san Pablo, «¿tienes algo
que no hayas recibido?» (1 Co 4,7).
Nuestra vida en cuanto tal es puro
don inmerecido; de ahí que, respecto
a Dios, el agradecimiento sea un
deber profundo. Nunca podremos
devolverle lo que hace por nosotros,
y no hay en esto nada de injusto.
Pero sí hay algo profundamente



debido, profundamente justo:
agradecérselo todo.

Descubrir que nuestra relación con
Dios está condicionada por su
donación gratuita y tierna nos lleva a
disfrutar de la vida como sus hijos y
nos libera de una concepción de la fe
exageradamente centrada en la letra
de los mandamientos. En vez de
agobiarnos ante lo que puede
presentarse como una lista infinita
de propósitos o preceptos a través de
los cuales, de algún modo, 
pagaríamos el precio de nuestra
redención, podemos visualizar
nuestra correspondencia al amor de
Dios como una disposición a
regalarle todos los instantes de
nuestra vida, convencidos de que
nunca conseguiremos agradecerle
suficientemente todo lo que nos da.
Así, por ejemplo, la fidelidad a un
plan de vida espiritual puede
percibirse, más que como un peso de
conciencia ante unos compromisos



adquiridos, como la manifestación
más directa de nuestra gratitud al
amor que Dios vuelca sobre cada
uno. «Vosotros, si de veras os
esforzáis en ser justos, consideraréis
frecuentemente vuestra dependencia
de Dios —porque ¿qué cosa tienes tú
que no hayas recibido?—, para
llenaros de agradecimiento y de
deseos de corresponder a un Padre
que nos ama hasta la locura»[2].

Su justicia es más grande que la
nuestra

Por otra parte, una actitud de
profundo agradecimiento a Dios nos
libera de un deseo excesivo de juzgar
su manera de actuar. A veces, ante
acontecimientos personales o
sociales, cuando nos vemos
enfrentados de pronto con una
situación que no esperábamos, puede
suceder que nos hagamos preguntas
de este estilo: «¿Cómo puede Dios
permitir algo así?». Quizá creemos



que otras personas son más
bendecidas que nosotros o que Dios
parece no oír lo que le pedimos en
nuestras oraciones, y pensamos:
«Qué injusto». Nos comportamos
entonces como aquellos jornaleros
que trabajaron todo el día y que no
encajaron la generosidad 
desmesurada del propietario hacia
quienes había contratado al caer la
tarde. En vez de alegrarse porque
esos obreros iban a tener algo de
dinero para comer, se entristecieron
por la decepción de sus expectativas
de recibir una gracia mayor.

Por lo demás, no tiene sentido echar
la culpa de los males al Señor.
Muchos de ellos son resultado de la
libertad humana, de las acciones y
omisiones propias y ajenas. Junto a
eso, es necesario convencernos en
nuestra oración de que Dios es el
Señor de nuestra vida y de la
historia; también de que, aunque en
realidad no nos debe nada, puesto



que él es Amor, siempre está
buscando lo mejor para cada uno, a
veces transformando el mal en bien
de modos sorprendentes. San Juan
Pablo II decía que «en un cierto
modo la justicia es más grande que el
hombre, más grande que las
dimensiones de su vida terrena, más
grande que las posibilidades de
establecer en esta vida relaciones
plenamente justas entre todos»[3].

La oración de quienes se saben hijos
de Dios está marcada por la
confianza en quien nos ama
infinitamente y siempre quiere lo
mejor para nosotros. Así reza Jesús
en el huerto de los olivos: «que pase
de mí este cáliz…, pero no se haga mi
voluntad sino la tuya» (Lc 22,42).
Ante las situaciones que no
acabamos de entender y que quizá
nos causan sufrimiento, al tiempo
que tratamos de buscar soluciones,
podemos decirle al Señor: «que se
haga tu justicia y no la mía. Sé que



estoy en buenas manos y que al final
todo será para bien».

La justicia es un deseo y un misterio.
Un deseo profundamente enraizado
en nosotros, pero también un
misterio que nos supera, en el
sentido de que corresponde solo a
Dios la última palabra acerca de lo
que es justo y de los modos concretos
de restablecer la justicia. Por eso
tampoco sería una actitud cristiana
desear el castigo de nuestros
enemigos, como si nos
correspondiera a nosotros
determinarlo, o referirse demasiado
fácilmente a la justicia divina para
amonestar a las personas que actúan
de forma inmoral o basan sus vidas
en valores muy distintos a los
nuestros.

Sí, por supuesto que la fe en la
justicia divina nos debería dar
consuelo cuando sufrimos una
injusticia o cuando nos entristecemos



por una evolución negativa del
mundo. «Existe una justicia. Existe la
“revocación” del sufrimiento pasado,
la reparación que restablece el
derecho»[4]. Como el propietario de la
parábola, Dios cumple su promesa y
recompensa a quien ha trabajado
bien. Pero la revelación que Dios ha
hecho de sí mismo nos lleva a
confiar, al mismo tiempo, en que su
misericordia le lleva a dar siempre
nuevas oportunidades de conversión
a quien hace el mal. «No es una
estricta justicia sin más, basada en
cálculos teóricos, la que llevó al Hijo
de Dios a pedir perdón a su Padre en
nuestro nombre, sino un amor
gratuito, que solo tiene en cuenta lo
que puede hacer por los demás»[5]. De
ahí que el dueño de la viña no se
quede de brazos cruzados tras
contratar a los obreros
madrugadores, sino que incluso en la
hora undécima quiera dar trabajo a
quienes están a punto de perder una
jornada completa. En definitiva,



como escribe san Josemaría, «Dios no
se deja ganar en generosidad»[6].

Los demás son libres

Cuando se reflexiona sobre la justicia
como virtud que debería modelar
nuestras relaciones con los demás,
muchas veces se afirma que se trata
tan solo de un requisito mínimo para
la convivencia: respetar al otro en su
alteridad[7]. La justicia podría
interpretarse entonces como una
actitud fría, que resalta más las
diferencias entre las personas que lo
que tienen en común. Mientras la
caridad busca la unidad, la justicia
subrayaría la separación. Sin
embargo, si observamos con
atención, la relación entre caridad y
justicia es más sutil.

El hecho de que a cada uno se le
otorgue lo que le corresponde, como
exige la justicia, guarda una relación
intrínseca con la debida repartición
de los bienes, con el cumplimiento de



los contratos y de la palabra, y con el
respeto que debemos a cada persona.
Podría decirse, pues, que la justicia
nos ayuda verdaderamente a llevar
una vida social pacífica, con reglas
del juego claras y sin molestarnos los
unos a los otros.

Basta esta consideración para darse
cuenta de que no es poco y ni
siquiera tan trivial reconocer la
alteridad de los demás y el derecho
que tienen a ser como ellos quieren.
Así nos lo hace considerar san
Josemaría: «Estamos obligados a
defender la libertad personal de
todos, sabiendo que Jesucristo es el
que nos ha adquirido esa libertad; si
no actuamos así, ¿con qué derecho
reclamaremos la nuestra?»[8].
Precisamente esto es lo que reprocha
el amo de la viña a los obreros
madrugadores, que se sienten
estafados: «Amigo, no te hago
ninguna injusticia; ¿acaso no
conviniste conmigo en un denario?



Toma lo tuyo y vete; quiero dar a este
último lo mismo que a ti. ¿No puedo
yo hacer con lo mío lo que quiero?
¿O es que vas a ver con malos ojos
que yo sea bueno?» (Mt 20,13-15).

A veces podemos sentir la tentación
de descalificar de antemano las
opiniones de alguien que tiene una
forma distinta de comprender el
mundo o se guía por otros valores.
Acentuamos entonces excesivamente
la dimensión unitiva de la caridad,
creyendo que cualquier diferencia
debería ser superada para dar cabida
al verdadero amor, y confundimos la
justicia con la mera igualdad. Sin
embargo, «la justicia es la primera
vía de la caridad, (…) parte
integrante de ese amor»[9]. Esta
virtud nos recuerda, en primer lugar,
que todos tenemos derecho a ser
como queramos, a manifestar esa
forma de ser hacia afuera y a gozar
de nuestros propios bienes. Como
escribe el Papa Francisco, «ningún



individuo o grupo humano se puede
considerar omnipotente, autorizado
a pasar por encima de la dignidad y
de los derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales»[10].

San Josemaría hablaba con
frecuencia del numerador
diversísimo del que gozaban las
personas que le seguían: los distintos
caracteres, las libres opiniones y
opciones personales de cada una, de
cada uno, en materias políticas,
culturales, científicas, artísticas,
profesionales, etc. Lo distinguía de
un denominador común, muy
pequeño en comparación, que eran
las cuestiones fundamentales de la fe
y del carisma que compartían. Nos
hace mucho bien valorar, respetar y
amar las diferencias legítimas con las
personas que conviven con nosotros;
«quien ama la libertad logra ver lo
que tiene de positivo y amable lo que



otros piensan y hacen en esos
amplios ámbitos»[11].

Pensar de otro modo supondría caer
en la sutil tentación de querer
ayudar a los demás desde nuestros
parámetros, sin discernir lo que en
realidad necesitan y, sobre todo, lo
que les debemos. Sería injusto, por
ejemplo, pagar a un dependiente un
sueldo menor del que corresponde al
trabajo que ha realizado,
simplemente porque se piensa que es
mejor regalarle un premio que
compense la diferencia. En ese
sentido, el dueño de la viña no peca
contra la justicia al pagar lo mismo a
todos; quizás se puede pensar que
tiene un criterio peculiar de la
retribución, pero en ningún
momento falta a su palabra: los que
acordaron un denario, recibieron
exactamente lo estipulado; y los
demás recibieron lo que al amo le
pareció justo. Así es Dios: justo
cumplidor de sus promesas, pero



también Padre generoso, a quien
«basta una sonrisa, una palabra, un
gesto, un poco de amor para
derramar copiosamente su gracia
sobre el alma del amigo»[12].

[1] Cfr. Misal Romano, Plegaria
Eucarística.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
167.

[3] San Juan Pablo II, Audiencia, 8-
XI-1978.

[4] Benedicto XVI, Spe Salvi, n. 43.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 8.

[6] San Josemaría, Forja, n. 623.

[7] Acerca de la alteridad como
dimensión fundamental de la justicia
cfr. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 1990,
pp. 100ss.



[8] Amigos de Dios, n. 171.

[9] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 6.

[10] Francisco, Fratelli tutti, n. 171.

[11] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 13.

[12] San Josemaría, Via Crucis, 5ª
estación.

Gaspar Brahm

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/es-justo-y-
necesario-justicia-muy-humanos-muy-

divinos-xx-parte-1/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/es-justo-y-necesario-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xx-parte-1/
https://opusdei.org/es-ve/article/es-justo-y-necesario-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xx-parte-1/
https://opusdei.org/es-ve/article/es-justo-y-necesario-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xx-parte-1/
https://opusdei.org/es-ve/article/es-justo-y-necesario-justicia-muy-humanos-muy-divinos-xx-parte-1/

	Es justo y necesario: la justicia (I)

