
opusdei.org

Formación de la
personalidad (III): el
recto amor de sí
mismo

Nuevo texto de la serie centrada
en la formación de la
personalidad. En esta ocasión,
se reflexiona sobre el
conocimiento de uno mismo,
con virtudes y defectos,
necesario para ser feliz.

10/02/2015

Habéis sido rescatados (…) no con
bienes corruptibles, plata u oro, sino



con la sangre preciosa de Cristo[1].
San Pedro recuerda a los primeros
cristianos que su existencia tiene un
valor inconmensurable, pues han
sido objeto del abundante amor del
Señor, que los ha redimido. Cristo,
con el don de la filiación divina, llena
de seguridad nuestros pasos por el
mundo. Así lo manifestaba con
espontaneidad a san Josemaría un
chico: "Padre —me decía aquel
muchachote (¿qué habrá sido de
él?), buen estudiante de la Central
—, pensaba en lo que usted me dijo
¡que soy hijo de Dios!, y me
sorprendí por la calle, 'engallado'
el cuerpo y soberbio por dentro
¡hijo de Dios!" Le aconsejé, con
segura conciencia, fomentar la
"soberbia"[2].

Conocer la grandeza de nuestra
condición

¿Cómo entender ese fomentar la
"soberbia"? Ciertamente, no se trata



de imaginar virtudes que uno no
tiene, ni de vivir con un sentido de
autosuficiencia que tarde o temprano
traiciona. Consiste más bien en
conocer la grandeza de nuestra
condición: el ser humano es la «única
criatura terrestre a la que Dios ha
amado por sí mismo»[3]; creado a su
imagen y semejanza, está llamado a
llevar a plenitud esta imagen al
identificarse cada vez más con Cristo
por la acción de la gracia.

Esta vocación sublime funda el recto
amor de sí mismo, que está presente
en la fe cristiana. A la luz de esa fe,
podemos juzgar nuestros logros y
fracasos. La aceptación serena de la
propia identidad condiciona nuestra
forma de estar en el mundo y de
actuar en él. Además, contribuye a la
confianza personal que disminuye
los miedos, precipitaciones y
retraimientos, facilita la apertura a
los demás y a las nuevas situaciones
y fomenta el optimismo y la alegría.



La idea positiva o negativa que
tenemos de nosotros depende del
conocimiento propio y del
cumplimiento de las metas que cada
uno se propone. Estas parten, en
buena medida, de los modelos de
hombre o mujer que deseamos
alcanzar y que se nos presentan de
modos muy diversos, por ejemplo, a
través de la educación recibida en el
hogar, los comentarios de amigos o
conocidos, las ideas predominantes
en una determinada sociedad. Por
eso, es importante definir cuáles son
nuestros puntos de referencia, ya
que si son altos y nobles,
contribuirán a una adecuada
autoestima. Y conviene identificar
cuáles son los modelos que circulan
en nuestra cultura porque, más o
menos conscientemente, influyen en
cómo nos valoramos.

Preguntarse por los modelos



Sucede, en ocasiones, que
formulamos un juicio distorsionado
sobre nosotros al haber admitido
unos criterios de éxito que, de hecho,
pueden ser poco realistas e incluso
nocivos: la eficacia profesional a
costa de cualquier precio, relaciones
afectivas egocéntricas, estilos de vida
marcados por el hedonismo. Nos
podemos sobrevalorar después de
algunos logros, que nos parecen
reconocidos por los demás; también
nos puede suceder lo contrario:
infravalorarnos, al no haber
alcanzado determinados objetivos o
no sentirnos considerados en ciertos
ambientes. Estas valoraciones
equivocadas son, en gran medida, la
consecuencia de mirar demasiado a
quienes califican la trayectoria
personal exclusivamente en función
de lo que se logra, tiene o posee.

Para evitar los riesgos anteriores,
vale la pena preguntarse cuáles son
nuestros puntos de referencia en la



vida profesional, familiar, social y si
estos son compatibles con una
perspectiva cristiana de la existencia.
Sabemos, además, que en último
término el modelo más perfecto,
completo y plenamente coherente es
Jesucristo Ver nuestra vida a la luz de
la suya es el mejor modo de
valorarnos, pues sabemos que Jesús
es un ejemplo cercano, con el que
tenemos una relación personal -de
un yo con un Tú-a través del amor.

Autoconocimiento: con la luz de
Dios

Para juzgarse con verdad, es
imprescindible conocerse. Esta tarea
es compleja y requiere un
aprendizaje que, en cierto sentido, no
termina nunca. Empieza por superar
una perspectiva exclusivamente
subjetiva -"según yo", "según mi
opinión", "a mí me parece"….- para
tener en consideración otros
pareceres. Si ni siquiera sabemos con



exactitud cómo es nuestra voz o
apariencia física, y hemos de acudir
a herramientas como una grabación
o el espejo, ¡cuánto más será
indispensable admitir que no somos
los mejores jueces para valorar
nuestra propia personalidad!

Además de la reflexión personal,
conocerse a sí mismo es fruto de lo
que nos enseñan los demás sobre
nosotros. Esto se consigue cuando
sabemos abrirnos a quienes nos
pueden ayudar -¡qué gran recurso
tenemos en la dirección espiritual
personal!-, admitiendo sus opiniones
y considerándolas en relación a un
buen ideal de vida. En este ámbito
también influyen la interacción con
quienes nos rodean, las modas y
costumbres de la sociedad. Un
entorno que promueve la reflexión
favorece el desarrollo de los recursos
de introspección; mientras que un
ambiente con estilo de vida
superficial, limita ese desarrollo.



Conviene, por lo tanto, fomentar
hábitos de reflexión y preguntarnos
cómo nos ve Dios. La oración es el
tiempo oportuno, pues al mismo
tiempo que conocemos al Señor nos
conocemos a nosotros mismos con su
luz. Entre otras cosas, buscaremos
comprender los comentarios y
consejos que podemos recibir de los
demás. En algún caso, nos sabremos
distanciar de los juicios de otras
personas cuando notamos que los
realizan sobre fundamentos poco
objetivos, o quizá de una manera
poco reflexiva, y sobre todo si juzgan
según unos criterios que no son
compatibles con el querer de Dios.
Hay que saber elegir a quién prestar
más atención, pues como dice la
Escritura: Más vale oír reproche de
sabio que escuchar alabanza de
necio[4].

Por otro lado, como todos somos en
parte responsable de la autoestima
de quienes nos rodean, hemos de



esmerarnos para que en nuestras
palabras se refleje la consideración
por cada uno, que es hijo de Dios.
Especialmente si tenemos una
posición de autoridad o de guía (en la
relación padre-hijo, profesor-
alumno, etc.) los consejos e
indicaciones contribuirán a
reafirmar en los demás la convicción
del propio valer, incluso cuando es
preciso corregir con claridad. Este es
el punto de partida, el oxígeno para
que la persona crezca respirando por
sí misma, con esperanza.

Aceptación personal: así nos
quiere el Señor

Al considerar el propio modo de ser a
la luz de Dios, estamos en
condiciones de aceptarnos como
somos: con talentos y virtudes, pero
también con defectos que admitimos
humildemente. La verdadera
autoestima implica reconocer que no
todos somos iguales y aceptar que



otras personas pueden ser más
inteligentes, tocar mejor un
instrumento musical, ser más
atléticos... Todos tenemos buenas
cualidades que podemos desarrollar
y, más importante aún, todos somos
hijos de Dios. En esto consiste la
genuina auto-aceptación, el sentido
positivo del amor propio del
cristiano que quiere servir a Dios y a
los demás, desechando las
comparaciones excesivas que
podrían conducir a la tristeza.

En último término, nos aceptaremos
como somos si no perdemos de vista
que Dios nos ama con nuestros
límites, que forman parte de nuestro
camino de santificación y son la
materia de nuestra lucha. El Señor
nos elige, como a los primeros Doce: 
hombres corrientes, con defectos,
con debilidades, con la palabra
más larga que las obras. Y, sin
embargo, Jesús los llama para
hacer de ellos pescadores de



hombres (cfr. Mt 4, 19),
corredentores, administradores
de la gracia de Dios.[5]

Ante el éxito y los fracasos

Desde este planteamiento
sobrenatural, se contemplan con
mayor profundidad nuestro modo de
ser y trayectoria biográfica,
entendiendo su pleno sentido. Se
relativizan, con una visión de
eternidad, los sucesos y logros
temporales. Así, si nos alegramos con
el éxito en nuestra actividad,
sabemos también que lo más
importante es que esta haya servido
para crecer en santidad. Es el
realismo cristiano, madurez humana
y sobrenatural, que del mismo modo
que no se deja llevar por la
exaltación que puede provocar el
triunfo o la alabanza, tampoco se
arrastra por el pesimismo ante la
derrota. ¡Cuánto ayuda decir, con san
Pedro, que lo bueno lo hemos hecho 



en el nombre de Jesucristo
Nazareno[6]!

Al mismo tiempo, admitir que las
dificultades externas y las propias
imperfecciones limitan nuestros
logros es uno de los aspectos que da
forma a la autoestima, fundamenta
la madurez personal y abre las
puertas del aprendizaje. Solo
podemos aprender desde el
reconocimiento de nuestras
carencias y con la actitud de extraer
experiencias positivas de lo sucedido:
¡Has fracasado! -Nosotros no
fracasamos nunca. -Pusiste del
todo tu confianza en Dios. -No
perdonaste, luego, ningún medio
humano. Convéncete de esta
verdad: el éxito tuyo -ahora y en
esto- era fracasar. -Da gracias al
Señor y ¡a comenzar de nuevo![7]
Se está en condiciones de emprender
el camino de la Cruz, que muestra las
paradojas de la fortaleza de la
debilidad, la grandeza de la miseria y



el crecimiento en la humillación, y
enseña su extraordinaria eficacia.

Obrar con seguridad y saber
rectificar

La seguridad personal es más firme
cuando se apoya en el saberse hijos
amados de Dios, y no en la certeza de
alcanzar el éxito, que tantas veces se
nos escapa. Esta convicción permite
tolerar el riesgo que acompaña
cualquier decisión, superar la
parálisis de la inseguridad y guardar
una actitud de razonable apertura
hacia lo nuevo. No es prudente el
que no se equivoca nunca, sino el
que sabe rectificar sus errores. Es
prudente porque prefiere no
acertar veinte veces, antes que
dejarse llevar de un cómodo
abstencionismo. No obra con
alocada precipitación o con
absurda temeridad, pero asume el
riesgo de sus decisiones, y no



renuncia a conseguir el bien por
miedo a no acertar.[8].

Partiendo de las limitaciones
personales y de la capacidad de
aprender del ser humano, rectificar
supone una mejoría, un
enriquecimiento personal que, a su
vez, revierte en lo que rodea y en
quienes rodean, contribuyendo
simultáneamente a incrementar la
confianza en uno mismo y en el
entorno. Quien se pone en las manos
del Padre celestial está seguro, pues 
todas las cosas cooperan para el bien
de los que aman a Dios[9], incluso las
caídas cuando pedimos perdón al
Señor y, con su gracia, nos
levantamos habiendo crecido en
humildad. De este modo, saber
rectificar forma parte del proceso de
conversión: Si decimos que no
tenemos pecado, nos engañamos a
nosotros mismos, y la verdad no está
en nosotros. Si confesamos nuestros
pecados, fiel y justo es Él para



perdonarnos los pecados y
purificarnos de toda iniquidad[10]

Una virtud indispensable

La autoestima crece, en definitiva, al
amparo de la humildad, porque ésa
es la virtud que nos ayuda a
conocer, simultáneamente,
nuestra miseria y nuestra
grandeza[11]. Si falta esta actitud
del alma, no es raro que lleguen
problemas de estima personal. Pero
cuando se cultiva, la persona se llena
de realismo, y se valora con acierto:
¡no somos hombres ni mujeres
impecables, pero tampoco seres
corrompidos! Somos hijos de Dios, y
sobre nuestras limitaciones se
asienta una dignidad insospechada.

La humildad genera el ambiente
interior que permite conocernos
como somos y nos impulsa a buscar
sinceramente el apoyo de los demás,
al mismo tiempo que les damos el
nuestro. En última instancia, todos y



cada uno necesitamos de Dios, en
quién vivimos, nos movemos y
existimos[12], que es Padre
misericordioso y vela de continuo
por nosotros. ¡Cuánta seguridad y
confianza hubo en la vida de Santa
María! Si puede decir que ha hecho
en mí cosas grandes el Todopoderoso,
cuyo nombre es Santo[13] es porque
vive muy consciente de la humildad
de su esclava[14]. En Ella, humildad y
consciencia de la grandeza de la
propia vocación se conjugan
maravillosamente.

J. Cavanyes

[1] 1 Pe 1, 18-19.

[2] Camino, n. 274.

[3] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.



[4] Qo 7, 5.

[5] Es Cristo que pasa, n. 2.

[6] Hch 3,6.

[7] Camino, n. 404.

[8] Amigos de Dios, n. 88.

[9] Rm 8,28.

[10] 1 Jn 1,8-9.

[11] Amigos de Dios, n. 94.

[12] Hch 17,28.

[13] Lc 1, 49.

[14] Lc 1, 48.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/el-recto-amor-
de-si-mismo/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/el-recto-amor-de-si-mismo/
https://opusdei.org/es-ve/article/el-recto-amor-de-si-mismo/
https://opusdei.org/es-ve/article/el-recto-amor-de-si-mismo/

	​Formación de la personalidad (III): el recto amor de sí mismo

