
opusdei.org

Ecumenismo

Es mucho lo que ya tenemos en
común todos los cristianos. Con
todo, la división que aún existe
es una herida en el cuerpo de la
Iglesia. Ante la semana para la
Unidad de los Cristianos
proponemos este artículo sobre
el Ecumenismo.

19/01/2008

En la encíclica Ut unum sint, Juan
Pablo II señalaba la centralidad de la
tarea ecuménica: «el movimiento a
favor de la unidad de los cristianos, 
no es un mero “apéndice” que se



añade a la actividad tradicional de la
Iglesia. Al contrario, pertenece
orgánicamente a su vida y a su
acción»[1]. Como su antecesor,
Benedicto XVI también ha querido
poner el máximo empeño en el
restablecimiento de la unidad de
todos los discípulos del Señor. «Por lo
que me concierne, renuevo (...) mi
firme voluntad, manifestada al
principio de mi pontificado, de
asumir como compromiso prioritario
el trabajar, sin ahorrar energías, en
el restablecimiento de la unidad
plena y visible de todos los
seguidores de Cristo»[2]. Esta honda
preocupación por la unidad afecta a
todos los católicos. Una aspiración
esencial de los cristianos es la
comunión plena de todos los
hombres con Dios –según la oración
del Señor: que todos sean uno[3]–
como miembros de la única Iglesia
fundada por Cristo, que «continúa
existiendo» (subsistit in) en la Iglesia



Católica, como enseña la constitución
dogmática Lumen gentium[4].

Para alcanzar la plena comunión
entre los cristianos, lo primero es la
oración, bien unida a la de Cristo: no
ruego sólo por éstos, sino por los
que van a creer en mí por su
palabra[5], para que sean uno
como nosotros somos uno. Yo en
ellos y Tú en mí, para que sean
consumados en la unidad[6]. «No
podemos “hacer” la unidad sólo con
nuestras fuerzas. Podemos obtenerla
solamente –dice Benedicto XVI–
como don del Espíritu Santo. Por
tanto, el ecumenismo espiritual, es
decir, la oración, la conversión y la
santidad de vida, son el corazón del
encuentro y del movimiento
ecuménico»[7]. En su oración, todos
los fieles de la Obra piden cada día
con las mismas palabras del Señor: 
Ut omnes unum sint, sicut tu Pater in
me et ego in te: ut sint unum, sicut et
nos unum sumus. Movido por el



deseo de promover la unidad, san
Josemaría exhorta a cada cristiano: 
ofrece la oración, la expiación y la
acción por esta finalidad: «ut sint
unum!» –para que todos los cristianos
tengamos una misma voluntad, un
mismo corazón, un mismo espíritu:
para que «omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam!» –que todos, bien unidos
al Papa, vayamos a Jesús, por
María[8].

EL DRAMA DE LAS DIVISIONES

La misión de la Iglesia –presencia de
Jesucristo en el tiempo, que
llamamos justamente “tiempo de la
Iglesia”– es edificar la unidad de fe y
de comunión entre los hombres. «No
se debe olvidar –advertía Juan Pablo
II– que el Señor pidió al Padre la
unidad de sus discípulos, para que
ésta fuera testimonio de su
misión»[9]. En efecto, Jesús mismo
señaló la finalidad misionera de esa
estrecha unidad: ut mundus credat, 



para que el mundo crea que Tú me
has enviado[10]. La división
contradice la voluntad de Cristo y
constituye una seria dificultad para
la evangelización. En concreto, «la
falta de unidad entre los cristianos es
ciertamente una herida para la
Iglesia, no en el sentido de quedar
privada de su unidad, sino en cuanto
obstáculo para la realización plena
de su universalidad en la
historia»[11].

Los avatares históricos han llevado,
sin embargo, a discrepancias y
separaciones entre los cristianos a
veces no sin culpa de las partes
implicadas[12]. Por eso Juan Pablo II
invitaba a todos los cristianos –
católicos y no católicos- a una
«necesaria purificación de la
memoria histórica» y a «reconsiderar
juntos su doloroso pasado» para
«reconocer juntos, con sincera y total
objetividad, los errores cometidos y
los factores contingentes que



intervinieron en el origen de sus
lamentables separaciones»[13]. Por
otra parte, los cristianos que ahora
nacen en las Iglesias y comunidades
no católicas –como subrayó el
Decreto Unitatis redintegratio[14]– no
tienen culpa de la separación pasada
y son amados por la Iglesia y
reconocidos como hermanos.

UN PATRIMONIO COMÚN

Es mucho lo que ya tenemos en
común todos los cristianos. Nos une
la Sagrada Escritura, la vida de la
gracia y de las virtudes, la comunión
de oraciones y otros dones
espirituales[15]. Se da incluso, entre
todos nosotros, creyentes en Cristo,
un modo de «verdadera unión en el
Espíritu Santo»[16], ya que Él actúa,
también, en los cristianos no
católicos y «los santifica con sus
dones y gracias y, a algunos de ellos,
les dio fuerzas incluso para derramar
su sangre»[17]. De manera principal,



la incorporación a Cristo por el
bautismo, patrimonio común de
todos los cristianos, establece entre
nosotros –católicos y no católicos– un
vínculo sobrenatural. Todos los
cristianos nacen en las aguas del
bautismo. Como enseña el Concilio
Vaticano II en el Decreto Unitatis
redintegratio, «aquellos que creen en
Cristo y recibieron debidamente el
bautismo están en una cierta
comunión, aunque no sea perfecta,
con la Iglesia católica»[18]. «La
fraternidad entre los cristianos –dice
Benedicto XVI– no es simplemente
un vago sentimiento y tampoco nace
de una forma de indiferencia con
respecto a la verdad (...). Se basa en
la realidad sobrenatural de un único
bautismo, que nos inserta a todos en
el único Cuerpo de Cristo (cfr. 1 Co
12, 13; Ga 3, 28; Col 2, 12). Juntos
confesamos a Jesucristo como Dios y
Señor; juntos lo reconocemos como
único mediador entre Dios y los
hombres (cfr.1 Tm 2, 5), subrayando



nuestra común pertenencia a Él (cfr. 
Unitatis redintegratio, n. 22; Ut unum
sint, n. 42). A partir de este
fundamento esencial del bautismo,
que es una realidad procedente de
Cristo, una realidad en el ser y luego
en el profesar, en el creer y en el
actuar, el diálogo ha dado sus frutos
y seguirá haciéndolo»[19].

La conciencia de compartir esa
riqueza común es el fundamento 
común del ecumenismo. Esta
conciencia es, en efecto, la que nos
lleva a una consideración
especialmente positiva de las otras
confesiones cristianas, y debe
suscitar un trato mutuo marcado por
la conciencia gozosa de ser unos y
otros –todos– cristianos. Por este
motivo, «es preciso que los católicos
reconozcan con alegría y aprecien
los bienes verdaderamente
cristianos, procedentes del
patrimonio común», que se
encuentran en nuestros hermanos



separados»[20]. Esta valoración es,
pues, de gran importancia: redunda
en la estima y en el modo peculiar de
vivir la caridad con esos hermanos
nuestros que no son católicos. Por
estar enraizada en la fe común en
Jesucristo, el modo de vivir con ellos
el amor cristiano tiene, en efecto,
rasgos especiales.

Otra es, en cambio, la situación de los
no creyentes y de los que no
profesan la religión cristiana. Con los
no cristianos la Iglesia desea y busca
otro tipo de diálogo, el llamado
diálogo interreligioso, que es diverso
del ecumenismo, porque el punto de
partida es radicalmente diverso. En
este contexto ocupa un lugar propio,
como es bien sabido, la relación de
los cristianos con los hebreos,
nuestros hermanos mayores, según la
expresión utilizada por Juan Pablo
II[21], con quienes el Pueblo de Dios
del Nuevo Testamento está
espiritualmente unido.



ECUMENISMO Y "CONVERSIONES":
RELACIÓN Y DIVERSIDAD

Como enseña el Concilio Vaticano II,
«por “movimiento ecuménico” se
entienden las actividades y las
iniciativas que, según las diversas
necesidades de la Iglesia y las
circunstancias actuales, se
promueven y se ordenan a favorecer
la unidad de los cristianos»[22]. El
movimiento ecuménico se dirige más
a las comunidades que a las personas
individuales y responde
específicamente a una dimensión de
índole “corporativa”: trabajar para
que las diversas Iglesias y
comunidades cristianas lleguen, en
cuanto tales, a la plena comunión en
orden a la unidad visible. El punto de
partida es esa común identidad
cristiana de que hablábamos. A la
vez, cada confesión debe ser
consciente de sus rasgos propios,
pues sólo desde el reconocimiento de



la propia identidad se puede
dialogar.

Aunque el empeño ecuménico se
expresa en múltiples actividades
institucionales entre las confesiones
cristianas, no se reduce a ellas, pues
constituye una responsabilidad
personal de todos los cristianos. No
se trata de una tarea sólo para
especialistas, o de un ámbito lejano
de la existencia cotidiana. Se trata de
«un imperativo de la conciencia
cristiana iluminada por la fe y guiada
por la caridad»[23]. El ecumenismo
es, sencillamente, una dimensión de
la existencia cristiana. Por ejemplo,
como ya señaló el Concilio Vaticano
II, a todos nos afecta la preocupación
por «eliminar palabras, juicios y
acciones que no respondan, según la
justicia y la verdad, a la condición de
los hermanos separados, y que, por
lo mismo, hacen más difíciles las
relaciones mutuas con ellos»[24].



Pero, sobre todo, entre los que han
recibido el Bautismo, la primera
palabra del diálogo se encamina a
fomentar precisamente lo que
supone para todos el Sacramento de
la regeneración, y llevarlo a sus
últimas consecuencias: ser buenos
cristianos. En otras palabras, el
encuentro de un católico –que sea
consciente de su fe– con un ortodoxo,
un anglicano o un protestante,
tenderá a suscitar en primer lugar
que cada uno viva de modo más
pleno el cristianismo, o que comience
a practicar su fe, si no lo hacía. Es
necesario considerar ante todo esta
riqueza común de la llamada
bautismal a vivir una vida nueva en
Cristo. Todos los fieles cristianos
están llamados a la santidad[25].
«Recuerden todos los fieles que
promoverán e incluso practicarán
tanto mejor la unión de los cristianos
cuanto más se esfuercen por vivir
una vida más pura según el
Evangelio. Pues cuanto más estrecha



sea su comunión con el Padre, el
Verbo y el Espíritu, más íntima y
fácilmente podrán aumentar la
fraternidad mutua»[26].

A la luz de esta consideración, salta a
la vista lo atractivo que es el mensaje
que Dios confió a San Josemaría para
su difusión, y las posibilidades tan
amplias de acción ecuménica que
tenemos. Al mismo tiempo, «los
bienes presentes en los otros
cristianos pueden contribuir a la
edificación de los católicos»[27], que
se sentirán llamados a su propia
conversión personal, porque todo
testimonio auténtico de fe y de amor
cristianos incita a una mayor entrega
en todos.

En el marco de la relación con los
demás cristianos, cabe considerar
otra tarea, que es –con palabras de 
Unitatis redintegratio – «el trabajo de
preparación y de reconciliación de
las personas singulares que desean la



plena comunión católica»[28], es
decir, la atención a aquellos
cristianos de otras confesiones que
desean ser católicos. Es necesario
distinguir, como hace el Decreto, la
actividad ecuménica y la atención a
estas situaciones particulares. La
primera –el ecumenismo– se orienta
a la unión plena y visible de las
Iglesias y comunidades eclesiales
como tales. Ahora, en cambio, en esa
atención de que hablamos, se trata
de algo que afecta a la persona
concreta, a la conciencia de las
personas que se plantean libremente
la decisión de ser católicas. Las dos
tareas se fundamentan en el deseo de
colaborar con el designio de Dios y,
lejos de oponerse, están íntimamente
compenetradas[29]. El presupuesto
común es siempre el respeto y la
estima de las personas, de sus ideas y
de la riqueza que poseen por su
dimensión religiosa[30]. Por ejemplo,
el testimonio de vida de un colega o
amigo católico puede suscitar en otro



cristiano, con la gracia de Dios, el
deseo de una vida realmente
cristiana en el seno de la Comunidad
eclesial a la que pertenece; pero
puede despertar también, en el
proceso de la gracia, el deseo de
incorporarse a la Iglesia católica. El
amigo católico acompañará esa
decisión con su oración y su palabra,
con pleno respeto de su libertad. De
ese modo, manifiesta una amistad
sincera, que comporta la confidencia,
y brota de la caridad que Dios ha
derramado en nuestros corazones:
sólo Él, en efecto, puede cambiar
nuestro corazón.

De modo genérico, cabría decir que
un cristiano que da ese paso en
realidad no cambia o retorna de una
Iglesia a otra, sino que se incorpora 
plenamente a la Iglesia, a la única
Iglesia, a la que ya estaba unido de
manera no plena: a la Iglesia de
Cristo, una, santa, católica y
apostólica, que preside desde la



Cátedra de Roma el Sucesor de
Pedro. Ese amigo llega a ser del todo
lo que ya era de modo imperfecto.
Por este motivo, quienes se adhieren
al catolicismo prefieren en ocasiones
no hablar de conversión: para ellos,
no sin razón, su conversión es en
realidad un proceso de conversiones
–caben muchas a lo largo de la vida–
que se inicia con el Bautismo, hasta
llegar, con un nuevo impulso de la
gracia, a dar el paso hacia la plena
comunión, hacia el hogar: ¡Roma!
Con gran delicadeza hacia estos
sentimientos el Concilio Vaticano II
sustituyó la expresión “conversión” –
más propia, en rigor, de quien acepta
por vez primera el cristianismo– por
la de “plena incorporación”.

Ciertamente estas decisiones son
motivo de profunda alegría para los
hijos de la Iglesia católica, que
desean vivamente y trabajan para
que todos los hombres alcancen la



plena comunión con Dios y con los
demás en la Iglesia universal.

PARA ENTABLAR UN DIÁLOGO
VERDADERO

Como seres sociales, los hombres
necesitan comunicarse con los
demás, apoyarse unos en los otros,
para superar las dificultades, para
gozar del producto de sus afanes y
contribuir al conocimiento de la
verdad. Dios ha hecho al hombre de
tal manera que no puede dejar de
compartir con otros su vida, y aspira
a que los demás le comprendan y
respeten. Por ello, el diálogo es un
reconocimiento de la humanidad del
interlocutor; en un clima que estará
necesariamente empapado de
cordialidad, de amistad y de caridad.

La actitud abierta y respetuosa del
católico en el diálogo ecuménico
requiere un conocimiento y una
exposición clara de la fe[31]: «la 
paridad, que es presupuesto del



diálogo, se refiere a la igualdad de la
dignidad personal de las partes, no a
los contenidos doctrinales»[32]. Por
eso es muy importante que los
católicos conozcan, cada uno según
sus propias posibilidades, los
documentos del Concilio Vaticano II,
el Catecismo de la Iglesia Católica, y
otros textos importantes, como por
ejemplo la carta Communionis notio,
la declaración Dominus Iesus, y las
recientes Responsa ad quaestiones
emanadas por la Congregación para
la Doctrina de la Fe.

Entablar un diálogo con otros
cristianos requiere, además, que
puedan apreciar que se está en
condiciones de descubrir los valores
positivos que tiene la fe que han
recibido por medio de su comunidad
cristiana, aun en medio de
deficiencias. Pero esto nos exige a los
católicos formación, estudio,
conocimiento profundo de nuestra
fe.



Desde el estudio, pues, al diálogo. Los
cristianos pueden siempre aprender
unos de otros, y llegar a valorar aún
más realidades que conocían.
También encuentran un acicate al
ver con qué profundidad otros
ahondan en su fe. Es significativo,
por ejemplo, el estudio de la
Escritura tan enraizado en la vida de
muchos protestantes; la belleza de
tantas celebraciones litúrgicas
ortodoxas; el amor a la Sagrada
Eucaristía y su centralidad en la vida
de los católicos, tan atrayente para
muchos protestantes. Las enseñanzas
de San Josemaría sobre la
santificación del trabajo suscitan un
gran interés y simpatía en tantos
cristianos. Es crucial redescubrir la
convergencia que existe en aspectos
como éstos, sin perder de vista que
sólo la caridad permite superar las
divisiones. Tarea del cristiano:
ahogar el mal en abundancia de bien.
No se trata de campañas negativas, ni
de ser antinada. Al contrario: vivir de



afirmación, llenos de optimismo, con
juventud, alegría y paz; ver con
comprensión a todos: a los que siguen
a Cristo y a los que le abandonan o no
le conocen. –Pero comprensión no
significa abstencionismo, ni
indiferencia, sino actividad[33].

«Hace falta, aun antes de hablar, oír
la voz, más aún, el corazón del
hombre, comprenderlo y respetarlo»,
decía el Papa Pablo VI[34]. Si no se
descubre en el interlocutor un deseo
sincero de conocer y comprender,
nadie puede sentirse respetado e
inclinado a dialogar: nada debe ser
más ajeno a la actitud del apóstol
cristiano que la arrogancia infatuada
o, como ahora suele decirse, el
triunfalismo. No es nuestra doctrina
el fruto de nuestro esfuerzo, de
nuestra perspicacia o de nuestro
ingenio, sino palabra de Dios que ha
venido a nosotros: no porque
fuéramos mejores que los demás o
porque estuviéramos más preparados,



sino porque el Señor ha querido
usarnos como instrumentos suyos
(...). Más aún: estamos persuadidos de
que esa verdad divina, que llevamos,
nos trasciende: que nuestras palabras
resultan insuficientes para expresar
toda su riqueza, que es incluso posible
que no la entendamos con plenitud y
que hagamos el papel de quien
transmite un mensaje que él mismo no
comprende del todo[35]. No somos
propietarios de la verdad, no nos
pertenece; queremos ser
cooperadores de la verdad: 
cooperatores simus veritatis[36];
tratamos de actuar en la verdad y
por ella.

CON LA CARIDAD DE CRISTO

Para que cumpláis como es debido la
parte que os corresponde en la misión
de la Iglesia, hace falta que no olvidéis
el ejemplo de Cristo. No hay
verdadero diálogo cristiano, si no es
reproduciendo el modo de ser y de



obrar del Señor. El ejemplo de
Jesucristo nos lleva a dialogar; ese
mismo ejemplo nos enseña cómo
hemos de hablar con los hombres[37].
Con palabras de San Josemaría, son
dos los rasgos fundamentales: 
fidelidad a la verdad, amistad con los
hombres. No puede haber un diálogo
fecundo sin que se dé o se cree entre
los que dialogan un clima de auténtica
amistad, de honradez y de
certidumbre[38].

Sin amor a los demás no puede haber
un ecumenismo verdadero, sino
meras estrategias, que por sí solas
resultan infecundas: el Señor nos ha
llamado en momentos, en los que se
habla mucho de paz y no hay paz: ni
en las almas, ni en las instituciones, ni
en la vida social, ni entre los pueblos.
Se habla continuamente de igualdad y
de democracia y abundan las castas:
cerradas, impenetrables. Nos ha
llamado en un tiempo, en el que se
clama por la comprensión, y la



comprensión brilla por su ausencia,
incluso entre personas que obran de
buena fe y quieren practicar la
caridad, porque -no lo olvidéis- la
caridad, más que en dar, está en
comprender[39]. Verdadero diálogo
es sólo el que nace de un deseo de
amistad sincera, de un afán de
ayudar y servir a los demás. «El
clima del diálogo es la amistad. Más
todavía: el servicio»[40].

Los católicos, en la acción ecuménica,
deben preocuparse de los hermanos,
orando por ellos, tratando con ellos y
adelantándose a su encuentro. El
amor ha de estar en la raíz de todas
las acciones humanas. Con palabras
de San Pablo, omnia vestra in
caritate fiant[41]: obrad siempre
con caridad. Por eso, además de
conocimiento mutuo, es necesaria
también la estima y el afecto
verdadero, que surgen
espontáneamente, como percibieron
el 7 de octubre de 2002 quienes



acompañaban al Patriarca de la
Iglesia ortodoxa rumana, al término
de la audiencia concedida por Juan
Pablo II a los participantes en la
canonización de san Josemaría. Este
evento ecuménico ha tenido una
fuerte repercusión, en personas de
Rumanía y en muchas otras; algunas
conocían poco el Opus Dei, otras
participan en sus apostolados, como
manifestaban con inmensa alegría
familias de ortodoxos libaneses que
asistieron a la ceremonia.

La vida de los santos permite
descubrir lo que Dios realiza en
quienes pertenecen a otras Iglesias y
comunidades eclesiales. «Es justo y
saludable reconocer las riquezas de
Cristo y las obras de virtud en la vida
de otros que dan testimonio de
Cristo, a veces hasta el
derramamiento de sangre: Dios es
siempre admirable y digno de
admiración en sus obras»[42].
Quienes han dado su vida por Cristo



constituyen así un punto de
encuentro: «Este común testimonio
de santidad, como fidelidad al único
Señor, es un potencial ecuménico
extraordinariamente rico de
gracia»[43]. «El ecumenismo de los
santos, de los mártires, es tal vez el
más convincente. La communio
sanctorum habla con una voz más
fuerte que los elementos de división.
El martyrologium de los primeros
siglos constituyó la base del culto de
los santos. Proclamando y venerando
la santidad de sus hijos e hijas, la
Iglesia rendía máximo honor a Dios
mismo; en los mártires veneraba a
Cristo, que estaba en el origen de su
martirio y de su santidad. Se ha
desarrollado posteriormente la
praxis de la canonización, que
todavía perdura en la Iglesia católica
y en las ortodoxas»[44].

SUSCITAR LA COLABORACIÓN EN
SERVICIO A LOS HOMBRES



Crear las condiciones para que
surjan actividades conjuntas de
cristianos de distintas confesiones, o
para que otros cristianos cooperen
en actividades de la Iglesia Católica,
facilita el conocimiento mutuo y, en
la medida en que esa cooperación se
realiza, esas actividades nos acercan
a la plena comunión de los
cristianos.

La colaboración en el campo social es
una vía concreta propuesta por el
Concilio Vaticano II para el ejercicio
del ecumenismo, que los fieles de la
Prelatura, como todos los miembros
de la Iglesia, debemos secundar. «La
cooperación de todos los cristianos
pone de manifiesto de un modo vivo
aquella unión con la que ya están
vinculados y expone con una luz más
clara el rostro de Cristo Siervo. Es
necesario que esta cooperación,
establecida ya en no pocas naciones,
se vaya perfeccionando más y más,
principalmente en las regiones



donde se lleva a cabo un desarrollo
social o técnico, tanto en la justa
estimación de la dignidad de la
persona humana como en la
promoción del bien de la paz, en el
impulso de la aplicación social del
Evangelio, en la penetración de las
ciencias y las artes, por el espíritu
cristiano, en procurar toda clase de
remedios contra las miserias de
nuestro tiempo, como son el hambre
y las calamidades, el analfabetismo y
la miseria, la escasez de vivienda y la
injusta distribución de los bienes.
Por medio de esta cooperación, todos
los que creen en Cristo pueden
fácilmente aprender cómo conocerse
mejor unos a otros, apreciar a los
demás y allanar el camino hacia la
unidad de los cristianos»[45].

De modo especial en muchos lugares
de Occidente, pero también en el
resto del mundo, «la presencia de los
cristianos –afirmaba recientemente
Benedicto XVI– sólo será eficaz e



iluminadora si tenemos la valentía
de recorrer con decisión el camino
de la reconciliación y de la unidad
(...). Todos tenemos una
responsabilidad específica (...); es
más fácil el encuentro entre los
pueblos; hay más oportunidades de
aumentar el conocimiento y la
estima recíproca, con un
enriquecedor intercambio mutuo de
dones; se siente la necesidad de
afrontar unidos los grandes desafíos
del momento, comenzando por el de
la modernidad y la secularización. La
experiencia demuestra ampliamente
que el diálogo sincero y fraterno
engendra confianza, elimina temores
y prejuicios, supera dificultades y
abre a la confrontación serena y
constructiva»[46].

* * *

Os lo he escrito tantas veces, con las
palabras de Pablo: veritatem
facientes in caritate(Ef4, 15),



haciendola verdad con caridad: éste
es el modo de dialogar, de dar
doctrina[47]. El “encuentro”
ecuménico, vivido en la vida secular,
es para que todos tratemos de
caminar en la verdad y en la caridad
y seamos mejores discípulos de
Jesucristo, porque todos estamos
llamados por el Señor –¡desde el
Bautismo!– a la santidad personal. Es
el gran mensaje de san Josemaría,
reafirmado en el Concilio Vaticano II.

Hoy la Iglesia necesita ese
“ecumenismo práctico” que brota
también del espíritu de la Obra: el
ecumenismo en medio de todas las
actividades humanas. Es como ir
extendiendo por todas partes redes y
redes de cristianos amigos, de
discípulos de Cristo, de “amigos de
Dios”, para la conversión del mundo.
Son las redes del Duc in altum!, las
redes del apostolado ad fidem, de las
que hablaba San Josemaría; son las
redes que recogerán piscium



multitudinem copiosam: hombres y
mujeres que viven en el paganismo o
en el neopaganismo. Y mientras los
pescadores cumplen, unidos en
amistad humana y cristiana, el
mandato de Cristo, el amor de Dios
Padre les concederá la plena
comunión por la que oró –y ora en el
Cielo– su Hijo: ut unum sint, y esto –
repitámoslo con Jesús–, ut mundus
credat: para que las redes se llenen
hasta rebosar.

Todo es posible con esta condición:
que no perdáis nunca el diálogo con
nuestro Dios, vivo y amante, con el
Espíritu Santo, con Cristo, Señor
Nuestro, y con María, Reina del Cielo
y Madre de la Iglesia. De ahí sacaréis
cada día luces de doctrina, deseos de
apostolado, afán de almas, caridad
universal y delicada[48].

Pedro Rodríguez

----------------------------------------------



[1] Juan Pablo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 20.

[2] Benedicto XVI, Discurso a la
Comisión preparatoria de la III
Asamblea Ecuménica Europea,
26-1-2006.

[3] Jn 17,21.

[4] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 8;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Responsa ad quaestiones,
29-6-2007, quaest. 2.

[5] Jn 17, 20.

[6] Jn 17, 22-23.

[7] Benedicto XVI, Discurso en el
encuentro ecuménico con motivo de la
XX Jornada Mundial de la Juventud,
19-8-2005.

[8] San Josemaría, Forja, n. 647.



[9] Juan Pablo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 23.

[10] Jn 17, 21.

[11] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus,
6-8-2000, n. 17.

[12] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[13] Juan Pablo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 2.

[14] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[15] Ibid. [16] Juan Pablo II, Litt. enc. 
Ut unum sint, 25-5-1995, n. 12.

[17] Ibid. [18] Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, n. 3.

[19] Benedicto XVI, Discurso en el
encuentro ecuménico con motivo de la
XX Jornada Mundial de la Juventud,
19-8-2005.



[20] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[21] Cfr. Juan Pablo II, Discurso en la
sinagoga de Roma, 13-4-1986.

[22] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[23] Juan Pablo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 8.

[24] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[25] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 40.

[26] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 7.

[27] Ibid. n. 4, y Juan Pablo II, Litt.
enc. Ut unum sint, 25-5-1995, n. 48.

[28] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.



[29] Cfr. ibid; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota Doctrinal 
sobre algunos aspectos de la
Evangelización, 3-12-2007, n. 12 (IV.
Algunas implicaciones ecuménicas).

[30] Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc. 
Redemptoris missio, 7-12-1990, n. 55.

[31] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, nn. 9-11.

[32] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus,
6-8-2000, n. 22.

[33] San Josemaría, Surco, n. 864.

[34] Pablo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[35] San Josemaría, Carta 24-X-1965,
n. 25 , en “ABC”, Madrid, 17-5-1992, p.
63.

[36] 3 Jn 1, 8.



[37] San Josemaría, Carta 24-X-1965,
n. 15, en “ABC”, Madrid, 17-5-1992, p.
62.

[38] Ibid. n. 20, en “ABC”, Madrid,
17-5-1992, p. 63.

[39] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 123.

[40] Pablo VI, Litt. enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33.

[41] 1 Cor 16, 14

[42] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

[43] Juan Pablo II, Litt. enc. Ut unum
sint, 25-5-1995, n. 48.

[44] Juan Pablo II, Litt. apost. Tertio
millennio adveniente, 10-11-1994, n.
37.

[45] Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 12.



[46] Benedicto XVI, Discurso a la
Comisión preparatoria de la III
Asamblea Ecuménica Europea,
26-1-2006.

[47] San Josemaría, Carta 24-X-1965,
n. 75, en “Studi Cattolici”, Milano, VII/
VIII-1985, p. 410.

[48] Ibid. n. 76, en “Studi Cattolici”,
Milano, VII/VIII-1985, p. 410.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/editorial-
ecumenismo/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/editorial-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-ve/article/editorial-ecumenismo/
https://opusdei.org/es-ve/article/editorial-ecumenismo/

	Ecumenismo

