
opusdei.org

El “Domingo de la
Palabra de Dios” y su
dimensión litúrgica

En el tercer domingo del tiempo
ordinario, la Iglesia celebra el
“Domingo de la Palabra de
Dios”. El Papa Francisco lo ha
instituido para “crecer en el
pueblo de Dios la familiaridad
religiosa y asidua con la
Sagrada Escritura”. Este
artículo explica la relación
entre la Palabra de Dios y la
liturgia.

16/01/2024



Adaptación del artículo original,
publicado en: Rogate ergo 83/1, 2020.
11-15.

Un joven llamado Antonio sabe que
Dios quiere algo de él, pero no puede
imaginar cuál es su camino. Antonio
lee las Escrituras, medita, pero sólo
entiende su llamada cuando, al
entrar en la iglesia, escuchó la
proclamación del evangelio: "Si
quieres ser perfecto, anda, vende lo
que tienes, dalo a los pobres y
tendrás un tesoro en el cielo; luego
ven y sígueme" (Mt 19, 21). Como si
estas palabras hubieran sido dichas
sólo para él, Antonio salió
inmediatamente, dio a la gente del
pueblo la propiedad que había
heredado de su familia, vendió todos
los bienes muebles y distribuyó a los
pobres la gran suma de dinero que
poseía. Poco después, en otra
asamblea litúrgica, escuchó las
palabras del Señor: "No os
preocupéis por el día de mañana" (Mt



6,34). Y no pudiendo resistir más,
salió de nuevo y dio lo que aún le
quedaba (cf. Atanasio, Vida de
Antonio, 2).

La Palabra de Dios, que "penetra
hasta la división del alma y del
espíritu" (Hb 4,12), es dinámica,
activa, nos pone en movimiento. A lo
largo de los siglos la vida de los
santos muestra que hay un ámbito
privilegiado donde la Palabra de Dios
ejerce su potencia. Este ámbito es la
liturgia. De hecho, "considerando a la
Iglesia como la 'casa de la Palabra', se
debe prestar atención en primer
lugar a la sagrada liturgia. Este es el
ámbito privilegiado en el que Dios
nos habla en el presente de nuestra
vida, habla hoy a su pueblo, que
escucha y responde" (Verbum
Domini 52).

¿Por qué un ámbito privilegiado?

El Señor puede tocar con su Palabra
las profundidades de nuestra alma



en cualquier momento o
circunstancia. Sin embargo, quienes
observen la historia de la salvación
descubrirán situaciones y contextos
particulares que forman una especie
de gramática con la que Dios articula
su diálogo con nosotros. Si pensamos
en el Sinaí veremos una asamblea
reunida para escuchar la Palabra y
sellar la Alianza. Después de
escuchar, a través de Moisés, las
palabras del Señor, todo el pueblo
respondió conjuntamente: “¡Lo que
el Señor ha dicho, lo haremos!” (Ex
19:8; Ex 24:3-8). Un esquema ritual
semejante lo encontramos en el
Segundo Libro de los Reyes (2 Reyes
23:1-3) y en el Libro de Nehemías (Ne
10:30).

Cuando la Iglesia, el nuevo Israel, se
revele al mundo, enseñará a los
hombres la misma gramática que
había aprendido de sus padres. Por
eso el día de Pentecostés, "los que
acogieron la palabra de Pedro fueron



bautizados" (Hechos 2:41). La
secuencia "proclamación de la
Palabra - obediencia a la Palabra"
define el ADN de las acciones
litúrgicas. Como nos recuerda el
Concilio Vaticano II, "la palabra y el
rito están íntimamente
ligados" (Sacrosanctum Concilium
35). Es más, en el caso paradigmático
de la Eucaristía, "la liturgia de la
palabra y la liturgia de la Eucaristía
están tan estrechamente unidas que
forman un único acto de
culto" (Sacrosanctum Concilium 56).

La iniciación cristiana tiene un
dinamismo que revitaliza la Iglesia
desde dentro. Los catecúmenos que
querían llegar a ser cristianos
recibían en primer lugar el anuncio
de la fe, después tenían que
interiorizar la Palabra, y finalmente
eran enviados a una misión
evangelizadora de escala universal.
En esta secuencia, la proclamación
litúrgica de la Palabra se coloca en el



segundo momento, el de la
interiorización. Comparte con el
primero la dimensión del anuncio, ya
que, en la liturgia, la Iglesia misma se
pone a la escucha de las palabras de
Cristo, verdadero exégeta del Padre.
Comparte con el tercer momento la
dimensión de la misión, pues la
Palabra no se interioriza ni
individualmente ni sólo para la
salvación personal, sino que revela
sus secretos cuando es acogida en la
comunión eclesial (cf. Dei Verbum
12; Verbum Domini 29-30) y es capaz
de abrir en nuestros corazones el
camino del compartir y de la
solidaridad (cf. Aperuit illis 13).

Palabra viva en la liturgia,
proclamación de la Palabra
Trinitaria

La asamblea litúrgica es el contexto
por excelencia donde la Escritura se
convierte en la Palabra viva. El
cristianismo no es una religión del



libro, sino la religión de la Palabra de
Dios, de una Palabra que "no es una
palabra escrita y muda, sino Palabra
encarnada y viva" (San Bernardo de
Claraval, Homilia super Missus est, 4,
11). Este hecho explica por qué la
Palabra de Dios no se encuentra
principalmente en un papiro o en
una edición impresa. Como señala el
Catecismo de la Iglesia Católica, "la
sagrada Escritura está más en el
corazón de la Iglesia que en la
materialidad de los libros
escritos" (CIC 113).

Al mismo tiempo, la Iglesia no ha
recibido la Palabra para tenerla
oculta en su corazón. Gracias a la
mediación humana y eclesial, la
Palabra resuena en el aula litúrgica
como un evento que puede cambiar
nuestros corazones. En la
proclamación del Evangelio por
parte del obispo y luego en la homilía
litúrgica tenemos tanto la mediación
de un cuerpo, de una boca, de una



respiración regenerados en el
Bautismo, como la mediación
cualificada de aquel que ha recibido
la plenitud del sacramento del orden
y que, por lo tanto, puede ser garante
aquí y ahora de la presencia de Cristo
que habla con su Esposa.

En este sentido, observamos la
coherencia con la lógica según la cual
Dios ha revelado su plan de
salvación. A lo largo de la historia
Dios ha hablado "por medio de los
hombres a la manera humana" (Dei
Verbum 12). Esta misma lógica
conduce a la encarnación del Verbo y
más aún a la prolongación de su
presencia entre los hombres a través
de la mediación de otros seres
humanos. La adaptación de Dios a
nuestro lenguaje, a nuestra
pequeñez, esta misericordia
inclusiva que dona la Palabra de la
Vida a través de criaturas limitadas y
limitantes, es el acontecimiento que
contemplamos cada vez que resuena



el "Gloria a ti Señor Jesús" después de
la proclamación del Evangelio.
"Gloria a ti Señor Jesús". No decimos:
"gracias diácono, gracias señor
obispo por leernos un texto tan
esclarecedor". Aclamar "Gloria a ti
Señor Jesús" significa, en cambio,
que creemos, confesamos y
anunciamos que Cristo está ahí
presente y que, a través de los labios
de la Iglesia, nos revela el verdadero
rostro de su Padre.

Por otra parte, la aclamación "Te
alabamos, Señor" después de las
lecturas puede recordarnos que
nuestro interlocutor no es sólo Jesús,
sino también Dios Padre, pues a
través del anuncio litúrgico "el Padre
que está en el cielo viene con gran
amor al encuentro de sus hijos y
entra en conversación con ellos" (Dei
Verbum 21). Aprender a escuchar la
proclamación de la “Palabra del
Señor” mirando al Padre nos pone en
situación de experimentar que Él no



deja de hablarnos de su Hijo amado,
pues a través de todas las palabras de
la Sagrada Escritura, el Padre "dice
una sola palabra, su única palabra,
en la que se expresa
enteramente" (CIC 102).

Para que este diálogo se produzca,
sin embargo, es necesaria la acción
del Espíritu Santo (cf. Aperuit illis
10.12). Esta acción continúa la lógica
de la Revelación. Como en el caso de
los profetas, y más aún en el caso de
la Encarnación, el Espíritu es el que
hace presente al Verbo de Dios en
palabras humanas. Él "hace
presente" la Palabra. Siendo el
Espíritu la memoria viva de la Iglesia
(cf. Jn 14,26), él es el único capaz de
dar a los que anuncian la Palabra y a
los que la escuchan la capacidad de
convertirse en resonancia viva del
evento salvífico. En este sentido, la
invitación "El Señor esté con
vosotros" que precede al Evangelio, o
la rica variedad de oraciones con las



que los ministros de la Palabra se
han preparado para su ministerio a
lo largo de la historia, constituyen
una llamada a actualizar la presencia
del Espíritu en cada uno de nosotros,
ya sea como fruto de nuestro
Bautismo o como fruto del
Sacramento del Orden. Sin la acción
del Espíritu, por lo tanto, no es
posible ni la mediación humana de la
Palabra de Dios en la liturgia, ni el
acto de fe que la acoge, ni su
inteligencia espiritual durante la
homilía.

Se ha dicho que la Palabra de Dios
realiza un viaje dentro de nosotros.
Durante la liturgia la Palabra
resuena en el espacio celebrativo,
encuentra nuestros cuerpos y a
través de los oídos pasa a nuestros
corazones. Si nuestro corazón se
abre al Espíritu y acoge la Palabra
con fe, entonces ella limpia, ilumina,
ordena y empieza a habitar en
nosotros: pasa a nuestro cuerpo, a



nuestras manos, a nuestros ojos. Este
es el proceso que el domingo de la
Palabra quiere que recordemos
porque, como en el caso de María, el
Verbo de Dios está deseando "hacerse
carne" en cada uno de nosotros.

Juan Rego

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/domingo-de-la-
palabra-de-dios/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/domingo-de-la-palabra-de-dios/
https://opusdei.org/es-ve/article/domingo-de-la-palabra-de-dios/
https://opusdei.org/es-ve/article/domingo-de-la-palabra-de-dios/

	El “Domingo de la Palabra de Dios” y su dimensión litúrgica

