
opusdei.org

Cultivar la
interioridad en la
era digital

Llamadas, mensajes, tweets,
alertas... teléfonos y
ordenadores han cambiado
nuestro acceso a la realidad.
¿Cómo lograr que sean una
ayuda para nuestra vida
ordinaria al servicio de Dios y
de los demás?

13/10/2014

Las nuevas tecnologías han
aumentado el volumen de



información que recibimos en cada
instante, y quizás hoy ya no nos
sorprenda que nos lleguen en tiempo
real las noticias de sitios lejanos.
Estar enterado y tener datos de lo
que sucede es progresivamente más
fácil. Surgen, quizá, nuevos retos, y
en particular este: ¿cómo gestionar
los recursos informáticos?

El aumento de la información
disponible impone a cada uno de
nosotros la necesidad de cultivar una
actitud reflexiva. Es decir, la
capacidad de discernir los datos que
son valiosos de los que no lo son. A
veces es complicado, pues «la
velocidad con la que se suceden las
informaciones supera nuestra
capacidad de reflexión y de juicio, y
no permite una expresión mesurada
y correcta de uno mismo»[1]. Si a lo
anterior se suma que las tecnologías
de comunicación nos ofrecen una
gran cantidad de estímulos que
reclaman nuestra atención (mensajes



de texto, imágenes, música), es
evidente el riesgo de acostumbrarse
a responder a estos inmediatamente,
sin tener en cuenta la actividad que
estábamos realizando en ese
momento.

El silencio forma parte del proceso
comunicativo, al abrir momentos de
reflexión que permitirán asimilar lo
que se percibe y dar una respuesta
adecuada al interlocutor:
«Escuchamos y nos conocemos mejor
a nosotros mismos; nace y se
profundiza el pensamiento,
comprendemos con mayor claridad
lo que queremos decir o lo que
esperamos del otro; elegimos cómo
expresarnos»[2].

En la vida cristiana, el silencio juega
un papel importantísimo, pues es
condición para cultivar una
interioridad que permite oír la voz
del Espíritu Santo y secundar sus
mociones. San Josemaría relacionaba



al silencio, la fecundidad y la
eficacia[3], y el Papa Francisco ha
pedido oraciones «para que los
hombres y mujeres de nuestro
tiempo, a menudo abrumados por el
bullicio, redescubran el valor del
silencio y sepan escuchar a Dios y a
los hermanos»[4]. ¿Cómo conseguir
esta interioridad, en un ambiente
marcado por las nuevas tecnologías?

La virtud de la templanza,
una aliada

Señala san Josemaría una
experiencia con la que es fácil
identificarse: "Me bullen en la
cabeza los asuntos en los
momentos más inoportunos...",
dices. Por eso te he recomendado
que trates de lograr unos tiempos
de silencio interior,... y la guarda
de los sentidos externos e
internos[5]. Para alcanzar un
recogimiento que lleve a meter las
potencias en la tarea que realizamos,



y así poder santificarla, es preciso
ejercitarse en la guarda de los
sentidos. Y esto se aplica de modo
especial al uso de los recursos
informáticos, que ‒como todos los
bienes materiales‒ se deben emplear
con moderación.

La virtud de la templanza es una
aliada para conservar la libertad
interior al moverse por los
ambientes digitales. Templanza es
señorío[6], porque ordena nuestras
inclinaciones hacia el bien en el uso
de los instrumentos con los que
contamos. Lleva a obrar de manera
que se empleen rectamente las cosas,
porque se les da su justo valor, de
acuerdo con la dignidad de hijos de
Dios.

Si queremos acertar en la elección de
aparatos electrónicos, la contratación
de servicios, o incluso al usar un
recurso informático gratuito, resulta
lógico que consideremos su atractivo



o utilidad, pero también si aquello
corresponde con un estilo templado
de vivir: ¿Esto me llevará a
aprovechar más el tiempo, o me
procurará distracciones
inoportunas? ¿las funcionalidades
adicionales justifican una nueva
compra, o es posible seguir
utilizando el aparato que ya tengo?

El ideal de la santidad implica ir más
allá de lo que es meramente lícito ‒si
se puede…‒, para preguntarse: esto,
¿me acercará más a Dios? Da mucha
luz aquella respuesta de san Pablo a
los de Corinto:«Todo me es lícito».
Pero no todo conviene. «Todo me es
lícito». Pero no me dejaré dominar
por nada[7]. Esta afirmación de
autodominio del Apóstol cobra nueva
actualidad, cuando consideramos
algunos productos o servicios
informáticos que, al procurar una 
recompensa inmediata o
relativamente rápida, estimulan la
repetición. Saber poner un límite a



su uso evitará fenómenos como la
ansiedad o, en casos extremos, una
especie de dependencia. Nos puede
servir en este campo aquel breve
consejo: Acostúmbrate a decir que
no[8], detrás del cual se encuentra
una llamada a luchar con sentido
positivo, como el mismo san
Josemaría explicaba: Porque de esta
victoria interna sale la paz para
nuestro corazón, y la paz que
llevamos a nuestros hogares –cada
uno, al vuestro–, y la paz que
llevamos a la sociedad y al mundo
entero[9].

El uso de las nuevas tecnologías
dependerá de las circunstancias y
necesidades propias. Por eso, en este
ámbito cada uno ‒ayudado por el
consejo de los demás‒ debe
encontrar su medida. Cabe siempre
preguntarse si el uso es templado.
Los mensajes, por ejemplo, pueden
ser útiles para manifestar cercanía a
un amigo, pero si fueran tan



numerosos que acarrearan
interrupciones continuas en el
trabajo o el estudio, probablemente
estaríamos cayendo en la banalidad
y la pérdida de tiempo. En este caso,
el autodominio nos ayudará a vencer
la impaciencia y a dejar la respuesta
para más tarde, de modo que
podamos emplearnos en una
actividad que exigía concentración, o
simplemente prestar atención a una
persona con la que estábamos
conversando.

Ciertas actitudes ayudan a vivir la
templanza en este ámbito. Por
ejemplo, conectar el acceso a las
redes a partir de una hora
determinada, fijar un número de
veces al día para mirar la cuenta de
una red social o para comprobar el
correo electrónico, desconectar los
dispositivos por la noche, evitar su
uso durante las comidas y en los
momentos de mayor recogimiento,
como son los días dedicados a un



retiro espiritual. Internet se puede
consultar en momentos y lugares
apropiados, de modo que uno no se
ponga en una situación de navegar
por la web sin un objetivo concreto,
con el riesgo de toparse con
contenidos que contradicen un
planteamiento cristiano de la vida, o
al menos perder el tiempo con
trivialidades.

El convencimiento de que nuestras
aspiraciones más altas están más allá
de las satisfacciones rápidas que nos
podría dar un click, da sentido al
esfuerzo por vivir la templanza. A
través de esta virtud, se forja una
personalidad sólida y la vida
recobra entonces los matices que
la destemplanza difumina; se está
en condiciones de preocuparse de
los demás, de compartir lo propio
con todos, de dedicarse a tareas
grandes[10].



El valor del estudio

El hábito del estudio, que ordena el
afán de conocer hacia metas nobles,
suele relacionarse a la templanza.
Santo Tomás caracteriza la virtud de
la studiositas como un «cierto
entusiasmante interés por adquirir el
conocimiento de las cosas»[11], que
implica la superación de la
comodidad y la pereza. Cuanto más
intensamente la mente se aplique a
algo gracias a haberlo conocido,
tanto más se desarrolla regularmente
su deseo de aprender y saber.

El afán de saber es enriquecedor
cuando se pone al servicio de los
demás, y contribuye a fomentar un
recto amor al mundo, que nos
impulsa a seguir la evolución de las
realidades culturales y sociales en las
que nos movemos y que queremos
llevar a Dios. Pero esto es distinto del
vivir abocado hacia fuera, dominado
por una curiosidad que se



manifestaría, por ejemplo, en el
ansia de estar informados de todo o
de no querer perderse nada. Esa
actitud desordenada acabaría
conduciendo a la superficialidad, a la
dispersión intelectual, a la dificultad
para cultivar el trato con Dios, a la
pérdida del afán apostólico.

Las nuevas tecnologías, al ampliar
las fuentes de información
disponibles, son una ayuda valiosa
en el estudio de asuntos tan variados
como un proyecto académico de
investigación, la elección de un sitio
para las vacaciones familiares, etc.
Sin embargo, también existen varias
formas de desorden del apetito o
deseo de conocimiento: una persona
puede abandonar un determinado
estudio que constituye para ella una
obligación, y comenzar «otra
investigación menos beneficiosa»[12].
Por ejemplo, cuando la atención se
centra en la respuesta a un mensaje
o a la última actualización, en lugar



de concentrarse en el estudio o el
trabajo.

La curiosidad desmedida, que santo
Tomás caracterizaba como una
«inquietud errante del espíritu»[13],
puede conducir a la acidia: una
tristeza del corazón, una pesadez del
alma que no consigue responder a su
vocación que exige poner atención y
esfuerzo en el trato con el prójimo y
con Dios. La acidia es compatible con
una cierta agitación de la mente y el
cuerpo, pero que solo refleja la
inestabilidad interior. Por el otro
lado, el hábito del estudio mantiene
el vigor a la hora de trabajar y
relacionarse con los demás, da
eficacia al tiempo que empleamos e
incluso ayuda a encontrar gusto a las
actividades que exigen un esfuerzo
mental.



Proteger los tiempos de
silencio

La templanza allana el camino hacia
la santidad, pues construye un orden
interior que permite emplear la
inteligencia y la voluntad en lo que
se trae entre manos: ¿Quieres de
verdad ser santo? –Cumple el
pequeño deber de cada momento:
haz lo que debes y está en lo que
haces[14]. Para recibir la gracia
divina, para crecer en santidad, el
cristiano ha de meterse en la
actividad que es su materia de
santificación.

¿Las nuevas tecnologías favorecen la
superficialidad? Dependerá, sin
duda, del modo en que se utilicen.
Sin embargo, hay que estar
prevenidos contra la disipación: –
Dejas que se abreven tus sentidos y
potencias en cualquier charca. –Así
andas tú luego: sin fijeza,
esparcida la atención, dormida la



voluntad y despierta la
concupiscencia[15].

Evidentemente, cuando se cede a la
disipación por un empleo
desordenado del teléfono o de
internet, la vida de oración
encuentra obstáculos para su
desarrollo. No obstante, el espíritu
cristiano lleva a conservar la calma
mientras uno se mueve con soltura
en las diversas circunstancias de la
vida moderna: Los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos:
personas que, en medio del fragor
de la muchedumbre, sabemos
encontrar el silencio del alma en
coloquio permanente con el
Señor[16].

San Josemaría señalaba que el
silencio es como el portero de la
vida interior[17], y en esta línea
animaba a los fieles que viven en
medio del mundo a tener momentos
de mayor recogimiento, compatibles



con un trabajo intenso. Especial
importancia daba a la preparación
de la Santa Misa. En un ambiente
permeado por las nuevas
tecnologías, los cristianos saben
encontrar tiempos para el trato con
Dios, donde se recogen los sentidos,
la imaginación, la inteligencia, la
voluntad. Como el profeta Elías,
descubrimos al Señor no en el ruido
de los elementos y el ambiente, sino 
en un susurro de brisa suave[18].

El recogimiento que abre espacio al
coloquio con Jesucristo exige dejar
en un segundo plano otras
actividades que reclaman nuestra
atención. La oración pide
desconectarse de lo que nos pueda
distraer, y con frecuencia será
oportuno que la desconexión sea
física: desactivando las notificaciones
de un dispositivo, cerrando los
programas en ejecución o,
eventualmente, apagándolo. Es el



momento de dirigir la mirada al
Señor, y dejar en sus manos el resto.

Por otro lado, el silencio lleva a ser
atento con los demás y refuerza la
fraternidad, para descubrir 
personas que necesitan ayuda,
caridad y cariño[19]. En una época
donde contamos con recursos
tecnológicos que parecen
empujarnos a llenar todo nuestro día
de iniciativas, de actividades, de
ruido, es bueno hacer silencio fuera y
dentro de nosotros. En este sentido,
al reflexionar sobre el papel de los
medios de comunicación en la
cultura actual, el Papa Francisco ha
invitado a «recuperar un cierto
sentido de lentitud y de calma. Esto
requiere tiempo y capacidad de
guardar silencio para escuchar. (…)
Si tenemos el genuino deseo de
escuchar a los otros, entonces
aprenderemos a mirar el mundo con
ojos distintos y a apreciar la
experiencia humana tal y como se



manifiesta en las distintas culturas y
tradiciones»[20]. El esfuerzo por
formar una actitud personal de
escucha, y la promoción de espacios
de silencio, nos abre a los demás, y
de modo especial, a la acción de Dios
en nuestras almas y en el mundo.

[1] Francisco, Mensaje para Jornada
mundial de las comunicaciones
sociales, 24-I-2014.

[2] Benedicto XVI, Mensaje para
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-I-2012.

[3] Cfr. Surco, nn. 300 y 530.

[4] Francisco, Intención general para
el apostolado de la oración para
septiembre de 2013.

[5] Surco, n. 670.



[6] Amigos de Dios, n. 84.

[7] 1 Cor 6, 12.

[8] Camino, n. 5.

[9] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 28-X-1972.

[10] Amigos de Dios, n. 84.

[11] Santo Tomás, S. Th.II-II, q. 166, a.
2 ad 3.

[12]Santo Tomás, S. Th.II-II, q. 167, a.
1 resp.

[13]Santo Tomas, De Malo, q. 11, a. 4.

[14]Camino, n. 815.

[15]Ibid., n. 375.

[16]Forja, n. 738.

[17]Camino, n. 281.

[18] Cfr. 1 Re 19, 11-13.



[19] Conversaciones, n. 96.

[20] Francisco, Mensaje para la
XLVIII Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24 de enero
de 2014.

J.C. Vásconez ‒ R. Valdés

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-
interioridad-en-la-era-digital/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/

	Cultivar la interioridad en la era digital
	La virtud de la templanza, una aliada
	El valor del estudio
	Proteger los tiempos de silencio


