opusdei.org

Cultivar la
interioridad en la
era digital

Llamadas, mensajes, tweets,
alertas... teléfonos y
ordenadores han cambiado
nuestro acceso a la realidad.
¢Como lograr que sean una
ayuda para nuestra vida
ordinaria al servicio de Dios 'y
de los demas?

13/10/2014

Las nuevas tecnologias han
aumentado el volumen de



informacion que recibimos en cada
instante, y quizas hoy ya no nos
sorprenda que nos lleguen en tiempo
real las noticias de sitios lejanos.
Estar enterado y tener datos de lo
que sucede es progresivamente mas
facil. Surgen, quiza, nuevos retos, y
en particular este: ;como gestionar
los recursos informaticos?

El aumento de la informacion
disponible impone a cada uno de
nosotros la necesidad de cultivar una
actitud reflexiva. Es decir, la
capacidad de discernir los datos que
son valiosos de los que no lo son. A
veces es complicado, pues «la
velocidad con la que se suceden las
informaciones supera nuestra
capacidad de reflexion y de juicio, y
no permite una expresion mesurada
y correcta de uno mismo»[1]. Sialo
anterior se suma que las tecnologias
de comunicacion nos ofrecen una
gran cantidad de estimulos que
reclaman nuestra atencion (mensajes



de texto, imagenes, musica), es
evidente el riesgo de acostumbrarse
a responder a estos inmediatamente,
sin tener en cuenta la actividad que
estabamos realizando en ese
momento.

El silencio forma parte del proceso
comunicativo, al abrir momentos de
reflexion que permitiran asimilar lo
que se percibe y dar una respuesta
adecuada al interlocutor:
«Escuchamos y nos conocemos mejor
a nosotros mismos; nace y se
profundiza el pensamiento,
comprendemos con mayor claridad
lo que queremos decir o lo que
esperamos del otro; elegimos como
expresarnos»[2].

En la vida cristiana, el silencio juega
un papel importantisimo, pues es
condicion para cultivar una
interioridad que permite oir la voz
del Espiritu Santo y secundar sus
mociones. San Josemaria relacionaba



al silencio, la fecundidad y la
eficacia[3], y el Papa Francisco ha
pedido oraciones «para que los
hombres y mujeres de nuestro
tiempo, a menudo abrumados por el
bullicio, redescubran el valor del
silencio y sepan escuchar a Diosy a
los hermanos»*. ;Cémo conseguir
esta interioridad, en un ambiente
marcado por las nuevas tecnologias?

La virtud de la templanza,
una aliada

Sefiala san Josemaria una
experiencia con la que es facil
identificarse: "Me bullen en la
cabeza los asuntos en los
momentos mas inoportunos..."”,
dices. Por eso te he recomendado
que trates de lograr unos tiempos
de silencio interior,... y la guarda
de los sentidos externos e
internos|[5]. Para alcanzar un
recogimiento que lleve a meter las
potencias en la tarea que realizamos,



y asi poder santificarla, es preciso
ejercitarse en la guarda de los
sentidos. Y esto se aplica de modo
especial al uso de los recursos
informaticos, que —como todos los
bienes materiales— se deben emplear
con moderacion.

La virtud de la templanza es una
aliada para conservar la libertad
interior al moverse por los
ambientes digitales. Templanza es
sefiorio[6], porque ordena nuestras
inclinaciones hacia el bien en el uso
de los instrumentos con los que
contamos. Lleva a obrar de manera
que se empleen rectamente las cosas,
porque se les da su justo valor, de
acuerdo con la dignidad de hijos de
Dios.

Si queremos acertar en la eleccion de
aparatos electronicos, la contratacion
de servicios, o incluso al usar un
recurso informatico gratuito, resulta
16gico que consideremos su atractivo



o utilidad, pero también si aquello
corresponde con un estilo templado
de vivir: ;Esto me llevara a
aprovechar mas el tiempo, o me
procurara distracciones
inoportunas? ¢las funcionalidades
adicionales justifican una nueva
compra, o es posible seguir
utilizando el aparato que ya tengo?

El ideal de la santidad implica ir mas
alla de lo que es meramente licito —si
se puede...—, para preguntarse: esto,
;me acercard mas a Dios? Da mucha
luz aquella respuesta de san Pablo a
los de Corinto:«Todo me es licito».
Pero no todo conviene. «Todo me es
licito». Pero no me dejaré dominar
por nada[7]. Esta afirmacion de
autodominio del Apdstol cobra nueva
actualidad, cuando consideramos
algunos productos o servicios
informaticos que, al procurar una
recompensa inmediata o
relativamente rapida, estimulan la
repeticion. Saber poner un limite a



su uso evitara fendmenos como la
ansiedad o, en casos extremos, una
especie de dependencia. Nos puede
servir en este campo aquel breve
consejo: Acostumbrate a decir que
no[8], detras del cual se encuentra
una llamada a luchar con sentido
positivo, como el mismo san
Josemaria explicaba: Porque de esta
victoria interna sale la paz para
nuestro corazon, y la paz que
llevamos a nuestros hogares —cada
uno, al vuestro-, y la paz que
llevamos a la sociedad y al mundo
entero|9].

El uso de las nuevas tecnologias
dependera de las circunstancias y
necesidades propias. Por eso, en este
ambito cada uno —ayudado por el
consejo de los demdas— debe
encontrar su medida. Cabe siempre
preguntarse si el uso es templado.
Los mensajes, por ejemplo, pueden
ser utiles para manifestar cercania a
un amigo, pero si fueran tan



numerosos que acarrearan
interrupciones continuas en el
trabajo o el estudio, probablemente
estariamos cayendo en la banalidad
y la pérdida de tiempo. En este caso,
el autodominio nos ayudara a vencer
la impaciencia y a dejar la respuesta
para mas tarde, de modo que
podamos emplearnos en una
actividad que exigia concentracion, o
simplemente prestar atencion a una
persona con la que estabamos
conversando.

Ciertas actitudes ayudan a vivir la
templanza en este ambito. Por
ejemplo, conectar el acceso a las
redes a partir de una hora
determinada, fijar un numero de
veces al dia para mirar la cuenta de
una red social o para comprobar el
correo electronico, desconectar los
dispositivos por la noche, evitar su
uso durante las comidas y en los
momentos de mayor recogimiento,
como son los dias dedicados a un



retiro espiritual. Internet se puede
consultar en momentos y lugares
apropiados, de modo que uno no se
ponga en una situacion de navegar
por la web sin un objetivo concreto,
con el riesgo de toparse con
contenidos que contradicen un
planteamiento cristiano de la vida, o
al menos perder el tiempo con
trivialidades.

El convencimiento de que nuestras
aspiraciones mas altas estan mas alla
de las satisfacciones rapidas que nos
podria dar un click, da sentido al
esfuerzo por vivir la templanza. A
través de esta virtud, se forja una
personalidad sdlida y la vida
recobra entonces los matices que
la destemplanza difumina; se esta
en condiciones de preocuparse de
los demas, de compartir lo propio
con todos, de dedicarse a tareas
grandes[10].



El valor del estudio

El habito del estudio, que ordena el
afan de conocer hacia metas nobles,
suele relacionarse a la templanza.
Santo Tomas caracteriza la virtud de
la studiositas como un «cierto
entusiasmante interés por adquirir el
conocimiento de las cosas»[11], que
implica la superacion de la
comodidad y la pereza. Cuanto mas
intensamente la mente se aplique a
algo gracias a haberlo conocido,
tanto mas se desarrolla regularmente
su deseo de aprender y saber.

El afan de saber es enriquecedor
cuando se pone al servicio de los
demas, y contribuye a fomentar un
recto amor al mundo, que nos
impulsa a seguir la evolucion de las
realidades culturales y sociales en las
que nosS movemos y que queremos
llevar a Dios. Pero esto es distinto del
vivir abocado hacia fuera, dominado
por una curiosidad que se



manifestaria, por ejemplo, en el
ansia de estar informados de todo o
de no querer perderse nada. Esa
actitud desordenada acabaria
conduciendo a la superficialidad, a la
dispersion intelectual, a la dificultad
para cultivar el trato con Dios, a la
pérdida del afan apostolico.

Las nuevas tecnologias, al ampliar
las fuentes de informacion
disponibles, son una ayuda valiosa
en el estudio de asuntos tan variados
como un proyecto académico de
investigacion, la eleccion de un sitio
para las vacaciones familiares, etc.
Sin embargo, también existen varias
formas de desorden del apetito o
deseo de conocimiento: una persona
puede abandonar un determinado
estudio que constituye para ella una
obligacién, y comenzar «otra
investigacion menos beneficiosa»
Por ejemplo, cuando la atencion se
centra en la respuesta a un mensaje
0 a la ultima actualizacion, en lugar

[12]



de concentrarse en el estudio o el
trabajo.

La curiosidad desmedida, que santo
Tomads caracterizaba como una
«inquietud errante del espiritu»™?,
puede conducir a la acidia: una
tristeza del corazon, una pesadez del
alma que no consigue responder a su
vocacion que exige poner atencion y
esfuerzo en el trato con el préjimo y
con Dios. La acidia es compatible con
una cierta agitacion de la mente y el
cuerpo, pero que solo refleja la
inestabilidad interior. Por el otro
lado, el habito del estudio mantiene
el vigor a la hora de trabajar y
relacionarse con los demas, da
eficacia al tiempo que empleamos e
incluso ayuda a encontrar gusto a las
actividades que exigen un esfuerzo
mental.



Proteger los tiempos de
silencio

La templanza allana el camino hacia
la santidad, pues construye un orden
interior que permite emplear la
inteligencia y la voluntad en lo que
se trae entre manos: (Quieres de
verdad ser santo? -Cumple el
pequeiio deber de cada momento:
haz lo que debes y esta en lo que
haces[14]. Para recibir la gracia
divina, para crecer en santidad, el
cristiano ha de meterse en la
actividad que es su materia de
santificacion.

¢Las nuevas tecnologias favorecen la
superficialidad? Dependera, sin
duda, del modo en que se utilicen.
Sin embargo, hay que estar
prevenidos contra la disipacion: —
Dejas que se abreven tus sentidos y
potencias en cualquier charca. —-Asi
andas ta luego: sin fijeza,
esparcida la atencion, dormida la



voluntad y despierta la
concupiscencia[15].

Evidentemente, cuando se cede a la
disipacién por un empleo
desordenado del teléfono o de
internet, la vida de oracion
encuentra obstaculos para su
desarrollo. No obstante, el espiritu
cristiano lleva a conservar la calma
mientras uno se mueve con soltura
en las diversas circunstancias de la
vida moderna: Los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos:
personas que, en medio del fragor
de la muchedumbre, sabemos
encontrar el silencio del alma en
coloquio permanente con el
Seior[16].

San Josemaria sefialaba que el
silencio es como el portero de la
vida interior[17], y en esta linea
animaba a los fieles que viven en
medio del mundo a tener momentos
de mayor recogimiento, compatibles



con un trabajo intenso. Especial
importancia daba a la preparacion
de la Santa Misa. En un ambiente
permeado por las nuevas
tecnologias, los cristianos saben
encontrar tiempos para el trato con
Dios, donde se recogen los sentidos,
la imaginacion, la inteligencia, la
voluntad. Como el profeta Elias,
descubrimos al Sefior no en el ruido
de los elementos y el ambiente, sino
en un susurro de brisa suave[18].

El recogimiento que abre espacio al
coloquio con Jesucristo exige dejar
en un segundo plano otras
actividades que reclaman nuestra
atencion. La oracion pide
desconectarse de lo que nos pueda
distraer, y con frecuencia sera
oportuno que la desconexion sea
fisica: desactivando las notificaciones
de un dispositivo, cerrando los
programas en ejecucion o,
eventualmente, apagandolo. Es el



momento de dirigir la mirada al
Sefior, y dejar en sus manos el resto.

Por otro lado, el silencio lleva a ser
atento con los demas y refuerza la
fraternidad, para descubrir
personas que necesitan ayuda,
caridad y carifio[19]. En una época
donde contamos con recursos
tecnoldgicos que parecen
empujarnos a llenar todo nuestro dia
de iniciativas, de actividades, de
ruido, es bueno hacer silencio fuera y
dentro de nosotros. En este sentido,
al reflexionar sobre el papel de los
medios de comunicacion en la
cultura actual, el Papa Francisco ha
invitado a «recuperar un cierto
sentido de lentitud y de calma. Esto
requiere tiempo y capacidad de
guardar silencio para escuchar. (...)
Si tenemos el genuino deseo de
escuchar a los otros, entonces
aprenderemos a mirar el mundo con
ojos distintos y a apreciar la
experiencia humana tal y como se



manifiesta en las distintas culturasy
tradiciones»[20]. El esfuerzo por
formar una actitud personal de
escucha, y la promocion de espacios
de silencio, nos abre a los demas, y
de modo especial, a la accion de Dios
en nuestras almas y en el mundo.

[1] Francisco, Mensaje para Jornada
mundial de las comunicaciones
sociales, 24-1-2014.

[2] Benedicto XVI, Mensaje para
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-1-2012.

[3] Cfr. Surco, nn. 300 y 530.

[4] Francisco, Intencion general para
el apostolado de la oracion para
septiembre de 2013.

[5] Surco, n. 670.



[6] Amigos de Dios, n. 84.
[711 Cor 6, 12.
[8] Camino, n. 5.

[9] San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 28-X-1972.

[10] Amigos de Dios, n. 84.

[11] Santo Tomas, S. Th.II-II, q. 166, a.
2 ad 3.

[12]Santo Tomas, S. Th.II-II, q. 167, a.
1 resp.

[13]Santo Tomas, De Malo, q. 11, a. 4.
[14]Camino, n. 815.

[15]1bid., n. 375.

[16]Forja, n. 738.

[17]Camino, n. 281.

[18] Cfr. 1 Re 19, 11-13.



[19] Conversaciones, n. 96.

[20] Francisco, Mensaje para la
XLVIII Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24 de enero

de 2014.

J.C. Vasconez — R. Valdés

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-
interioridad-en-la-era-digital/
(28/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/
https://opusdei.org/es-ve/article/cultivar-la-interioridad-en-la-era-digital/

	Cultivar la interioridad en la era digital
	La virtud de la templanza, una aliada
	El valor del estudio
	Proteger los tiempos de silencio


