
opusdei.org

«Después de 50 años,
por fin, he
conseguido salir de
dudas»

Juan Arana es catedrático
emérito de Filosofía en la
Universidad de Sevilla. A lo
largo de su carrera ha sido
profesor invitado en la
Universidad de Navarra y ha
defendido en múltiples foros la
compatibilidad entre fe y razón.
Por eso, a muchos colegas les
extrañó cuando, el pasado
verano, publicó el libro
“Teología para incrédulos”, en
el que cuenta su camino hacia



la fe, que culminó hace un par
de años.

27/07/2021

¿Cómo resumiría su proceso de
conversión?

Hay muchos tipos de conversiones
pero para mí son especialmente
significativas dos. Por un lado, la
conversión filosófica, por decirlo así,
que consiste en aclarar con las
fuerzas que el hombre tiene y con las
ayudas que recibe de forma natural -
su educación, inteligencia, los datos
que va recogiendo, los maestros que
tiene o los libros que lee- las
respuestas que se refieren a Dios.
Pero no se puede decir que ha
recibido ninguna gracia
sobrenatural, ni que ha dado el paso
hacia una religión verdaderamente
vivida al cien por cien.



Una segunda conversión sería la
religiosa, que implica recibir una
gracia exterior que permite dar ese
paso de asumir no solamente que
Dios existe, sino que tiene un
nombre, Jesucristo, y que su venida
está canalizada a través de la Iglesia
católica, que él instituyó. A veces las
dos se juntan o a veces una opaca a
la otra.

En mi caso, nunca he sido ateo.
Desde los 18 años tenía muy claro
que, aunque la existencia de Dios
como un ser personal no se podía
demostrar como si fuese un teorema
matemático, las pruebas que hay a
favor son superiores a las que hay en
contra. Pero la conversión religiosa
se me resistió mucho más. A raíz de
la crisis del 68 y de mi estancia en
Madrid en aquellos tiempos, yo tenía
unas restricciones mentales que no
me permitían decir al cien por cien
“sí, creo que eso es así”.



¿Qué tipo de dudas tenía?

Mi búsqueda ha sido intelectual. Eso
no significa que niegue lo afectivo, lo
sentimental, lo imaginativo, sino que
para mí esas dimensiones de la vida
humana no eran tan problemáticas.
Nací en una familia feliz, mis padres
me querían, he tenido hermanos…
En el mundo he encontrado mucha
más buena gente que mala gente.
También encontré una mujer de la
cual me enamoré y llevamos más de
50 años juntos. Mi fallo era la parte
intelectual.

¿Cuándo diría que comenzó su
proceso hacia la fe?

Yo siempre quise salir de mis dudas,
desde muy joven. A los 20 años pensé
que debía dedicarme a resolverlas,
no de una manera tangencial, sino
como algo central en mi vida. Y por
eso estudié filosofía y he sido

https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Arana


profesor de esta disciplina. Con lo
cual, he tenido la suerte de que me
han pagado por aquello que quería
hacer.

Y lo más grande es que, al cabo de 50
años, he conseguido realmente salir
de dudas y he pasado de la
incredulidad a la fe. En cierto modo,
el libro es una especie de dar cuenta
de ese largo proceso, no de negación
de la fe, sino de la falta de
sentimiento de una persona que está
en una situación de dudas y que
tiene que dar todas las vueltas
posibles al tema. No para estar cien
por cien seguro, porque esa
seguridad no se tiene nunca, sobre
todo en las cuestiones realmente
importantes. Pero sí de una manera
suficiente como para asumir una
identidad como creyente.

Como la persona que de repente
tiene la corazonada de que tal
número va a salir en la lotería y es

https://bac-editorial.es/es/popular/1733-teologia-para-incredulos.html


capaz de apostar todo lo que tiene.
Mientras uno no es capaz de dar ese
paso de apostar absolutamente todo
lo que tiene a un determinado
número, en este caso a Dios a través
de Jesucristo y a través de la Iglesia
católica, no puede decir que es
creyente al cien por cien. Yo ese paso
solamente lo di hace dos años y
desde entonces estoy recogiendo los
frutos de toda una vida de trabajo, de
dudas, de sufrimientos y también de
alegrías.

¿Cuánto ha tardado en escribir
todo este proceso?

Este libro no está escrito en un día, ni
en un mes. Lo he ido escribiendo a
trozos, a lo largo de los últimos
veinte años. Poco a poco, a medida
que iba resolviendo cierta duda o
que tenía cierta experiencia, escribía
un capítulo, lo iba redondeando. Y
así se ha ido segmentando como si
fuese una estalactita, hasta que he



vuelto a la práctica de los
sacramentos, el paso decisivo hacia
la religión.

Te puede interesar. conferencia de
Juan Arana en la Universidad de
Navarra: "La filosofía en las
relaciones entre fe y ciencia"

¿Podría decirse que este es un
libro para ayudar a los que no
creen?

Es muy difícil totalizar. De la misma
manera que hay muchos tipos de
creyentes y también hay muchos
tipos de ateos y muchos tipos de
incrédulos y de agnósticos. Me
parece dificilísimo, diría que
imposible, dar una receta que pueda
valer para todos.



Yo he trabajado prácticamente toda
mi vida en una universidad pública y
en un ambiente, el filosófico, que es
prioritariamente no creyente; porque
la mayor parte de la gente que
estudia filosofía no ve la religión
como la primera alternativa. Y en ese
sentido me siento muy próximo a
ellos.

Todos tenemos nuestras dudas,
nuestras esperanzas y, de alguna
manera, nuestra fe. Cada uno tiene
que ir saliendo poco a poco de ese
agujero y buscar las certezas que
sean esenciales para poder llevar a
cabo una existencia con sentido. La
búsqueda del incrédulo es la
búsqueda de un sentido que no
encuentra, pero que por lo menos
tiene una cierta esperanza de
encontrar. Yo le diría a cualquier
incrédulo, o a cualquier ateo, o a
cualquier persona, que no renuncie a
las esperanzas que tiene y que al
final la cosa no es tan dura, tan



difícil, tan negra, tan pesimista como
en los momentos más de mayor
decaimiento.

Nietzsche, Marx... La idea de que
los hombres creen en Dios para
encontrar la esperanza ante los
temores y sufrimientos del mundo
ha calado mucho en nuestro
tiempo. ¿Usted qué respondería?

En la filosofía de los últimos dos
siglos la actitud dominante parece
que se inclina hacia el ateísmo, o por
lo menos a una situación de duda, de
escepticismo. Incluso ha generado
toda una actitud, que es lo que se
llama filosofía de la sospecha, que
pone entre paréntesis cualquier
presunta verdad o cualquier
presunta afirmación.

Creo que esa actitud crítica, en cierto
modo es buena, puesto que uno tiene
que tener el juicio para valorar
cuándo algo es una buena respuesta
y cuándo es una pseudo respuesta.



Lo que ocurre es que no se puede
automatizar y decir “por sistema
niego todo lo que se me plantee”. Hay
toda una jerarquía de sospechas y de
afirmaciones.

Yo opino que lo interesante de la
filosofía es la actitud de confirmar
que, efectivamente, no es que lo
tenga todo absolutamente claro y
seguro, pero soy una persona capaz
de apostar. Y voy a apostar fuerte por
lo que considero que es más
probablemente verdadero.

Lo que criticaría es la cerrazón, el
poner el “no” por delante. Es mejor
estar dispuesto a comprobar si lo que
me presentan como verdad resiste
mis dudas y también si resiste mi
indagación. Cuando honradamente
se mantiene esa actitud de intentar
ser un poco neutral, al final uno
empieza a notar que por dentro las
cosas no están tan fosilizadas, tan
inmóviles.



Una buena noche estrellada en el
campo es un espectáculo tan
maravilloso, tan sublime, que te hace
plantearte si realmente es posible
que eso esté ahí sin más. Tiene que
tener un sentido. Entonces ya no es
la pregunta de si hay sentido, sino
cuál es el sentido. Una vez que uno se
pone en esa tesitura, al final llega a la
conclusión de que no estamos solos y
de que merece la pena hacer esa
apuesta importante.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/conversion-
juan-arana-filosofo/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/conversion-juan-arana-filosofo/
https://opusdei.org/es-ve/article/conversion-juan-arana-filosofo/
https://opusdei.org/es-ve/article/conversion-juan-arana-filosofo/

	«Después de 50 años, por fin, he conseguido salir de dudas»

