
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (IV):
Cuando sabemos
ponernos a la
escucha

La vida de Moisés nos enseña
que, para cumplir la misión a la
que estamos llamados,
necesitamos ser transformados
por el Espíritu Santo a través de
la escucha de Dios en el diálogo
filial con Él.

01/03/2020



El Señor pensó en Moisés para una
misión crucial: guiar a su pueblo en
una nueva etapa de la historia de la
salvación. Con su cooperación, Israel
fue liberado de la esclavitud en
Egipto y conducido hasta la tierra
prometida. Por su mediación, el
pueblo judío recibió las tablas de la
Ley y las bases del culto a Dios.
¿Cómo llegó Moisés a ser lo que fue?
¿Cómo alcanzó esa sintonía con Dios
que, con el tiempo, lo llevó a ser un
gran bien para tantas personas, nada
menos que a todo su pueblo y a todos
los que vendríamos después?

Aunque Moisés había sido escogido
por Dios desde su nacimiento —basta
considerar su milagrosa
supervivencia de la persecución del
Faraón—, es curioso que no haya
encontrado al Señor hasta pasados
muchos años. En su juventud no
parecía más que un hombre común,
ciertamente preocupado por los de
su raza (cfr. Ex 2,15). Tal vez lo que



mejor explica esa transformación fue
su capacidad de escuchar al Señor[1].
De modo semejante, para llegar a ser
lo que estamos llamados a ser,
también nosotros necesitamos
transformarnos a través de la
escucha. Es verdad que no es fácil
llegar a experimentar lo que nos
cuenta el libro del Éxodo, que «el
Señor hablaba con Moisés cara a
cara, como se habla con un
amigo» (Ex 33,11). Es un proceso que
suele llevar años —la vida entera— y
muchas veces es preciso recomenzar
a aprender a hacer oración, como si
estuviéramos en los inicios de
nuestro diálogo con el Señor.

«¡Moisés, Moisés!»

Descubrir la necesidad de la oración
es saber que «él nos amó primero» (1
Jn 4,19) y que, siguiendo esa lógica,
también él nos habló primero: «Creó
Dios al hombre a su imagen, a
imagen de Dios lo creó; varón y



mujer los creó. Y los bendijo Dios, y
les dijo...» (Gn 1,27-28)[2]. Dios, que
tomó la iniciativa para crearnos por
amor y para elegirnos a una misión
determinada, también se nos
adelanta en la vida de oración. En
nuestro diálogo con el Señor es él
quien pronuncia la primera palabra.

Esta palabra inicial puede
reconocerse ya en el deseo de Dios,
que él mismo ha sembrado en
nuestro corazón y que se despierta
por mil experiencias distintas. La
primera aparición a Moisés tuvo
lugar en el Horeb, también llamado
«el monte de Dios». Allí, «el ángel del
Señor se le manifestó en forma de
llama de fuego en medio de una
zarza. Moisés miró: la zarza ardía
pero no se consumía. Y se dijo
Moisés: “Voy a acercarme y
comprobar esta visión prodigiosa:
por qué no se consume la zarza”» (Ex
3,2-3). No es mera curiosidad ante un
evento extraordinario, sino la clara



percepción de que algo trascendente,
superior a él mismo, está sucediendo.
En nuestra vida, también nosotros
podemos sorprendernos ante hechos
que nos abren una dimensión más
honda de la realidad. Puede ser un
descubrimiento íntimo, de algo que
tal vez antes nos había pasado
inadvertido: intuimos la presencia de
Dios al reconocer alguno de sus
dones, o al ver cómo las
contradicciones nos han hecho
madurar y nos han preparado para
afrontar distintas circunstancias o
tareas. Puede ser también un
descubrimiento en la realidad que
nos rodea: la familia, los amigos, la
naturaleza… De un modo u otro,
experimentamos la necesidad de
orar, de agradecer, de pedir… y nos
dirigimos a Dios. Ese es el primer
paso.

«Vio el Señor que Moisés se acercaba
a mirar y lo llamó de entre la zarza:
—¡Moisés, Moisés! Y respondió él: —



Heme aquí» (Ex 3,4). El diálogo se
establece cuando nuestra mirada se
encuentra con la de Dios, que ya nos
estaba mirando. Y las palabras —si es
que son necesarias— fluyen cuando
dejamos que vengan primero las
suyas. Si lo intentamos solos, no
podremos orar. Más bien, conviene
poner los ojos en el Señor y recordar
su promesa consoladora: «Sabed que
yo estoy con vosotros todos los días
hasta el fin del mundo» (Mt 28,20).

Así pues, una fe confiada en Dios es
ingrediente básico de cualquier
oración sincera. A menudo, el mejor
modo de comenzar a orar es pedir al
Señor que él nos enseñe. Es lo que
hicieron los apóstoles y es el camino
que san Josemaría nos animó a
recorrer: «Si no te consideras
preparado, acude a Jesús como
acudían sus discípulos: ¡enséñanos a
hacer oración! Comprobarás cómo el
Espíritu Santo ayuda a nuestra
flaqueza, pues no sabiendo siquiera



qué hemos de pedir en nuestras
oraciones, ni cómo conviene
expresarse, el mismo Espíritu facilita
nuestros ruegos con gemidos que son
inexplicables, que no pueden
contarse, porque no existen modos
apropiados para describir su
hondura»[3].

«Quítate las sandalias de los pies»

Al finalizar unos días de retiro
espiritual, la beata Guadalupe Ortiz
de Landázuri escribía a san
Josemaría: «De mi trato íntimo con
Dios, de mi oración, etc., ya le he
hablado otras veces: cuando pongo
un poco de mi parte el Señor me lo
hace fácil y me rindo del todo»[4]. La
iniciativa de la oración —y la oración
misma— son un don de Dios. Al
mismo tiempo, conviene también
preguntarse qué papel nos
corresponde a nosotros. El diálogo
con el Señor es una gracia y, por lo
mismo, no es algo meramente pasivo,



pues para recibir se necesita, de
alguna manera, querer recibirla.

Aparte de disponerse en modo
receptivo, ¿qué más se puede hacer
para tener una vida de oración
intensa? Un buen comienzo puede
ser darnos cuenta de ante quién
estamos, respondiendo con una
actitud de reverencia y de adoración.
En el diálogo del monte Horeb, «dijo
Dios: —No te acerques aquí; quítate
las sandalias de los pies, porque el
lugar que pisas es tierra sagrada. Y
añadió: —Yo soy el Dios de tu padre,
el Dios de Abrahán, el Dios de Isaac y
el Dios de Jacob. Moisés se cubrió el
rostro por temor a contemplar a
Dios» (Ex 3,5-6).

Quitarse las sandalias y cubrirse el
rostro fue la respuesta del más
grande profeta del pueblo de Israel
en su primer encuentro con Dios.
Con esos gestos expresaba su
conciencia de estar delante del Dios



trascendente. Algo parecido podemos
hacer nosotros cuando nos
acercamos a Jesús en el sagrario en
una actitud de adoración. Durante
una vigilia de oración, ante Jesús
sacramentado, Benedicto XVI se
expresaba con palabras que nos
hablan de cómo adorar al Señor:
«Aquí, en la Hostia consagrada, él
está ante nosotros y entre nosotros.
Como entonces, se oculta
misteriosamente en un santo silencio
y, como entonces, desvela
precisamente así el verdadero rostro
de Dios. Por nosotros se ha hecho
grano de trigo que cae en tierra y
muere y da fruto hasta el fin del
mundo (cfr. Jn 12, 24). Está presente,
como entonces en Belén. Y nos invita
a la peregrinación interior que se
llama adoración. Pongámonos ahora
en camino para esta peregrinación, y
pidámosle a él que nos guíe»[5].

La actitud de adoración puede
manifestarse en nuestra oración de



distintos modos. Ante el Santísimo,
por ejemplo, nos arrodillamos, como
un signo de nuestra pequeñez ante
Dios. Y cuando, por diversas
circunstancias, no sea posible rezar
ante el Santísimo, podemos realizar
actos equivalentes como mirar al
interior de nuestra alma para
descubrir allí al Señor, y poner el
alma de rodillas, recitando con calma
cada palabra de la oración inicial o
de otra oración que nos recuerde que
estamos en su presencia.

La nube lo cubrió

En un segundo momento de su
diálogo con Dios, Moisés recibió las
tablas de la Ley. La escena es
tremenda y, a la vez, de gran
intimidad: «La gloria del Señor se
posó sobre el monte Sinaí. La nube lo
cubrió durante seis días; al séptimo
el Señor llamó a Moisés de en medio
de la nube. La gloria del Señor se
manifestaba a los ojos de los hijos de



Israel como un fuego devorador
sobre la cima del monte. Moisés
penetró dentro de la nube y subió a
la montaña, y permaneció en la
montaña cuarenta días y cuarenta
noches» (Ex 24,16-18).

Esa nube, aparte de manifestar la
gloria de Dios y ser figura anticipada
de la presencia del Espíritu Santo,
permitía un ambiente de intimidad
en el diálogo entre el profeta y su
creador. Esto nos muestra que para
orar es necesario ejercitarse en
algunas destrezas que faciliten la
intimidad con Dios: amor al silencio,
exterior e interior; constancia; y una 
disciplina de la escucha que permita
percibir su voz.

A veces nos cuesta valorar el silencio
y, si en la oración no oímos nada,
tendemos a llenar el tiempo de
palabras, lecturas, o incluso
imágenes y sonidos. Pero es posible
que, aunque lo hagamos con buena



intención, de esa manera no
logremos escuchar al Señor. Tal vez
necesitamos una conversión al
silencio, que es más que un mero
callar. San Josemaría recogió un
apunte durante el verano de 1932 –
posteriormente recogido en Camino–
que muestra de modo gráfico cómo el
diálogo con Dios siempre tendrá que
pasar por esta ruta: «El silencio es
como el portero de la vida
interior»[6].

Mientras los sonidos externos y las
pasiones internas nos apartan de
nosotros mismos, el silencio nos
recoge y nos lleva a interrogarnos
sobre nuestra propia vida. El
activismo o la locuacidad en la
oración no nos acercan a Dios, ni nos
permiten tampoco una actividad
profunda. Con la agitación no queda
tiempo para recogerse, para pensar,
para vivir en profundidad, mientras
que el silencio —interior y exterior—
nos conduce al encuentro con el



Señor, a maravillarnos ante él. En
efecto, la oración necesita un silencio
que no sea meramente negativo,
vacío, sino que esté lleno de Dios, que
nos lleve a descubrir su presencia.
Como apuntaba la beata Guadalupe:
«Profundizar en ese silencio hasta
llegar a donde solo está Dios; donde
ni los ángeles, sin permiso nuestro,
pueden entrar». Y allí, «adorar a
Dios, alabarle y decirle cosas
tiernas»[7]. Ese es el silencio que
permite escuchar a Dios.

Se trata, en definitiva, de centrar
nuestra atención —inteligencia,
voluntad, afectos— en Dios, para
dejarnos interpelar por él. Por eso,
podemos hacernos las preguntas que
sugería el papa Francisco: «¿Hay
momentos en los que te pones en su
presencia en silencio, permaneces
con él sin prisas, y te dejas mirar por
él? ¿Dejas que su fuego inflame tu
corazón? Si no le permites que él
alimente el calor de su amor y de su



ternura, no tendrás fuego, y así
¿cómo podrás inflamar el corazón de
los demás con tu testimonio y tus
palabras?»[8].

Junto al silencio, es igualmente
necesaria la constancia, porque orar
es costoso. Supone tiempo y esfuerzo,
como sucedió a Moisés, que estuvo
seis días cubierto por la nube, y solo
al séptimo recibió la palabra del
Señor. Se requiere, en primer lugar,
una constancia exterior para
mantener un horario más o menos
fijo de oración y una duración
concreta. Esta fue una
recomendación constante en la vida
de san Josemaría: «Meditación. —
Tiempo fijo y a hora fija. —Si no, se
adaptará a la comodidad nuestra:
esto es falta de mortificación. Y la
oración sin mortificación es poco
eficaz»[9]. Esa constancia, si está
movida por el amor, será la puerta
de entrada para un trato de amistad
con Dios que estará cuajado de



conversación, ya que él no se
impone: solo nos habla si nosotros lo
deseamos. La constancia, por nuestra
parte, es una forma de manifestar y
cultivar un deseo ardiente de recibir
sus palabras de cariño.

Además de la constancia exterior, se
requiere una constancia interior,
como parte de la disciplina de la
escucha: necesitamos centrar la
inteligencia que se dispersa, mover la
voluntad que no termina de querer y
alimentar los afectos que algunas
veces no acompañan. Esto puede
cansar, sobre todo si hay que hacerlo
frecuentemente porque los estímulos
que nos distraen son muchos. Al
mismo tiempo, la escucha
disciplinada no se puede confundir
con un excesivo rigorismo o con unos
ejercicios de concentración
demasiado metódicos, porque la
oración fluye de acuerdo con muchas
circunstancias. Fundamentalmente
fluye por donde Dios permite —«el



viento sopla donde quiere» (Jn 3,8)—,
pero también corre de acuerdo con
nuestra situación particular. A veces
pasamos largos ratos pensando en
las personas a quienes amamos,
pidiendo al Señor por ellas, y eso
puede ser ya un diálogo de amor.

Algunos consejos concretos que
facilitan una escucha disciplinada
pueden ser: huir de la actitud 
multitarea para poder enfocarse y
estar presente durante el diálogo, sin
estar pensando en otras cosas;
fomentar la disposición de quien va a
aprender, reconociendo
humildemente nuestra nada y su
todo, tal vez sirviéndonos de
jaculatorias o breves oraciones;
formular al Señor preguntas
abiertas, dejándole espacio para que
nos responda cuando quiera, o
simplemente diciéndole que estamos
dispuestos a hacer lo que nos
indique; seguir el ritmo y el rumbo
por donde nos lleven las



consideraciones de su amor,
evitando las distracciones con otros
pensamientos colaterales; aprender a
tener la mente abierta para dejarnos
sorprender por él y para soñar con
los sueños de Dios, sin pretender
controlar demasiado la oración. De
este modo, nos vamos abriendo al
misterio y a la lógica del Señor, y eso
nos permite aceptar con paz el hecho
de desconocer por dónde nos llevará.

«Muéstrame tu gloria»

Al comenzar un rato de oración,
tenemos la expectativa razonable de
que el Señor nos hablará —como de
hecho sucede algunas veces—. Sin
embargo, podría frustrarnos que al
finalizar ese encuentro no hayamos
escuchado nada, o muy poco. En
cualquier caso, es preciso mantener
la certeza de que en la oración 
siempre hay fruto. En el monte Sinaí,
«Moisés exclamó: —Muéstrame tu
gloria». El Señor parece que quiere



colmar ese deseo: «Yo haré pasar
todo mi esplendor ante ti, y ante ti
proclamaré mi nombre —el Señor—,
porque tengo misericordia de quien
quiero y tengo compasión de quien
quiero». Sin embargo, sus palabras
toman de golpe un cariz que podría
parecer decepcionante: «Pero no
podrás ver mi rostro, pues ningún
ser humano puede verlo y seguir
viviendo (…). Cuando pase mi gloria,
te colocaré en la hendidura de la
roca y te cubriré con mi mano hasta
que haya pasado. Luego retiraré mi
mano y tú podrás ver mi espalda;
pero mi rostro no se puede ver» (Ex
33,18-23). Si Moisés se hubiera
sentido frustrado por no haber
conseguido ver el rostro de Dios,
como era su deseo, habría podido
abandonar su intento o perder la
motivación para futuros encuentros.
Y, en cambio, se dejó llevar por Dios y
así llegó a ser aquel «a quien el Señor
trataba cara a cara» (Dt 34,10).



La clave de la oración no consiste en
obtener resultados tangibles, ni
mucho menos en estar ocupados
durante un tiempo determinado. Lo
que buscamos mediante el diálogo
con el Señor no es un resultado
inmediato, sino ser capaces de llegar
hasta aquel lugar, aquel estado vital
—por decirlo de alguna manera— en
el que la oración se identifica cada
vez más con la propia vida:
pensamientos, afectos, ilusiones... Se
trata de estar con el Señor,
mantenernos en su presencia a lo
largo del día. En definitiva, el fruto
principal de la oración es vivir en
Dios. Así, la oración se entiende como
una comunicación de vida: vida
recibida y vida vivida, vida acogida y
vida entregada. No importa,
entonces, que no tengamos
sentimientos encendidos, o luces
fascinantes. De un modo mucho más
sencillo, el tema de nuestra oración
será —como nos decía san
Josemaría[10]— el tema de nuestra



vida, y viceversa, porque nuestra
vida entera se convertirá en
auténtica oración, avanzando en un
«cauce ancho, manso y seguro»[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Como sugiere el papa Benedicto
XVI en sus catequesis sobre la
oración: «Leyendo el Antiguo
Testamento, resalta una figura entre
las demás: la de Moisés,
precisamente como hombre de
oración», Audiencia general, 1-
VI-2011.

[2] Lo mismo sucede en el segundo
relato de la creación del hombre: cfr.
Gn 2,16. Las cursivas no son
originales del texto bíblico.

[3] Amigos de Dios, n. 244.



[4] Carta, 12-XII-1949, en: Letras a un
santo, II.

[5] Benedicto XVI, Discurso, 20-
VIII-2005.

[6] Camino, n. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87.

[8] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 151.

[9] Surco, n. 446.

[10] Es Cristo que pasa, n. 174.

[11] Amigos de Dios, n. 306.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/conocerle-y-

https://opusdei.org/es-ve/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/
https://opusdei.org/es-ve/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/


conocerte-iv-cuando-sabemos-
ponernos-a/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/
https://opusdei.org/es-ve/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/

	Conocerle y conocerte (IV): Cuando sabemos ponernos a la escucha

