
opusdei.org

Como en una
película: Más allá de
la trama

Parábolas como la del del
fariseo y el publicano nos
depararán más de una sorpresa
si sabemos bucear en las
palabras de Jesús.

27/10/2020

Como en el buen cine, la riqueza de
los pasajes evangélicos va más allá
de la trama principal. Existen otras 
subtramas, con significados
profundos, que responden a una



gran variedad de circunstancias y
lectores. Y muchas veces el guion
presentará un desenlace que dejará
desconcertados a los espectadores.

La parábola del fariseo y el
publicano (cfr. Lc 18,9-14) tiene una
trama bien definida. San Lucas
expone su interpretación por
anticipado: se refiere «a algunos que
confiaban en sí mismos teniéndose
por justos y despreciaban a los
demás» (Lc 18,9). De primeras, uno
quizá puede pensar: «Este episodio
no va conmigo porque mis
problemas son ahora otros». Pero, ¿el
texto no ofrece otros sentidos? ¿Qué
sorpresas deparará el relato? Solo si
buceamos en las palabras de Jesús
descubriremos esas subtramas que
ayudarán a orientar nuestra vida.

Las sorpresas del Evangelio

Las parábolas de Jesús son muy
dadas a las sorpresas. En las historias
que cuenta siempre hay algo de



inusual. Muchas veces sus
protagonistas y sus acciones nos
desconciertan: un patrón que
determina el salario sin proporción
al trabajo realizado, un servidor que
arrastra una deuda propia de una
multinacional, un padre que
organiza una fiesta para acoger a un
hijo sin exigir la justa reparación, un
juez y un administrador corruptos…
Pero este no es el caso de la parábola
del fariseo y el publicano. En ella sus
protagonistas son más bien 
normalitos, conocidos por los oyentes
de la época y por nosotros: uno vive
dedicado a la causa de Dios y el otro
es considerado un traidor por
recaudar impuestos para el pueblo
extranjero. La trama, por tanto, no
presenta muchas sorpresas en un
primer vistazo.

Pero donde sí encontramos un
elemento que rompe los esquemas es
en la perspectiva. Jesús nos da un
enfoque insólito: nos hace testigos



del diálogo de dos personas con Dios,
nos permite entrar allí donde solo el
Señor mismo y el interesado tienen
acceso. En una situación normal
podríamos juzgar las acciones
visibles, pero no las intenciones, ya
que no están a nuestro alcance. Por
eso podemos siempre salvar la
intención del que actúa, pues para
nosotros normalmente permanecerá
oculta: «Mientras interpretes con
mala fe las intenciones ajenas, no
tienes derecho a exigir comprensión
para ti mismo»[1].

En cambio, en esta parábola que
Jesús construye se nos permite nada
más y nada menos que contemplar la
competencia divina para juzgar.
Nuestra mirada no es solo externa,
sino que escuchamos la oración de
uno y de otro.

La oración del fariseo es de acción de
gracias. De entrada, no presume ante
Dios, sino que le agradece, dando por



supuesto que es el apoyo divino el
que le ha permitido comportarse
como se ha comportado: «Oh Dios, te
doy gracias porque no soy como los
demás hombres» (Lc 18,11). Si
atribuye al Señor el no haber
cometido robos, injusticias o
adulterios de los que sea consciente,
está también dando a entender que
sin el auxilio divino podría haber
caído en todo eso. Y ciertamente no
es como un publicano, ni en su
trabajo, ni a la luz de sus
conciudadanos, ni en su compromiso
religioso. Respecto a esto último,
incluso se excede, pues describe unas
prácticas religiosas que van más allá
de lo prescrito al piadoso israelita:
ayuna dos veces por semana y paga
el diezmo de sus posesiones.

El publicano, por su parte, tiene poco
por lo que dar gracias y se limita a
refugiarse en la misericordia divina:
«Oh Dios, ten compasión de mí, que
soy un pecador» (Lc 18,13). Es como



un resumen que representa un
arrepentimiento real. La descripción
de sus gestos corporales –«se
golpeaba el pecho» (Lc 18,13)–
expresa que está sinceramente
dolido de lo que no ha hecho bien.

Una no justificación insólita

Ahora que hemos sido testigos de
una y otra oración, estamos en
condiciones de emitir nuestro juicio.
Pero, antes de poder hacerlo, Jesús se
adelanta y nos muestra la segunda
sorpresa.

Primero, afirma que el publicano
«bajó justificado a su casa» (Lc
18,14). Nos parece bien y lógico. Bien,
porque queremos apoyar el deseo
divino: «¿Acaso me agrada la muerte
del impío, oráculo del Señor Dios, y
no que se convierta de sus caminos y
viva?» (Ez 18,23). Lógico, porque la
infinita misericordia de Dios no
espera más que el arrepentimiento



sincero para obrar esa maravilla de
la justificación.

Ahora bien, lo que rompería los
moldes de los oyentes de la época
sería el «aquel no» (Lc 18,14), es
decir, la afirmación contundente de
que el fariseo no bajó justificado a su
casa. La muchedumbre,
desconcertada, se comenzaría a
preguntar: «¿Nada cuenta el empeño
del fariseo por cumplir con exceso
sus deberes hacia Dios? ¿Vamos a
entender que lo que une a Dios es el
pecado? El fariseo no puede ser
perdonado de robos que no cometió.
¿Qué debería haber dicho? ¿Cuál es
el problema?».

Una posible respuesta a esta
pregunta nos la puede dar la
introducción de san Lucas a esta
parábola: es una historia sobre
personas que desprecian a otros
teniéndose por justos. Despreciar a
los otros está evidentemente mal. Y



fácilmente se llega a esa situación
por comparación. Podría parecer
lógico que el fariseo se sintiera
aventajado al compararse con un
pecador público. El problema no está
en ese sentimiento, sino en la
comparación misma. El fariseo
define su vida por comparación con
los «demás hombres» y,
aprovechando las circunstancias, con
el publicano que tiene al lado. En ese
proceso hay un error de fundamento.
El valor de una vida es el que tiene a
los ojos de Dios y todas las
comparaciones del mundo no son
capaces de emular ni de lejos el
alcance de la mirada divina. En el
fondo, quien se compara, no es del
todo feliz, porque valora
constantemente las acciones de los
demás y necesita que la gente admire
las propias obras.

Al despreciar al publicano que tiene
delante, el fariseo está descuidando
el mandamiento más importante:



amar a Dios y al prójimo. En el
primer caso, porque se pone en su
lugar y cree que puede juzgar a los
hombres; en el segundo, porque en
lugar de dirigir al publicano una
mirada de misericordia se fija
solamente en su pecado. «Podemos
mirarnos dentro y ver si también
nosotros consideramos a alguien
inferior, descartable, aunque solo sea
con palabras. Recemos para pedir la
gracia de no considerarnos
superiores, de creer que tenemos
todo en orden, de no convertirnos en
cínicos y burlones»[2].

La comparación sirve como recurso
para aquietar la conciencia. No
porque revele motivos para estar
serenos, sino porque esconde la luz
que revelaría lo que necesita ser
redimido. «El pecado de los fariseos
no consistía en no ver en Cristo a
Dios, sino en encerrarse
voluntariamente en sí mismos; en no
tolerar que Jesús, que es la luz, les



abriera los ojos. Esta cerrazón tiene
resultados inmediatos en la vida de
relación con nuestros semejantes. El
fariseo que, creyéndose luz, no deja
que Dios le abra los ojos, es el mismo
que tratará soberbia e injustamente
al prójimo»[3].

De este modo, el fariseo es incapaz de
definir por qué va a tener necesidad
de la misericordia de Dios. Y no es
pequeño el problema, porque solo la
misericordia divina nos puede llevar
a la meta –nos puede salvar– y no
nuestras solas fuerzas.

El interrogante que suscita el
rechazo de la oración del fariseo lo
producen también otras palabras de
Jesús: «No he venido a llamar a los
justos sino a los pecadores» (Mt 9,13).
Pero uno podría preguntarse: «¿Y los
justos? ¿Tiene uno que buscar
positivamente el pecado para que
Jesús lo llame?». De alguna manera,
san Pablo sale al paso de esta



cuestión: «¿Tendremos que
permanecer en el pecado para que la
gracia se multiplique? ¡De ninguna
manera! Los que hemos muerto al
pecado ¿cómo vamos a vivir todavía
en él?» (Rm 6,1-2). Se trataría, por
tanto, de un planteamiento que
pervierte la lógica de lo que el Señor
pretende. El pecado nunca es
deseable, pero «si decimos que no
tenemos pecado, nos engañamos a
nosotros mismos, y la verdad no está
en nosotros» (1Jn 1,8). Y lo crucial no
es el pecado en abstracto, sino el mío
en concreto. Es decir, o descubro mi
indigencia, o no me abriré a la
misericordia de Dios, que es la única
que me puede salvar.

Desde este punto de vista, la ventaja
que tiene el publicano no es el
pecado, sino el clamor general de su
entorno que le recuerda que es un
pecador. Su indigencia es palmaria,
pública, proclamada. Su único
recurso es: «Oh, Dios, ten compasión



de mí». El publicano nos presenta así
cuál es el camino a seguir: «Actúa
como un humilde, seguro solo de ser
un pecador necesitado de piedad. Si
el fariseo no pedía nada porque tenía
ya todo, el publicano puede solo
mendigar la misericordia de Dios. Y
esto es bello. Mendigar la
misericordia de Dios. Presentándose 
con las manos vacías, con el corazón
desnudo y reconociéndose pecador,
el publicano muestra a todos
nosotros la condición necesaria para
recibir el perdón del Señor. Al final
justamente él, despreciado así, se
convierte en icono del verdadero
creyente»[4].

El inesperado desenlace

Y finalmente, cuando uno quiere
sacar consecuencias de todo esto,
llega el giro de guion, la sorpresa
final. El fariseo mira al publicano, lo
desprecia... ¡y yo me doy cuenta de
que estoy despreciando al fariseo por



despreciar al publicano! Descubro
con sorpresa que la referencia a esos
«que confiaban en sí mismos
teniéndose por justos y despreciaban
a los demás» no tiene como
destinatarios solo a unos personajes
de otra época, sino que su función es
poner en guardia ante una amenaza
concreta y continua para aquel que
quiere ponerse de parte de Dios.

Uno que lee habitualmente el
Evangelio en principio está
vitalmente más cerca del fariseo que
del publicano. Lo más probable es
que no sea un delincuente, que no
cometa tropelías clamorosas, que no
lleve un estilo de vida deshonesto o
contrapuesto al ideal cristiano. Por
eso interesa mucho recordar que
Jesús no se enfrenta a los fariseos
porque los odia, sino porque los ama.
El amor infinito y concreto de Dios
manifestado en Jesucristo no ha
venido a la tierra para denunciar por
despecho a los malhechores. Ha



venido a revelarnos la altura y la
profundidad de un Amor del que
tenemos necesidad imperiosa. Y a
veces una reprensión puede ser un
buen instrumento para que se abran
nuestros ojos, para que
reconozcamos que somos
menesterosos ante Dios.

No hay por qué pensar que el fariseo
sea malo, perverso y negador de sus
miserias. Es que ¡simplemente no las
ve! Y al contemplar esta historia que
Jesús nos cuenta, surge urgente la
necesidad de pedir al Señor que nos
haga ver nuestras fragilidades. «Si
Dios prefiere la humildad no es para
degradarnos: la humildad es más
bien la condición necesaria para ser
levantados de nuevo por él, y
experimentar así la misericordia que
viene a colmar nuestros vacíos. Si la
oración del soberbio no llega al
corazón de Dios, la humildad del
mísero lo abre de par en par. Dios
tiene una debilidad: la debilidad por



los humildes. Ante un corazón
humilde, Dios abre totalmente su
corazón»[5].

[1] Surco n. 635.

[2] Francisco, Homilía, 27-X-2019.

[3] Es Cristo que pasa, n. 71.

[4] Francisco, Audiencia 1-VI-2016.

[5] Ibíd.

Carlos Jódar / Photo: Ben White
(Unsplash)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/como-en-una-
pelicula-mas-alla-de-la-trama/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/
https://opusdei.org/es-ve/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/
https://opusdei.org/es-ve/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/

	Como en una película: Más allá de la trama

