
opusdei.org

Carta pastoral del 2-
X-2011

En la fecha en que se
conmemora la Fundación del
Opus Dei, Mons. Javier
Echevarría dirige a los fieles de
la Prelatura una extensa carta,
en la que trata algunos aspectos
de la formación para la vida
espiritual y la nueva
evangelización.

11/01/2012

SUMARIO



FORMACIÓN PARA LA NUEVA
EVANGELIZACIÓN

Como los primeros cristianos

Necesidad e importancia de la
formación

Libertad, docilidad, sentido de
responsabilidad

FORMACIÓN HUMANA

Templanza

Fortaleza

Tono humano

El tono humano de los ministros
sagrados FORMACIÓN ESPIRITUAL

Identificarse con Jesucristo

Los medios

El Sacramento de la Reconciliación

Espíritu de iniciativa y docilidad



Humildad y prudencia al impartir la
dirección espiritual

La formación litúrgica

La liturgia de la Palabra

La liturgia eucarística FORMACIÓN
EN LA DOCTRINA CATÓLICA

Fidelidad al Magisterio y libertad en
lo opinable

FORMACIÓN PARA EL APOSTOLADO

Apostolado personal de amistad y
confidencia

Apostolado de la familia y con la
juventud

Apostolado y cultura

FORMACIÓN PROFESIONAL

Trabajo y unidad de vida

Rectitud de intención



Espontaneidad apostólica

* * *

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Desde el mandato apostólico
recibido del Señor (cfr. Mt 28, 19-20),
la Iglesia no ha cesado de
evangelizar. Muchos frutos vinieron
en el transcurso de los siglos: por la
gracia de Dios, también la Obra y
cada uno de sus fieles. Como en otras
épocas, también ahora se está
desarrollando en muchos ambientes
un fuerte proceso de
descristianización que lleva consigo
pérdidas muy graves para la
humanidad. Dios ha enviado siempre
a la Iglesia santos que, con su palabra
y con su ejemplo, han sabido
reconducir las almas a Cristo. Como
ha escrito el Papa Benedicto XVI en
su encíclica sobre la esperanza, el
cristianismo no es solamente una
"buena noticia", una



comunicación de contenidos , sino 
una comunicación que comporta
hechos y cambia la vida [1] .

Me detengo ahora en algunos
aspectos de esa formación para
nuestra vida espiritual y para tomar
parte en la "nueva evangelización",
como la definió el beato Juan Pablo
II.

En 1985, el primer sucesor de
nuestro Padre nos dirigió una carta
pastoral, moviéndonos a participar
muy activamente en este apostolado,
insistiendo en la necesidad de
esmerarnos en la formación personal
y en la extensión de esa labor a las
almas.

También Benedicto XVI guía ahora a
los cristianos por estas mismas
sendas. La reciente creación del
Pontificio Consejo para la promoción
de la nueva evangelización [2] es una
muestra de ese interés. Todos nos
sentimos interpelados por sus



palabras en la reciente Jornada
Mundial de la Juventud, cuando
animaba a los jóvenes a dar
testimonio de la fe en los más
diversos ambientes, incluso allí
donde hay rechazo o indiferencia.
No se puede encontrar a Cristo y
no darlo a conocer a los demás.
Por tanto, no os guardéis a Cristo
para vosotros mismos. Comunicad
a los demás la alegría de vuestra
fe. El mundo necesita el testimonio
de vuestra fe, necesita ciertamente
a Dios [3] .

FORMACIÓN PARA LA NUEVA
EVANGELIZACIÓN Como los primeros
cristianos

2. Como la Obra ha venido al mundo
precisamente para recordar la
llamada universal a la santidad y al
apostolado, san Josemaría afirmaba
que la manera más fácil de
entender el Opus Dei es pensar en
la vida de los primeros cristianos.



Ellos vivían a fondo su vocación
cristiana; buscaban seriamente la
perfección a la que estaban
llamados por el hecho, sencillo y
sublime, del Bautismo. No se
distinguían exteriormente de los
demás ciudadanos [4] .

En Pentecostés, el Paráclito impulsó a
los Apóstoles y a los demás discípulos
a evangelizar, reavivando en sus
mentes las enseñanzas de Jesucristo.
Basta leer los escritos del Nuevo
Testamento, para comprobar cómo
una de las primeras ocupaciones de
los Doce era plantar la semilla de la
fe y alimentarla con sus enseñanzas,
de palabra y por carta. La paciente
labor de formación que el Señor
realizó con los Apóstoles durante tres
años, prolongada sin pausas por ellos
y sus colaboradores, con la asistencia
del Espíritu Santo, transformó el
mundo antiguo hasta hacerlo
cristiano.



Necesidad e importancia de la
formación

3. San Josemaría impulsó a todos a
adquirir y a mejorar constantemente
la propia formación cristiana,
presupuesto indispensable para
crecer en intimidad con Jesucristo y
darle a conocer a otras almas. Discite
benefacere ( Is 1, 17), aprended a
hacer el bien, repetía con palabras
del profeta Isaías; porque es inútil
que una doctrina sea maravillosa y
salvadora, si no hay hombres
capacitados que la lleven a la
práctica [5] . Desde sus primeros
pasos como sacerdote, dedicó
muchas energías a formar
doctrinalmente a las personas que se
acercaban a su labor pastoral; luego,
con el desarrollo del Opus Dei,
intensificó esa dedicación y dispuso
los medios necesarios para dar
continuidad a la tarea formativa; en
primer lugar de sus hijos, pero
también de las innumerables



personas —hombres y mujeres,
jóvenes y gente madura, sanos y
enfermos—, que se mostraban
dispuestos a acoger en sus almas ese
mensaje.

Nuestro Padre consideraba cinco
aspectos de la formación: humano,
espiritual, doctrinal-religioso,
apostólico y profesional. Afirmaba
que un hombre, una mujer, se va
haciendo poco a poco, y nunca
llega a hacerse del todo, a realizar
en sí mismo toda la perfección
humana de que la naturaleza es
capaz. En un aspecto determinado,
puede incluso llegar a ser el mejor,
en relación con todos los demás, y
quizá a ser insuperable en esa
actividad concreta natural. Sin
embargo, como cristiano su
crecimiento no tiene límites [6] .

En lo humano, si nos examinamos
con sinceridad, descubrimos
enseguida que precisamos



perfeccionar nuestro carácter,
nuestro modo de ser, adquiriendo y
mejorando las virtudes humanas que
constituyen el soporte de las
sobrenaturales. Lo mismo ocurre en
la formación espiritual, pues siempre
existe la posibilidad de progresar en
las virtudes cristianas, especialmente
en la caridad, que es la esencia de la
perfección.

En el aspecto doctrinal-religioso,
también nuestro conocimiento de
Dios y de la doctrina revelada puede
y debe crecer: para conformar mejor
con los misterios de la fe nuestra
inteligencia, nuestra voluntad y
nuestro corazón, y asimilarlos con
mayor profundidad.

El apostolado, a su vez, es un mar
sin orillas , y se requiere
preparación para anunciar el amor
de Cristo en nuevos ambientes y en
más países. Éste era el programa de
san Josemaría desde los comienzos,



como aparece en un autógrafo de los
primeros años de la Obra: conocer a
Jesucristo. Hacerlo conocer.
Llevarlo a todos los sitios . El
prestigio profesional viene a ser el 
anzuelo de pescador de hombres
[7] , para extender el reinado de
Cristo —presente ya en su Iglesia—
en la sociedad.

El panorama es tan vasto que jamás
podremos decir: ¡ya estoy formado! 
Nosotros nunca decimos basta.
Nuestra formación no termina
nunca: todo lo que habéis recibido
hasta ahora —explicaba nuestro
Padre— es fundamento para lo que
vendrá después [8] .

Libertad, docilidad, sentido de
responsabilidad

4. La identificación con Jesucristo
requiere la libre cooperación
humana: «El que te hizo sin ti, no te
justifica sin ti» [9] . Esta
correspondencia personal juega un



papel imprescindible, pero donde no
alcanza la criatura llega la gracia de
Dios. El Señor nos ha dejado con
libertad, que es un bien muy
grande y el origen de muchos
males, pero también es el origen
de la santidad y del amor [10] .
Origen del amor: sólo los seres libres
están en condiciones de amar y ser
felices. Difícilmente crece el amor
donde impera la coacción. Y no hay
fidelidad sin la decisión libre y firme
de identificarse con la Voluntad de
Dios.

La Iglesia posee el remedio para
curar la debilidad humana,
consecuencia del pecado, que se
manifiesta —entre otras cosas— en la
disminución de libertad interior. Ese
remedio, la gracia divina, no sólo
sana la libertad natural, sino que la
eleva a una libertad nueva y más
alta. Jesucristo, en efecto, nos ha
arrancado de la esclavitud de la
corrupción para participar de la



libertad gloriosa de los hijos de Dios ( 
Rm 8, 21). Por eso —exhorta el
Apóstol— , manteneos firmes, y no os
dejéis sujetar de nuevo bajo el yugo de
la servidumbre ( Gal 5, 1).

¿Quieres tú pensar —invita san
Josemaría— (...) si mantienes
inmutable y firme tu elección de
Vida? ¿Si al oír esa voz de Dios,
amabilísima, que te estimula a la
santidad, respondes libremente
que sí? [11] . La decisión personal de
nuestra respuesta a la llamada de
Dios, en la Iglesia y en la Obra, es
precisamente la razón de nuestra
perseverancia. Más aún, esa libertad
se realiza en plenitud, alcanza todo
su sentido, sólo mediante la entrega
amorosa a la Voluntad de Dios, como
hizo Jesús.

La libertad personal —que
defiendo y defenderé siempre con
todas mis fuerzas— me lleva a
demandar con convencida



seguridad, consciente también de
mi propia flaqueza: ¿qué esperas
de mí, Señor, para que yo
voluntariamente lo cumpla? [12] .
Y añade nuestro Padre: nos
responde el mismo Cristo: veritas
liberabit vos ( Jn 8, 32); la verdad
os hará libres. ¿Qué verdad es ésta,
que inicia y consuma en toda
nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré, con la
alegría y con la certeza que
provienen de la relación entre Dios
y sus criaturas: saber que hemos
salido de las manos de Dios, que
somos objeto de la predilección de
la Trinidad Beatísima, que somos
hijos de tan gran Padre [13] .

5. Al incorporarse al Opus Dei, cada
uno acepta libremente el
compromiso de formarse para dar
cumplimiento a la misión de la Obra
en el seno de la Iglesia, y acude, por
eso, con agradecimiento a los medios
específicos de formación que



estableció san Josemaría, fiel al
querer divino.

Ponderemos seriamente y con
frecuencia la obligación de
formarnos bien doctrinalmente,
obligación de prepararnos para
que entiendan; para que, además,
sepan después expresarse los que
nos escuchan [14] . De ahí la
necesidad de acudir a los medios de
formación dispuestos a
aprovecharlos a fondo.

Como señalaba Juan Pablo II,
«algunas convicciones se revelan
especialmente necesarias y fecundas
en la labor formativa. Antes que
nada, la convicción de que no se da
formación verdadera y eficaz si cada
uno no asume y no desarrolla por sí
mismo la responsabilidad de la
formación. En efecto, ésta se
configura esencialmente como "auto-
formación". Además está la
convicción de que cada uno de



nosotros es el término y a la vez el
principio de la formación. Cuanto
más nos formamos, más sentimos la
exigencia de proseguir y profundizar
tal formación; como también cuanto
más somos formados, más nos
hacemos capaces de formar a los
demás» [15] .

FORMACIÓN HUMANA

6. En el aspecto humano, la
formación tiende a fortalecer las
virtudes y contribuye a la
configuración del carácter: el Señor
nos quiere muy humanos y muy
divinos, con los ojos puestos en Él,
que es perfecto Dios y perfecto
hombre [16] .

El edificio de la santidad se asienta
sobre bases humanas: la gracia
presupone la naturaleza. Por eso el
Concilio Vaticano II recomienda a los
fieles laicos que tengan en sumo
aprecio aquellas virtudes «que se
refieren a las relaciones sociales, esto



es, la honradez, el espíritu de justicia,
la sinceridad, los buenos
sentimientos, la fortaleza de alma,
sin las cuales no puede darse una
auténtica vida cristiana» [17] .

Una sólida personalidad se construye
en la familia, en la escuela, en el
lugar de trabajo, en las relaciones de
amistad, en las variadas situaciones
de la existencia. Se necesita, además,
aprender a conducirse con nobleza y
rectitud. De este modo, se mejora el
carácter como base para fortalecer la
fe ante las dificultades internas o
externas. No faltan hombres y
mujeres que quizá no han tenido
ocasión de escuchar la palabra
divina o que la han olvidado. Pero
sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reúne
esas condiciones está a punto de
ser generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el



fundamento de las sobrenaturales
[18] .

Actualmente se hace más necesario
redescubrir el valor y la necesidad de
las virtudes humanas, pues algunos
las consideran en oposición a la
libertad, a la espontaneidad, a lo que
piensan equivocadamente que es
"auténtico" en el hombre. Olvidan,
quizá, que esas perfecciones
habituales del entendimiento y de la
voluntad facilitan actuar bien, con
rectitud, y hacen que la convivencia
social sea justa, pacífica, amable.

Aunque el ambiente que se respire
en algunas partes dificulte captar
estos valores, no por eso las virtudes
humanas dejan de resultar
atractivas. Ante los múltiples
reclamos que no llenan el corazón, la
persona humana termina por buscar
algo que merezca realmente la pena.
Por eso, a los cristianos se nos
presenta la gran labor de mostrar,



primero con el propio ejemplo, la
belleza de una vida virtuosa, es decir,
plenamente humana, una vida feliz.

En la actualidad se nos muestran
especialmente relevantes la
templanza y la fortaleza.

Templanza

7. Templanza es señorío . Señorío
que se logra cuando se advierte que 
no todo lo que experimentamos en
el cuerpo y en el alma ha de
resolverse a rienda suelta. No todo
lo que se puede hacer se debe
hacer. Resulta más cómodo dejarse
arrastrar por los impulsos que
llaman naturales; pero al final de
ese camino se encuentra la
tristeza, el aislamiento en la
propia miseria [19] .

Esta virtud introduce orden y medida
en el deseo, dominio firme y
moderado de la razón sobre las
pasiones. Su ejercicio no se reduce a



una pura negación, que sería una
caricatura de esta virtud. Tiende a
que el bien deleitable y la atracción
que suscita se integren
armónicamente en la madurez global
de la persona, en la salud del alma. 
La templanza no supone
limitación, sino grandeza. Hay
mucha más privación en la
destemplanza, en la que el corazón
abdica de sí mismo, para servir al
primero que le presente el pobre
sonido de unos cencerros de lata
[20] .

La experiencia revela que la
intemperancia dificulta el juicio para
determinar lo verdaderamente
bueno. ¡Qué pena causan aquellos en
los que el placer se convierte en el
criterio de sus decisiones! La persona
destemplada se deja guiar por las
múltiples sensaciones que el
ambiente le despierta. Y, dejando de
lado la verdad de las cosas y
buscando la felicidad en experiencias



fugaces —que, por ser pasajeras y
sensibles, nunca satisfacen del todo,
sino que inquietan y desestabilizan
—, hacen entrar a la criatura en una
espiral auto-destructiva. Por el
contrario, la templanza confiere
serenidad y reposo; no acalla ni
niega los buenos deseos y nobles
pasiones, sino que vuelve al hombre
dueño de sí.

En este campo adquieren una
especial responsabilidad los
Supernumerarios, con su empeño en
crear hogares cristianos. San
Josemaría comentaba que los padres
deben enseñar a sus hijos a vivir con
sobriedad (...). Es difícil, pero hay
que ser valiente: tened valor para
educar en la austeridad [21] . El
modo más eficaz de transmitir este
enfoque, sobre todo a los niños
pequeños, es el ejemplo, pues sólo
entenderán la belleza de la virtud
cuando contemplen cómo renunciáis
a un capricho por amor de ellos, o



sacrificáis vuestro propio descanso
por atenderles, por acompañarles,
por cumplir vuestra misión de
padres. Ayudadles a administrar lo
que usan: les haréis un gran bien.
Insisto: si cuidáis la templanza en
vuestros hogares, el Señor premiará
vuestra abnegación y sacrificio de
madres y padres; y surgirán
vocaciones de dedicación a Dios en el
seno de vuestra propia casa.

Fortaleza

8. En ocasiones experimentamos
dentro de nosotros una cierta
resistencia al esfuerzo, a lo que
implica trabajo, sacrificio,
abnegación. La fortaleza «asegura en
las dificultades la firmeza y la
constancia en la búsqueda del bien.
Reafirma la resolución de resistir a
las tentaciones y de superar los
obstáculos en la vida moral. La
virtud de la fortaleza hace capaz de
vencer el temor, incluso de la



muerte, y de afrontar las pruebas y
las persecuciones» [22] .

Luchemos para adquirir hábitos de
vencimiento en detalles pequeños:
cumplir un horario, cuidar el orden
material, no ceder a los caprichos,
dominar enfados, acabar tareas, etc.
Podremos responder así con más
prontitud a las exigencias de nuestra
vocación cristiana. Además, la
fortaleza nos conducirá a la buena
paciencia, a sufrir sin hacerlo pesar a
los demás, a sobrellevar las
contrariedades que se derivan de
nuestras propias limitaciones y
defectos, del cansancio, del carácter
ajeno, de las injusticias, de la falta de
medios. Es fuerte el que persevera
en el cumplimiento de lo que
entiende que debe hacer, según su
conciencia; el que no mide el valor
de una tarea exclusivamente por
los beneficios que recibe, sino por
el servicio que presta a los demás.
El fuerte, a veces, sufre, pero



resiste; llora quizá, pero se bebe
sus lágrimas. Cuando la
contradicción arrecia, no se dobla
[23] .

Ciertamente, se requiere firmeza
para emprender a diario la tarea de
la propia santificación y del
apostolado en medio del mundo.
Surgirán quizá obstáculos, pero la
persona movida por la fuerza de Dios
— quoniam tu es fortitudo mea ( Sal
30 [31] 5), porque Tú eres, Señor, mi
fortaleza— no teme actuar,
proclamar y defender su fe, también
cuando esto suponga ir
contracorriente. Volvamos de nuevo
los ojos a los primeros cristianos:
ellos encontraron numerosas
dificultades, pues la doctrina de
Cristo aparecía —entonces como
ahora— un signo de contradicción ( 
Lc 2, 34). El mundo de hoy necesita
mujeres y hombres que ofrezcan en
su conducta cotidiana el testimonio
silencioso y heroico de tantos



cristianos que viven el Evangelio
sin componendas, cumpliendo su
deber [24] .

Tono humano

9. El afán por cultivar las virtudes
humanas colaborará a que se respire
el bonus odor Christi (cfr. 2 Cor 2, 15),
el buen aroma de Cristo. En este
contexto, se demuestra
especialmente importante el "tono
humano", el comportamiento cordial
y respetuoso en las relaciones con los
demás. Fomentémoslo en el seno de
la familia, en el lugar de trabajo, en
los momentos dedicados al
entretenimiento, al deporte, al
descanso, aunque no pocas veces se
precise también en eso ir
contracorriente. No tengamos miedo
si, en ocasiones, nuestra sencilla
naturalidad cristiana choca con el
ambiente, porque —como nos enseñó
san Josemaría— ésa es entonces la



naturalidad que el Señor nos pide 
[25] .

Hoy se alza imperiosa la necesidad
de cuidar el tono humano y de
promoverlo a nuestro alrededor. Con
frecuencia, en la familia y en la
sociedad se descuidan esas
manifestaciones de delicadeza en la
conducta, en aras de una falsa
naturalidad. Existen abundantes
maneras de contribuir a la formación
en este terreno. Lo primero, como
siempre, es el ejemplo, aunque
resultará también conveniente
insistir mediante conversaciones
personales y charlas a grupos de
personas. El respeto en el trato
mutuo se manifiesta en el modo de
vestir digno y honesto, en los temas
de conversaciones y tertulias, en la
promoción de un espíritu de servicio
alegre, dentro del hogar, de la
escuela, de los lugares de diversión o
descanso; en la atención material de



los hogares y en el cuidado de las
cosas pequeñas.

Particular importancia reviste el
interés por adquirir y fomentar un
serio nivel cultural, adecuado a las
circunstancias de cada uno, en
función de los estudios realizados,
del ambiente social, de los gustos y
aficiones personales. Me limitaré a
recordaros que aquí juegan un papel
importante las lecturas y el buen
aprovechamiento del tiempo
dedicado al oportuno descanso.

10. En los Centros del Opus Dei y en
las labores apostólicas alentadas por
fieles de la Prelatura, se procura que
los jóvenes se acostumbren a pensar
en los demás, con generosidad, con
afanes de servicio. Animemos
positivamente a que se forjen un
ideal de vida que no les encierre en
límites raquíticos, cómodos o
egoístas. Recordemos cómo san
Josemaría impulsaba a fomentar en



ellas y en ellos todas sus ambiciones
nobles, sobrenaturalizándolas.

Si cultivan esas ambiciones nobles,
con espíritu de superación y
sacrificio, aparecerá más hacedero y
sencillo el aprecio de la
trascendencia y el relieve
sobrenatural de esos esfuerzos; y
más fácilmente se ayudará a que
avancen en su vida interior y lleguen
a ser instrumentos idóneos en las
manos de Cristo, en servicio de la
Iglesia y de la sociedad.

Muchas chicas y muchos chicos
jóvenes —decía Juan Pablo II en una
ocasión— «son exigentes en lo que
atañe al sentido y al modelo de su
vida y desean librarse de la
confusión religiosa y moral.
Ayudadles en esta empresa. En
efecto, las nuevas generaciones están
abiertas y son sensibles a los valores
religiosos, aunque a veces sea de
modo inconsciente. Intuyen que el



relativismo religioso y moral no da la
felicidad y que la libertad sin la
verdad es vana e ilusoria» [26] . La
criatura que se conforma con
horizontes reducidos, muy
difícilmente llegará a adquirir una
verdadera formación humana y
cristiana. No dejemos de alentar a los
jóvenes para que sepan enfrentarse
con los problemas de este mundo.

El tono humano de los ministros
sagrados

11. Para los sacerdotes también se
revela imprescindible el ejercicio de
las virtudes humanas, por la
naturaleza misma del ministerio
pastoral. Los presbíteros desarrollan
su labor en medio del mundo, en
contacto inmediato con toda clase de
personas, que —como puntualizó
don Álvaro— «suelen ser jueces
inexorables del sacerdote, y se fijan
ante todo en su modo de proceder
como hombre» [27] .



Un sacerdote afable, educado,
disponible para dedicar su tiempo a
los demás, sabe presentarse bien y
hacer agradable la lucha del
cristiano.

Ninguna circunstancia apartó a san
Josemaría de la elevada idea que
tenía del sacerdote. Aunque, por una
parte, debe hacerse todo para todos
para llegar a todos (cfr. 1 Cor 9, 19),
por otra, no ha de olvidar que es
representante de Jesucristo entre los
hombres. Por tanto, es lógico que
deba esforzarse —dentro de sus
limitaciones personales— para que
los demás fieles descubran, a través
de su comportamiento personal, el
rostro del Señor. Conservan toda su
actualidad las recomendaciones que
nuestro Fundador dirigía a los
clérigos, instándoles a cuidar la
corrección en el modo de vestir, para
que la gente estuviera en condiciones
de reconocerles como ministros de



Cristo, como dispensadores de los
misterios de Dios (cfr. 1 Cor 4, 1).

El sacerdocio abarca toda la
existencia del presbítero.
Precisamente por esto, porque ha de
aparecer real y constantemente
disponible, se le ha de reconocer
fácilmente, y el traje sacerdotal —la
sotana o el clergyman — lo distingue
de modo claro. En la sociedad actual
—muy ligada a la cultura de la
imagen y, a la vez, quizá alejada de
Dios—, la vestimenta sacerdotal no
pasa inadvertida. Por eso, los
sacerdotes de la Prelatura que
ejercen su ministerio pastoral en una
iglesia, llevan habitualmente el traje
talar en el templo, y también en
nuestros Centros. De los países
donde hay otras costumbres —
comentaba nuestro Padre— , no digo
nada. Haremos siempre lo que
disponga la Iglesia. Sin embargo,
dentro de casa llevaremos la
sotana: los que hablan de libertad



deben, al menos, respetar nuestra
libertad de vestir en casa [28] .

FORMACIÓN ESPIRITUAL

12. Esta faceta ha de ocupar «un
puesto privilegiado en la vida de
cada uno, llamado como está a crecer
ininterrumpidamente en la
intimidad con Jesús, en la
conformidad con la Voluntad del
Padre, en la entrega a los hermanos
en la caridad y en la justicia» [29] .

El Papa Benedicto XVI ha recordado
que el itinerario formativo del
cristiano en la tradición más
antigua de la Iglesia, aun sin
descuidar la comprensión
sistemática de los contenidos de la
fe, tuvo siempre un carácter de
experiencia, en el cual era
determinante el encuentro vivo y
persuasivo con Cristo, anunciado
por auténticos testigos [30] . La
vida de unión con Cristo, la búsqueda
de la santidad, se nutre de auxilios



espirituales: conocimiento de la
doctrina católica, vida litúrgica y
sacramental, acompañamiento
espiritual.

Identificarse con Jesucristo

13. Con la acción del Espíritu Santo,
los modos de seguir a Jesucristo
dentro de la Iglesia son
innumerables. Así lo anotaba nuestro
Padre, cuando escribía: habéis de
ser tan varios, como variados son
los santos del cielo, que cada uno
tiene sus notas personales
especialísimas. —Y, también, tan
conformes unos con otros como los
santos, que no serían santos si
cada uno de ellos no se hubiera
identificado con Cristo [31] .

El Opus Dei, además de las prácticas
de piedad —todas tradicionales en la
Iglesia— que recomienda a sus fieles
o a quienes se acercan a las labores
apostólicas, transmite un espíritu,
para afrontar y dar sentido a la



propia vida, fundamentándola en la
filiación divina en Cristo. El eje —el 
quicio — sobre el que gira toda la
labor de santificación, propia y
ajena, es el trabajo profesional
realizado del mejor modo posible, en
unión con Jesucristo y con el deseo
de servir a los demás.

Esta ayuda espiritual facilita la
unidad de vida, porque los fieles de
la Prelatura y los socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
aprenden a tomar ocasión de las
situaciones concretas en que se
encuentran, para convertirlas en
ocasión y medio de santidad y de
apostolado, actuando siempre con la
más plena libertad personal en las
cuestiones profesionales, familiares,
sociales, políticas, etc., que la Iglesia
deja a la personal decisión de los
católicos.

En este sentido, san Josemaría
explicaba que es imposible



establecer una diferencia entre
trabajo y contemplación: no se
puede decir hasta aquí se reza, y
hasta aquí se trabaja. Se continúa
siempre rezando, contemplando en
la presencia de Dios. Siendo
hombres de acción en apariencia,
vamos a parar a donde fueron a
parar los místicos más altos: volé
tan alto, tan alto, / que le di a la
caza alcance, hasta el corazón de
Dios [32] . ¿Cómo no descubrir un
eco de estas enseñanzas en las
palabras del Papa Juan Pablo II,
dirigidas en Castelgandolfo a fieles
del Opus Dei? «Vivir unidos a Dios en
el mundo, en cualquier situación,
tratando de mejorarse a sí mismos
con la ayuda de la gracia y dando a
conocer a Jesucristo con el
testimonio de la vida. ¿Y qué hay más
bello y más entusiasmante que este
ideal? Vosotros, insertos y mezclados
en esta humanidad alegre y dolorosa,
queréis amarla, iluminarla, salvarla»
[33] .



Los medios

14. La unión del trabajo con la lucha
ascética, la contemplación y el
ejercicio de la misión apostólica,
requiere una honda preparación: por
eso, el Opus Dei nos ofrece un amplio
abanico de recursos de formación
personales y colectivos. Entre los
personales, uno reviste especial
importancia: es la charla fraterna,
que llamamos también Confidencia
precisamente por su carácter
interpersonal lleno de confianza.

Es una conversación de dirección
espiritual, que se sitúa en el contexto
del servicio fraterno, para vivir a
fondo, con libertad y
responsabilidad, el encuentro
cotidiano con Cristo en medio del
mundo. Ya en las páginas del Nuevo
Testamento encontramos cómo el
Señor quiso servirse de la mediación
de hombres y mujeres para
encaminar las almas hacia la meta de



la santidad. Cuando llama a san
Pablo en el camino de Damasco, le
pide que acuda a otro hombre,
Ananías, que le comunicará lo que ha
de saber acerca del nuevo camino
que está a punto de emprender (cfr. 
Hch 9, 6-18; 22, 10-15). Luego irá a
Jerusalén videre Petrum , para ver a
Pedro y aprender de él muchos
aspectos de la doctrina y de la vida
cristianas (cfr. Gal 1, 18). De hecho, la
dirección espiritual es una tradición
cuyo espíritu se remonta a los
primeros pasos de la Iglesia.

En el Opus Dei, esa ayuda espiritual
tiende a facilitar que las personas
asimilen con fidelidad el espíritu que
nuestro Fundador recibió de Dios y
nos transmitió, y que ha sido
propuesto por la Iglesia como un
camino de santidad [34] .

15. San Josemaría explicaba que, en
la Obra, la dirección espiritual
personal se realiza in actu , es decir,



en el momento en que se tiene esa
conversación. Esa atención se sitúa
en el ámbito del consejo para ayudar
a progresar en la vida cristiana.
Nuestro Padre comparaba alguna vez
la dirección espiritual a la tarea de
un hermano, que se preocupa por la
marcha de los hermanos más
jóvenes; de un amigo o una amiga
leales, movidos por el deseo de
invitar a otros a ser mejores
cristianos [35] . En definitiva, la
Confidencia es una conversación
entre hermanos, y no la de un
súbdito con su superior. Los que
atienden esas charlas fraternas
actúan con una delicadeza
extraordinaria, fruto de la
preocupación exclusiva por la vida
interior y las tareas apostólicas de
sus hermanos, sin pretender jamás
influir en los asuntos temporales —
de carácter profesional, social,
cultural, político, etc.— de cada uno.



En la Obra, la separación entre el
ejercicio de la jurisdicción y la
dirección espiritual se asegura en la
práctica, entre otras cosas, por el
hecho de que precisamente quienes
reciben charlas de dirección
espiritual —los Directores locales y
algunos otros fieles especialmente
preparados, y los sacerdotes al
celebrar el sacramento de la
Penitencia— no tienen ninguna
potestad de gobierno sobre las
personas que atienden. El Régimen
local, en lo que comporta de
capacidad de gobierno, no se refiere
a las personas, sino sólo a la
organización de los Centros y de las
actividades apostólicas; la función de
los Directores locales, en lo que se
refiere a sus hermanos, es de consejo
fraterno. No coinciden en un mismo
sujeto, por lo tanto, las funciones de
jurisdicción y de ayuda espiritual. En
la Prelatura, la única base de la
autoridad de gobierno sobre las
personas es la jurisdicción, que



reside sólo en el Prelado y en sus
Vicarios.

¿Qué ofrece, pues, el Opus Dei?
Fundamentalmente, una dirección
espiritual a sus fieles y a las demás
personas que la pidan. Los fieles de
la Prelatura, porque aspiramos a
nuestra santificación personal y a
realizar la misión del Opus Dei en la
Iglesia, no tenemos inconveniente, de
ordinario, en hablar con quienes nos
indican los Directores —aunque sea
alguien más joven—, siempre con
plena libertad y con fe en la gracia
divina, que se sirve de instrumentos
humanos. La charla fraterna no es
una cuenta de conciencia. Si en esa
dirección espiritual se nos pregunta
algo —y, en ocasiones, puede ser
bueno y hasta necesario que nos
pregunten—, procederán con mucha
delicadeza, porque nadie está
obligado, concretamente, a decir en
la Confidencia lo que es materia de
confesión.



Todo lo que os menciono, hijas e
hijos míos, os parecerá obvio, pero
he deseado recogerlo en el contexto
actual de la sociedad, que manifiesta
una particular sensibilidad por el
respeto a la intimidad de las
personas, aunque también abundan,
en ciertos ambientes, la falta de
pudor y de respeto a la vida privada
de los demás. A todos nos explicaron,
al poco de conocer la Obra, que no se
nos ocurría, ni se nos ocurre, llamar
"mi director espiritual" a quien nos
escucha, sencillamente porque,
repito, no se da ese personalismo en
la Obra, ni se ha dado nunca. El que
recibe una Confidencia transmite el
espíritu del Opus Dei sin añadiduras:
quien tiene el encargo de ofrecer esa
ayuda desaparece para poner a las
almas frente al Señor, dentro de las
características de nuestro camino.
Un camino, decía nuestro Padre, el
de la Obra, que es muy ancho. Se
puede ir por la derecha o por la
izquierda; a caballo, en bicicleta;



de rodillas, a cuatro patas como
cuando erais niños; y también por
la cuneta, siempre que no se salga
del camino [36] .

El Sacramento de la Reconciliación

16. Además de la charla fraterna,
acudimos —de ordinario,
semanalmente— a un sacerdote para
recibir la ayuda espiritual que está
unida a la Confesión sacramental.
Como es bien comprensible, nos
ayudan los confesores que se
designan para los distintos Centros,
que se han ordenado para servir en
primer lugar a sus hermanas y
hermanos, con total disponibilidad, y
—porque conocen y viven el mismo
espíritu— tienen una específica
preparación para orientarnos, nunca
para mandar. De modo análogo se
comporta quien suele acudir al
médico de familia, cuando lo hay, en
lugar de ir a un desconocido.



A la vez, como siempre dejó muy
claro san Josemaría, los fieles de la
Prelatura, al igual que todos los
católicos, gozan de plena libertad
para confesarse o hablar con
cualquier sacerdote que tenga
facultades ministeriales: os
sorprenderá que os recuerde esta
verdad tan clara, pero me interesa
mencionarla porque quizá podría ser
menos conocida por quienes nada
saben del Opus Dei o del espíritu de
libertad propio de los seguidores de
Jesucristo. Además, nuestro Padre
estableció que habitualmente sean
personas distintas quienes nos
atiendan en la charla fraterna y en la
Confesión.

Espíritu de iniciativa y docilidad

17. La dirección espiritual requiere,
en las personas que la reciben, el
deseo de progresar en el seguimiento
de Cristo. Son ellas las primeras
interesadas en buscar ese impulso



con la frecuencia oportuna, abriendo
el corazón con sinceridad, de modo
que les puedan sugerir metas,
señalar posibles desviaciones,
alentar en momentos de dificultad,
facilitar consuelo y comprensión. Por
eso, se mueven con espíritu de
iniciativa y de responsabilidad. El
consejo de otro cristiano y
especialmente —en cuestiones
morales o de fe— el consejo del
sacerdote, es una ayuda poderosa
para reconocer lo que Dios nos
pide en una circunstancia
determinada; pero el consejo no
elimina la responsabilidad
personal: somos nosotros, cada
uno, los que hemos de decidir al
fin, y habremos de dar
personalmente cuenta a Dios de
nuestras decisiones [37] .

Al acudir a la dirección espiritual,
para secundar la acción del Espíritu
Santo y crecer espiritualmente e
identificarnos con Cristo, debemos



cultivar las virtudes de la sinceridad
y de la docilidad, que resumen la
actitud del alma creyente ante el
Paráclito. Así describía esta
recomendación san Josemaría,
dirigiéndose a todos los fieles, de la
Obra o no. Conocéis de sobra las
obligaciones de vuestro camino de
cristianos, que os conducirán sin
pausa y con calma a la santidad;
estáis también precavidos contra
las dificultades, prácticamente
contra todas, porque se
vislumbran ya desde los principios
del camino. Ahora os insisto en
que os dejéis ayudar, guiar, por un
director de almas, al que confiéis
todas vuestras ilusiones santas y
los problemas cotidianos que
afecten a la vida interior, los
descalabros que sufráis y las
victorias. En esa dirección
espiritual mostraos siempre muy
sinceros: no os concedáis nada sin
decirlo, abrid por completo
vuestra alma, sin miedos ni



vergüenzas. Mirad que, si no, ese
camino tan llano y carretero se
enreda, y lo que al principio no era
nada, acaba convirtiéndose en un
nudo que ahoga [38] .

Y, haciendo eco a la enseñanza de los
Padres de la Iglesia y de los autores
espirituales, apoyado en la
experiencia de muchos años de
práctica pastoral, insistía: si el
demonio mudo se introduce en un
alma, lo echa todo a perder; en
cambio, si se le arroja fuera
inmediatamente, todo sale bien,
somos felices, la vida marcha
rectamente: seamos siempre 
salvajemente sinceros , pero con
prudente educación [39] .

El Señor vuelca su gracia
abundantemente sobre la humildad
de quienes reciben con visión
sobrenatural los consejos de la
dirección espiritual, viendo en esa
ayuda la voz del Espíritu Santo. Sólo



una efectiva docilidad de corazón y
de mente hace posible el progreso en
el camino de la santidad, ya que el
Paráclito, con sus inspiraciones y con
los consejos de quienes nos atienden,
va dando tono sobrenatural a
nuestros pensamientos, deseos y
obras. Él es quien nos empuja a
adherirnos a la doctrina de Cristo
y a asimilarla con profundidad,
quien nos da luz para tomar
conciencia de nuestra vocación
personal y fuerza para realizar
todo lo que Dios espera. Si somos
dóciles al Espíritu Santo, la imagen
de Cristo se irá formando cada vez
más en nosotros e iremos así
acercándonos cada día más a Dios
Padre . Los que son llevados por el
Espíritu de Dios, esos son hijos de
Dios ( Rm 8, 14) [40] .

Humildad y prudencia al impartir la
dirección espiritual



18. Me detengo ahora en las
disposiciones de quien asiste a otros
en la dirección espiritual. Resalta, en
primer lugar, la de querer a los
demás como son, buscando
exclusivamente su bien. Así, su
actitud será siempre positiva,
optimista y alentadora. Además,
deberá también fomentar en sí
mismo la virtud de la humildad, para
no perder de vista que sólo es un
instrumento (cfr. Hch 9, 15), del que
el Señor desea servirse para la
santificación de las almas.

Por otra parte, se esmerará en
prepararse lo mejor posible para
ejercitar su tarea, conocer los
principios fundamentales de la vida
espiritual que de ordinario recorren
las almas, y dudar prudentemente —
es decir, no fiarse exclusivamente de
su criterio— si se presentan
situaciones especiales. En estos casos,
además de rezar más, pedirá más
luces al Espíritu Santo, para estudiar



y enfocar el asunto. Si es necesario,
de acuerdo con las enseñanzas de la
Moral, se puede hacer una consulta a
personas más doctas, presentándola
como un caso hipotético y
modificando las circunstancias, de
manera que —para guardar
rigurosamente el silencio de oficio—
quede completamente a salvo la
identidad de quien se trate, y
siempre con la debida prudencia.

En la Obra, desde siempre,
conocíamos y aceptábamos
expresamente que la persona con
quien se habla fraternalmente pueda
consultar al Director pertinente,
cuando lo considere oportuno para
ayudar mejor al interesado. Con el
fin de que quede aún más de
manifiesto el espíritu de libertad y de
confianza en esas situaciones —que
no serán ni habituales ni frecuentes
—, la persona que recibe la charla
fraterna plantea al interesado si
desea pedir consejo él mismo a un



Director o si prefiere que lo haga el
que escucha su Confidencia. Es una
manera de proceder que refuerza las
medidas de delicadeza y de
prudencia vividas desde el principio.

A la vez, todos cuentan con la
libertad de acudir directamente al
Padre o a un Director Regional o de
la Delegación, para hablar de la
propia vida interior. Esto nos ofrece
la garantía, a quienes acudimos a la
dirección espiritual en el Opus Dei,
de que vamos a recibir lo que
necesitamos y deseamos: el espíritu
que nos transmitió san Josemaría, sin
añadiduras ni modificaciones. Al
mismo tiempo, ni de lejos se lesiona
el deber de mantener el secreto
natural, que se guarda con el
máximo cuidado y severidad: una
persona que no fuera ejemplar en
este punto, carecería de una
disposición fundamental para
impartir dirección espiritual.



Quienes atienden a otros, procuran
fomentar en todo momento la
libertad interior de esas almas, para
que respondan voluntariamente a los
requerimientos del amor de Dios. La
dirección espiritual se ofrece, por
tanto, sin uniformar a los fieles del
Opus Dei; eso sería ilógico y una falta
de naturalidad. La Obra nos quiere
libérrimos y diversos. Pero nos
quiere ciudadanos católicos
responsables y consecuentes, de
forma que el cerebro y el corazón
de cada uno de nosotros no vayan
dispares, cada uno por su lado,
sino concordes y firmes, para
hacer en todo momento lo que se
ve con claridad que hay que hacer,
sin dejarse arrastrar —por falta de
personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o
modas pasajeras [41] . Lógicamente,
han de hablar con la fortaleza
necesaria para estimularles a
caminar por la senda que Dios les
marca; pero también con suavidad



extrema, porque no son ni se sienten
dueños, sino servidores de las almas: 
fortiter in re, suaviter in modo . En
efecto, la prudencia exige que,
siempre que la situación lo
requiera, se emplee la medicina,
totalmente y sin paliativos,
después de dejar al descubierto la
llaga (...). En primer lugar hemos
de proceder así con nosotros
mismos, y con quienes, por
motivos de justicia o de caridad,
tenemos obligación de ayudar [42] .

No ha de ser rémora en este encargo
el pensamiento de que también uno
mismo debe mejorar en ese punto
concreto. ¿Acaso no cura un médico
que esté enfermo, aun cuando el
trastorno que le aqueja sea
crónico?; ¿le impedirá su
enfermedad prescribir a otros
enfermos la receta adecuada?
Claro que no: para curar, le basta
poseer la ciencia oportuna y
ponerla en práctica, con el mismo



interés con el que combate su
propia dolencia [43] .

La formación litúrgica

19. Dentro de la formación espiritual,
muy unida a la formación doctrinal-
religiosa, se sitúa el amor por la
sagrada liturgia de la Iglesia en la
que —de modo eminente en la Santa
Misa— se realiza la obra de nuestra
Redención [44] . La Santa Misa nos
sitúa (...) ante los misterios
primordiales de la fe, porque es la
donación misma de la Trinidad a la
Iglesia. Así se entiende que la Misa
sea el centro y la raíz de la vida
espiritual del cristiano [45] .

El mensaje cristiano es performativo .
Es decir, el Evangelio, y la liturgia
que lo trae a nuestra existencia, no es
solamente una comunicación de
realidades que se pueden saber, sino
una comunicación que comporta
hechos y cambia la vida [46] .



Nadie con sentido común y sentido
sobrenatural puede pensar que la
liturgia es "cosa de clérigos"; o que
los clérigos "celebran" y el pueblo
simplemente "asiste". Bien lejos de
semejante concepción, san Josemaría
impulsaba la participación de todos:
desde la comprensión de la conexión
íntima entre liturgia de la Palabra y
liturgia eucarística, o de la
dimensión esencial de la adoración
en la celebración, hasta detalles
concretos como el uso del misal de
fieles, para facilitar su participación:
primero desde el corazón y después
con las palabras y los gestos
previstos. Recuerdo haber oído que,
ya en los años treinta del siglo
pasado, para dar más vigor a esa
enseñanza, quiso que se dialogara la
Misa, con una respuesta en voz alta,
a las oraciones que pronunciaba el
sacerdote. Entonces no era habitual:
faltaban treinta años hasta el
Concilio Vaticano II.



La liturgia de la Palabra

20. Toda la historia de la salvación, y
la liturgia que la celebra y hace
presente, está caracterizada por la
iniciativa de Dios que nos convoca y
espera de cada uno de nosotros una
respuesta actual, con un amor que
luego informe toda la jornada, con
ánimo de que el Sacrificio del altar se
prolongue a lo largo de las
veinticuatro horas.

La celebración de la Palabra en la
Santa Misa es un verdadero diálogo
que exige una contestación delicada:
es Dios que habla a su pueblo y éste
hace suya esta palabra divina por
medio del silencio, del canto, etc.; se
adhiere a ese anuncio profesando su
fe en el Credo, y lleno de confianza
acude con sus peticiones al Señor 
[47] . En las lecturas, el Paráclito 
habla con voces humanas para que
nuestra inteligencia sepa y
contemple, para que la voluntad se



robustezca y la acción se cumpla
[48] . La posibilidad de que se hagan
realidad en nuestra vida, depende de
la gracia divina, pero también de la
preparación y fervor de quien las lee
y las medita, de quien las escucha.
«Por las santas Escrituras, en efecto,
somos conducidos a cumplir acciones
virtuosas y a la pura contemplación» 
[49] .

Aquí se nos presenta un punto bien
concreto de examen y de mejora.
¿Qué fruto sacamos de esas lecturas
cada día, en la Santa Misa?
¿Saboreamos los instantes de silencio
previstos después del Evangelio, para
aplicarnos la predicación del Señor?
He recordado que «muchos hemos
sido testigos de cómo san Josemaría 
se metía a fondo en las lecturas de la
Misa; se le notaba hasta en el tono de
la voz. Se repetía, con repetida
frecuencia, un hecho: después del
Santo Sacrificio, tomaba nota de las
frases que le habían herido más



profundamente, para llevarlas a la
oración personal. Así se enriquecía
constantemente su alma y su
predicación. Tratemos nosotros de
imitar a tan buen maestro. Dios se
nos ha revelado para que le
conozcamos más y mejor, y para que
le demos a conocer, con naturalidad,
sin respetos humanos» [50] .

La liturgia eucarística

21. En esta parte de la Santa Misa, el
sacerdote no se dirige
principalmente a los fieles reunidos.
De hecho, la orientación espiritual e
interior de todos, del sacerdote y de
los fieles, es versus Deum per Iesum
Christum , hacia Dios por medio de
Jesucristo. En la liturgia eucarística, 
sacerdote y pueblo ciertamente no
rezan el uno hacia el otro, sino
hacia el único Señor. Por tanto
durante la oración miran en la
misma dirección, hacia una
imagen de Cristo en el ábside, o



hacia una cruz o simplemente
hacia el cielo, como hizo el Señor
en la oración sacerdotal la noche
antes de su Pasión [51] . ¡Cómo nos
ayuda a vivir esta adoración común,
este salir al encuentro del Señor que
viene, y poner nuestros ojos en la
cruz del altar!

22. En el Sacrificio del altar son
necesarias la obediencia y la piedad,
íntimamente unidas: son también
requisitos fundamentales para que la
liturgia sea fuente y cumbre de la
vida de la Iglesia y de cada cristiano.
Obediencia, en primer lugar, porque
«las palabras y los ritos litúrgicos son
expresión fiel, madurada a lo largo
de los siglos, de los sentimientos de
Cristo y nos enseñan a tener los
mismos sentimientos que Él (cfr. Flp
2, 5); conformando nuestra mente
con sus palabras, elevamos al Señor
nuestro corazón» [52] . He aquí un
fundamento profundo de por qué
hemos de obedecer, de amar, cada



palabra, cada gesto, cada rúbrica,
pues hacen llegar el don de Dios, nos
ayudan a ser alter Christus , ipse
Christus .

El Concilio Vaticano II ha recordado
que la plena eficacia de la liturgia
depende también de que cada uno,
sacerdote o fiel, ponga el alma en
consonancia con la voz [53] . Y
Benedicto XVI explicaba que en las
ceremonias, la vox , las palabras
preceden a nuestra mente. De
ordinario no sucede así. Primero
se debe pensar y luego el
pensamiento se convierte en
palabra. Pero aquí la palabra
viene antes. La sagrada liturgia
nos da las palabras; nosotros
debemos entrar en estas palabras,
encontrar la concordia con esta
realidad que nos precede (...). Ésta
es la primera condición: nosotros
mismos debemos interiorizar la
estructura, las palabras de la
liturgia, la palabra de Dios. Así



nuestro celebrar es realmente
celebrar "con" la Iglesia: nuestro
corazón se ha ensanchado y no
hacemos algo, sino que estamos
"con" la Iglesia en coloquio con
Dios [54] .

En la vida de san Josemaría se
funden de modo admirable piedad y
obediencia, y constituyen un ejemplo
de algo muy real: de ninguna forma
podremos manifestar mejor
nuestro máximo interés y amor
por el Santo Sacrificio, que
guardando esmeradamente hasta
la más pequeña de las ceremonias
prescritas por la sabiduría de la
Iglesia. Y, además del Amor, debe
urgirnos la "necesidad" de
parecernos a Jesucristo, no
solamente en el interior, sino
también en lo exterior,
moviéndonos —en los amplios
espacios del altar cristiano— con
aquel ritmo y armonía de la
santidad obediente, que se



identifica con la voluntad de la
Esposa de Cristo, es decir, con la
Voluntad del mismo Cristo [55] .

Me gustaría que estas brevísimas
consideraciones acerca de la
estructura de la Santa Misa nos
ayudasen a todos a fomentar el
interés por la liturgia, alimento y
parte necesaria de la vida espiritual.
Cómo no recordar que nuestro
Fundador, ya en el lejano 1930,
escribió que todos en la Obra han de
tener especial empeño en seguir,
con todo interés, todas y cada una
de las disposiciones litúrgicas, aun
de las que parezcan poco o nada
importantes. El que ama no pierde
un detalle. Lo he visto: esas
pequeñeces son una cosa muy
grande: amor. Y obedecer al Papa,
hasta en lo mínimo, es amarle. Y
amar al Padre Santo es amar a
Cristo y a su Madre, a nuestra
Madre Santísima, María. Y
nosotros sólo aspiramos a eso:



porque les amamos, queremos que 
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam [56] .

FORMACIÓN EN LA DOCTRINA
CATÓLICA

23. Quien ama sinceramente a Dios,
se siente impulsado a conocerle cada
vez más y mejor; no se conforma con
un trato superficial; busca
comprender con mayor profundidad
todo lo que a Él se refiere. El afán por
adquirir la ciencia teológica —la
buena y firme doctrina cristiana
— está movido, en primer término,
por el deseo de conocer y amar a
Dios. A la vez, es también
consecuencia de la preocupación
general del alma fiel por alcanzar
la más profunda significación de
este mundo, que es hechura del
Creador [57] . Por eso, la formación
que el Opus Dei proporciona a sus
fieles —considerada desde la
perspectiva doctrinal-religiosa— se



dirige a que adquiramos la doctrina
de la Iglesia y profundicemos en su
conocimiento.

Con el mismo horizonte —mirando a
Dios y al mundo—, el beato Juan
Pablo II señaló la necesidad actual de
la formación en la doctrina católica.
«Se revela hoy cada vez más urgente
la formación doctrinal de los fieles
laicos, no sólo por el natural
dinamismo de profundización de su
fe, sino también por la exigencia de
"dar razón de la esperanza" que hay
en ellos, frente al mundo y sus graves
y complejos problemas. Se hacen así
absolutamente necesarias una
sistemática acción de catequesis , que
se graduará según las edades y las
diversas situaciones de vida, y una
más decidida promoción cristiana de
la cultura , como respuesta a los
eternos interrogantes que agitan al
hombre y a la sociedad de hoy» [58] .



Desde los comienzos del Opus Dei, y
aun antes, san Josemaría mostró un
especial interés para que las
personas a quienes atendía
espiritualmente profundizasen en su
formación doctrinal-religiosa,
porque cada uno ha de esforzarse,
en la medida de sus posibilidades,
en el estudio serio, científico, de la
fe [59] .

24. Como escribía san Gregorio
Magno, «muy inútil es la piedad si
falta la discreción de la ciencia» [60] ,
y «nada es la ciencia si no tiene la
utilidad de la piedad» [61] . Nuestro
Fundador insistió en que el estudio
de la doctrina estuviera acompañado
por una sincera vida espiritual, por
el trato íntimo con Jesucristo en la
oración y en los sacramentos, por
una devoción filial a la Virgen
Santísima. Enseñaba que la verdad
es siempre, en cierto modo, algo
sagrado: don de Dios, luz divina
que nos encamina hacia Aquel que



es la Luz por esencia. Y esto sucede
especialmente cuando la verdad se
considera en el orden
sobrenatural: hay pues que
tratarla con respeto, con amor (...).
Más aún: estamos persuadidos de
que esa verdad divina, que
llevamos, nos trasciende: que
nuestras palabras resultan
insuficientes para expresar toda su
riqueza, que es incluso posible que
no la entendamos con plenitud y
que hagamos el papel de quien
transmite un mensaje que él
mismo no comprende del todo
[62] .

Vale la pena el esfuerzo de la
Prelatura para asegurar a todos sus
fieles y a otras muchas personas una
seria preparación doctrinal; más aún
en momentos, como los actuales, en
los que esa necesidad se observa de
modo más perentorio. Resalta como
gozosa realidad la afirmación de
nuestro Fundador muchos años



atrás: la Obra entera equivale a
una gran catequesis, hecha de
forma viva, sencilla y directa en
las entrañas de la sociedad civil
[63] .

Fidelidad al Magisterio y libertad en
lo opinable

25. La formación doctrinal abarca
todos los campos: desde la filosofía a
la teología y al derecho canónico, etc.
Mediante esta preparación —que en
el caso de los Numerarios y las
Numerarias, y de muchos Agregados
y Agregadas, cubre los programas
que se cursan en las universidades
pontificias— se contribuye a que en
todos los estratos de la sociedad haya
personas decididas a dar un
testimonio vivo del Evangelio, con la
palabra y con las obras: siempre
dispuestos —como escribe san Pedro
— a dar respuesta a todo el que os
pida razón de vuestra esperanza (1 Pe
3, 15).



De acuerdo con las repetidas
directrices del Magisterio, en la
explicación de las diferentes
materias filosóficas y teológicas,
tiene una especial relevancia la
doctrina del Doctor común de la
Iglesia. Se cumple así la
recomendación del Concilio Vaticano
II y de varios Romanos Pontífices:
«Profundizar en los misterios de la fe
y descubrir su mutua conexión (...)
bajo el magisterio de Santo Tomás» 
[64] .

San Josemaría se atuvo a esta línea y
así lo recordó a los profesores y
profesoras encargados de los
Estudios generales de la Prelatura. Al
mismo tiempo, con una mentalidad
abierta al progreso de la ciencia
teológica, explicaba que de esa
recomendación no se puede
concluir que debamos limitarnos a
asimilar y a repetir todas y
solamente las enseñanzas de Santo
Tomás. Se trata de algo muy



distinto: debemos ciertamente
cultivar la doctrina del Doctor
Angélico, pero del mismo modo
que él la cultivaría hoy si viviese.
Por eso, algunas veces habrá que
llevar a término lo que él mismo
sólo pudo comenzar; y por eso
también, hacemos nuestros todos
los hallazgos de otros autores, que
respondan a la verdad [65] .

Os acabo de recordar, con palabras
de nuestro Padre, una característica
esencial del espíritu del Opus Dei:
que corporativamente no tenemos
otra doctrina que la que enseña el
Magisterio de la Santa Sede.
Aceptamos todo lo que este
Magisterio acepta, y rechazamos
todo lo que él rechaza. Creemos
firmemente todo cuanto propone
como verdad de fe, y hacemos
también nuestro todo lo que es de
doctrina católica [66] . Y dentro de
esa doctrina amplia, cada uno de
nosotros forma su criterio



personal [67] . Los Estatutos de la
Prelatura establecen la prohibición
de que el Opus Dei —como dijo
nuestro Fundador— cree o adopte
una particular escuela filosófica o
teológica [68] . Esto, además del amor
a la libertad, expresa un hecho
eclesiológico fundamental: que los
miembros de la Prelatura son
comunes fieles cristianos o, en su
caso, comunes sacerdotes seculares,
con idénticos ámbitos de libertad de
opinión que los demás católicos.

FORMACIÓN PARA EL APOSTOLADO

26. El conocimiento profundo de las
verdades religiosas fundamentales,
así como de los aspectos éticos y
morales que se relacionan más de
cerca con el ejercicio del propio
trabajo, es importante también para
hacer una amplia labor apostólica en
el ambiente profesional en el que
cada uno se desenvuelve. La luz de
los seguidores de Jesucristo no ha



de estar en el fondo del valle, sino
en la cumbre de la montaña, para
que vean vuestras buenas obras y
glorifiquen a vuestro Padre que
está en el cielo ( Mt 5, 16) [69] .

Ciertamente abundan las personas
de corazón grande, capaces de
enamorarse de Dios, a las que falta la
luz de la doctrina que oriente y dé
sentido a sus vidas. Y a los cristianos
incumbe el deber y el gozo de
proporcionársela. Un pasaje del
Nuevo Testamento lo ilustra
claramente. Cumpliendo un mandato
del Espíritu Santo, el diácono Felipe
se dirigió al camino que conducía a
Gaza. Por allí transitaba una carroza
en la que un alto personaje, ministro
de la reina de Etiopía, regresaba a su
país después de haber adorado a
Dios en Jerusalén. Corrió Felipe a su
lado y oyó que leía al profeta Isaías.
Entonces le dijo: —¿Entiendes lo que
lees? Él respondió: —¿Cómo lo voy a
entender si no me lo explica alguien?



Rogó entonces a Felipe que subiera y
se sentase junto a él ( Hch 8, 30-31).

Es tarea de los católicos anunciar,
con paz y perseverancia, la buena
nueva de Jesús, obviar la ignorancia
religiosa por medio de la difusión de
la doctrina revelada. El apostolado
cristiano —y me refiero ahora en
concreto al de un cristiano
corriente, al del hombre o la mujer
que vive siendo uno más entre sus
iguales— es una gran catequesis,
en la que, a través del trato
personal, de una amistad leal y
auténtica, se despierta en los
demás el hambre de Dios y se les
ayuda a descubrir horizontes
nuevos: con naturalidad, con
sencillez he dicho, con el ejemplo
de una fe bien vivida, con la
palabra amable pero llena de la
fuerza de la verdad divina [70] .

Debemos propagar ardientemente la
Verdad de Cristo, hacer que otros



participen del tesoro que hemos
recibido, de modo que experimenten
que nada hay más hermoso que
haber sido alcanzados,
sorprendidos, por el Evangelio,
por Cristo. Nada más bello que
conocerle y comunicar a los otros
la amistad con Él [71] .

27. En el Decreto sobre el apostolado
de los laicos, el Concilio Vaticano II
enseña que «el apostolado solamente
puede conseguir su plena eficacia
con una formación multiforme y
completa. La exigen no sólo el
continuo progreso espiritual y
doctrinal del mismo seglar, sino
también las diversas circunstancias
de cosas, de personas y de deberes a
los que tiene que acomodar su
actividad (...). Además de la
formación común a todos los
cristianos, no pocas formas del
apostolado, por la variedad de
personas y de ambientes, requieren



una formación específica y peculiar» 
[72] .

En los últimos años, este afán de
almas ha requerido más vigor, para
contrarrestar el secularismo que ha
avanzado a grandes pasos, hasta
adquirir carta de ciudadanía en
países tradicionalmente cristianos.
Volver a impregnar con el espíritu de
Cristo las raíces de esas naciones es
precisamente el objetivo de la nueva
evangelización [73] . En la Prelatura,
esa labor se resume en orientar y
estimular a cada persona, para que
realice la misión evangelizadora
recibida en el Bautismo, con el
espíritu y los medios específicos del
Opus Dei, a través del apostolado de
amistad y confidencia .

Juan Pablo II insistía en que el
mundo «reclama evangelizadores
creíbles, en cuya vida , en comunión
con la cruz y la resurrección de
Cristo, resplandezca la belleza del



Evangelio (...). Todo bautizado, en
cuanto testigo de Cristo, ha de
adquirir la formación apropiada a su
situación, para que la fe no sólo no se
agoste por falta de cuidado en un
medio tan hostil como es el ambiente
secularista, sino para sostener e
impulsar el testimonio
evangelizador» [74] .

Apostolado personal de amistad y
confidencia

28. Nuestro Señor ha venido a esta
tierra para que todas las almas
alcancen la vida eterna, y quiere
contar también con sus discípulos: ut
eatis , que vayáis —nos repite a los
cristianos, como a los Apóstoles— y
deis fruto, y vuestro fruto
permanezca (cfr. Jn 15, 16). Por tanto,
hijas e hijos míos, hemos de llevar su
doctrina por los más diversos
ambientes, ya que nos interesan
todas las almas para el Señor. Pero
resulta lógico comenzar por quienes



Dios ha puesto más cerca de
nosotros.

En la Prelatura del Opus Dei, como os
decía, damos prioridad a lo que san
Josemaría llamaba apostolado de
amistad y confidencia : un trato
personal en el que un corazón vierte
en otro su conocimiento y su amor a
Cristo, facilitando que se abra a los
suaves impulsos de la gracia.

La amistad supone —y al mismo
tiempo crea— comunión de
sentimientos y de afanes. Pero
«donde principalmente se realiza esa
comunicación es en la convivencia
(...); de aquí que el convivir sea
propio de la amistad» [75] . Con ese
trato, se emprende el primer paso del
camino de la amistad. Por tanto, nos
da alegría aprovechar las ocasiones
que la labor profesional y social nos
brindan de conocer a nuevos amigos,
con el deseo de ayudarles y, también,
de aprender de ellos: la amistad es



esencialmente mutua. Nuestro Padre
nos animaba a conducirnos como 
Cristo que pasa al lado de la gente,
por el sendero de la vida cotidiana. 
El Señor quiere servirse de
nosotros —de nuestro trato con los
hombres, de esta capacidad
nuestra, que nos ha dado Él, de
querer y de hacernos querer—,
para seguir haciéndose Él amigos
en la tierra [76] .

Entre las características de este modo
de servir, destaca la necesidad de
saber adaptarse a la capacidad y a la
mentalidad de cada uno, de modo
que entiendan lo que escuchan. San
Josemaría llamaba don de lenguas a
este esfuerzo por hacerse entender,
que brota como fruto de la gracia, de
la oración y de la preparación
personal, para que la doctrina de la
Iglesia resuene con tonalidades
nuevas en los oídos de las personas. 
Hay que repetir lo mismo, pero de
modos diversos. Es la forma lo que



debe ser siempre nuevo, distinto;
no la doctrina [77] .

Se trata de imitar a Jesús, que
exponía las más altas enseñanzas por
medio de parábolas, de
comparaciones que todos —cada uno
a su nivel— estaban en condiciones
de entender. Fomentemos el deseo de
exponer las verdades cristianas de
forma atractiva: que vuestra palabra
sea siempre grata, sazonada con sal,
de forma que sepáis responder a cada
uno como conviene ( Col 4, 6). No se
trata de una formalidad, o de
mostrarnos eruditos, sino de hablar
con contenido, buscando la gloria de
Dios y el bien de las almas.

29. En este contexto, el conocimiento
profundo de la Sagrada Escritura —
del Antiguo y del Nuevo Testamento
—, fruto de una lectura asidua y de
una meditación atenta, resulta de
una importancia fundamental. Lo ha
recordado recientemente el Papa



Benedicto XVI, en la Exhortación
apostólica Verbum Domini sobre la
Palabra de Dios en la misión de la
Iglesia. Allí, entre otros grandes
santos a quienes el Señor concedió
luces especiales para ahondar en el
sentido espiritual de la Biblia, el Papa
afirma que uno de esos rayos de luz
se manifiesta en san Josemaría
Escrivá y su predicación sobre la
llamada universal a la santidad
[78] .

El Romano Pontífice escribe que un
momento importante de la
animación pastoral de la Iglesia
en el que se puede redescubrir
adecuadamente el puesto central
de la Palabra de Dios es la
catequesis, que, en sus diversas
formas y fases, ha de acompañar
siempre al Pueblo de Dios [79] . Y
muestra cómo el encuentro de los
discípulos de Emaús con Jesús,
descrito por el evangelista Lucas
(cfr. Lc 24, 13-35), representa en



cierto sentido el modelo de una
catequesis en cuyo centro está la
"explicación de las Escrituras",
que sólo Cristo es capaz de dar
(cfr. Lc 24, 27-28), mostrando en sí
mismo su cumplimiento. De este
modo, renace la esperanza más
fuerte que cualquier fracaso, y
hace de aquellos discípulos
testigos convencidos y creíbles del
Resucitado [80] . ¿No os traen a la
memoria estas palabras la
afirmación gozosa de nuestro Padre
cuando predicaba que, ahora, Emaús
es el mundo entero, porque el
Señor ha abierto los caminos
divinos de la tierra [81] ?

Recordad cómo nos transmitió las
enseñanzas de este pasaje de san
Lucas. Comentaba que toda la vida
de Cristo es un modelo divino que
debemos imitar, pero lo que nos
cuenta el evangelista de la escena
de Emaús nos pertenece muy
especialmente [82] . De esa escena



evangélica se sirvió también para
hablarnos del apostolado personal de
amistad y confidencia. Ponía
hincapié en una característica
importante: es preciso tomar la
iniciativa, salir al encuentro de las
personas para ofrecerles nuestra
amistad y ayudarlas en su búsqueda
de Dios, con un respeto y defensa de
la intimidad y de la libertad de todos.

En el camino de Emaús, el Resucitado
va en busca de dos discípulos que
regresaban a sus casas, desanimados
por los acontecimientos dolorosos
que habían presenciado: la Pasión y
Muerte de su Señor. Ese gesto de
Jesús nos enseña que la amistad lleva
a participar en las alegrías y en las
penas de nuestros amigos, a que
seamos solidarios y les dediquemos
tiempo. Jesús camina junto a
aquellos dos hombres, que han
perdido casi toda esperanza, de
modo que la vida comienza a
parecerles sin sentido. Comprende



su dolor, penetra en su corazón, les
comunica algo de la vida que
habita en Él [83] . De igual modo
hemos de compartir las
preocupaciones, las ilusiones, las
dificultades de quienes tratamos,
siendo uno más entre nuestros
compañeros de oficio o profesión, sin
que nos separe de ellos ninguna
barrera: una estupenda
característica del espíritu de la Obra,
que no saca a nadie de su sitio y que
nos invita a estar en el mundo sin ser
mundanos.

Así hemos de conducirnos en el
ambiente en que nos movemos, sin
perder de vista que —si somos fieles
— Jesucristo actúa en nosotros, y
desea servirse de nuestro ejemplo y
de nuestra palabra para llegar a otras
personas, al tiempo que ellas nos
enriquecen con su amistad. Nada
más lógico que los verdaderos
amigos se comuniquen entre sí sus
alegrías y sus penas, su quehacer y,



desde luego, el tesoro mayor que
posee un cristiano: precisamente, la
vida de Cristo. Les hablaremos de
Dios, del gozo de tenerlo en nuestra
alma en gracia, del valor inmenso
que sólo Él puede conferir a una
existencia humana.

Actuando así, los cristianos cooperan
eficazmente en la misión
evangelizadora de la Iglesia,
metiendo a Cristo en el corazón y en
el alma de sus conocidos, para
contribuir a alzar la Cruz en la cima
de todas las actividades humanas.

Apostolado de la familia y con la
juventud

30. Son muchas las actividades que
contribuyen a fortalecer la extensión
del reino de Dios. Sin embargo,
algunas tienen objetivamente una
trascendencia mayor, según las
necesidades de cada época y de cada
lugar. La familia, la formación de la
juventud, el mundo de la cultura,



plantean, en gran parte, el reto de la
nueva evangelización a la que
impulsa el Santo Padre.

La familia necesita urgentemente
que se reafirme su humus originario,
querido por Dios en la creación, que
desgraciadamente las costumbres y
las leyes civiles de muchos países se
empeñan en pervertir. Es una tarea
de importancia capital, en la que los
católicos coincidimos con personas
de otras creencias, o sin religión
alguna, conscientes de que la
promoción de la familia —comunión
de amor entre un hombre y una
mujer, indisoluble y abierta a la vida
— construye una columna
insustituible para la recta ordenación
de la sociedad, y un fundamento
importante para que los hombres
alcancen la madurez y la felicidad.
Además de lo que podamos
contribuir en colaboración con otras
gentes, personalmente se puede
ayudar, por ejemplo, a que los



cónyuges se perdonen mutuamente y
entiendan mejor que su vida es
entrega al otro; y, si se trata de un
matrimonio cristiano, a que
comprendan que participan en un
misterio: en la unión de Cristo con su
Iglesia. Esa fidelidad de ambos,
manifestación del amor verdadero
con el paso del tiempo, traza también
el camino para llegar al Cielo.

La labor apostólica con la juventud
constituirá siempre un reto vital para
el mundo y para la Iglesia, porque en
esos años se forjan quienes
enderezarán el rumbo de la sociedad
y la harán avanzar por las sendas
trazadas por el Creador y Redentor.

En este ámbito, cobra especial relieve
el apostolado de la diversión y el
buen uso del tiempo libre. Me limito
a recordaros lo que os escribí en
2002: que es preciso llenar de
contenido cristiano «las costumbres,
las leyes, la moda, los medios de



comunicación, las expresiones
artísticas. Aspectos todos que laten
en el corazón de la batalla para la
nueva evangelización de la sociedad,
a la que el Santo Padre convoca sin
tregua a los cristianos» [84] .

Apostolado y cultura

31. El amplio mundo del
pensamiento y de la cultura, de las
ciencias, las letras y la técnica, sigue
demostrándose como un área
privilegiada que es preciso iluminar
con las luces del Evangelio. «Los
cristianos, pues, han de tener una fe
que les permita enfrentarse
críticamente con la cultura actual,
resistiendo a sus seducciones; incidir
eficazmente en los ámbitos
culturales, económicos, sociales y
políticos; manifestar que la
comunión entre los miembros de la
Iglesia católica y con los otros
cristianos es más fuerte que
cualquier vinculación étnica;



transmitir con alegría la fe a las
nuevas generaciones; construir una
cultura cristiana capaz de
evangelizar la cultura más amplia en
que vivimos» [85] .

Los apostolados de la Obra son un
mar sin orillas . Queremos abrir los
brazos de par en par a cada persona,
como Cristo en la Cruz. De ahí
nuestro empeño por llegar a los que
están más lejos de Dios, como nos
enseñó san Josemaría, que amaba —
siempre lo repitió— el apostolado ad
fidem . Nuestro Padre nos alentaba a 
tener especial empeño en el
apostolado ad gentes, con los
gentiles (...). Primero —repetiré lo
de siempre—, con una amistad
sincera, leal, humanamente buena
[86] . Tomando ocasión de las
múltiples relaciones que se originan
en el ejercicio de la labor profesional,
en un mundo caracterizado por la
globalidad, resultará fácil dialogar
con personas de otras confesiones y



creencias, o con gentes sin religión
alguna, con el deseo de suscitar en
ellas el deseo de conocer mejor a
Dios. Ayudaremos incluso a quienes
muestren una actitud negativa frente
a la Iglesia católica, si procuramos
tratarles con mansedumbre,
paciencia, comprensión y cariño.

Considero importante sobre todo
—decía Benedicto XVI en un discurso
a la Curia Romana— el hecho de que
también las personas que se
declaran agnósticas y ateas deben
interesarnos a nosotros como
creyentes. Cuando hablamos de
una nueva evangelización, estas
personas tal vez se asustan. No
quieren verse a sí mismas como
objeto de misión, ni renunciar a su
libertad de pensamiento y de
voluntad. Pero la cuestión sobre
Dios sigue estando también en
ellos, aunque no puedan creer en
concreto que Dios se ocupa de
nosotros [87] .



Aunque en iniciativas de este tipo
participen especialmente sólo
algunos, sentimos el deber de
apoyarlas con nuestra oración.
Porque cada uno de nosotros, hijos
de Dios en la Iglesia santa, sólo
quiere vivir para llevar el nombre
del Señor a todos los pueblos y a
todas las culturas, hasta los últimos
rincones de la tierra (cfr. Hch 9, 15).

FORMACIÓN PROFESIONAL

32. Al constituir el trabajo ordinario,
según el espíritu del Opus Dei, el
quicio de la santificación personal y
el marco habitual de la labor
apostólica de sus fieles, se
comprende que en la Prelatura se
fomente la buena preparación
profesional. El estudio, la
formación profesional que sea, es
obligación grave entre nosotros
[88] .

En tiempos recientes, el Magisterio
de la Iglesia ha abordado el tema del



trabajo —y todos leemos esa
enseñanza pensando en la
predicación de san Josemaría, desde
1928— como ámbito para la
búsqueda de la santidad por parte de
los fieles laicos. Ha insistido en «la 
formación de una espiritualidad del
trabajo , que ayude a todos los
hombres a acercarse a través de él a
Dios, Creador y Redentor, a
participar en sus planes salvíficos
respecto al hombre y al mundo, y a
profundizar en sus vidas la amistad
con Cristo» [89] .

Trabajo y unidad de vida

33. En la homilía Amar al mundo
apasionadamente , san Josemaría
insistió en la importancia de la 
unidad de vida en el cristiano, que
armoniza la piedad, el trabajo y el
apostolado. Lo he enseñado
constantemente con palabras de la
Escritura Santa: el mundo no es
malo, porque ha salido de las



manos de Dios, porque es criatura
suya, porque Yaveh lo miró y vio
que era bueno (cfr. Gn 1, 7 y ss).
Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades.
No lo dudéis, hijos míos: cualquier
modo de evasión de las honestas
realidades diarias es para
vosotros, hombres y mujeres del
mundo, cosa opuesta a la voluntad
de Dios. Por el contrario, debéis
comprender ahora —con una
nueva claridad— que Dios os llama
a servirle en y desde las tareas
civiles, materiales, seculares de la
vida humana: en un laboratorio,
en el quirófano de un hospital, en
el cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día. Sabedlo bien: hay 
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones más comunes, que



toca a cada uno de vosotros
descubrir (...). No hay otro camino,
hijos míos: o sabemos encontrar en
nuestra vida ordinaria al Señor, o
no lo encontraremos nunca. Por
eso puedo deciros que necesita
nuestra época devolver —a la
materia y a las situaciones que
parecen más vulgares— su noble y
original sentido, ponerlas al
servicio del Reino de Dios,
espiritualizarlas, haciendo de ellas
medio y ocasión de nuestro
encuentro continuo con Jesucristo
[90] .

La formación que proporciona la
Prelatura tiende a fomentar el
necesario espíritu sobrenatural, para
que cada uno se empeñe en realizar
el trabajo con la mayor perfección
humana posible y con afán de
servicio, convirtiéndolo en
instrumento de santidad y de
apostolado. Para eso, hemos de
esforzarnos por alcanzar el necesario



prestigio profesional entre nuestros
compañeros, que se adquiere con el
empeño y la dedicación a lo largo de
los años. Cada uno recibe esta
formación específica como los demás
ciudadanos: en las universidades, en
las escuelas técnicas, en los talleres,
etc., donde realiza sus estudios o
aprende un oficio. El espíritu de la
Obra nos impulsa a conservar y a
mejorar con constancia esa
preparación. Todos nos sabemos
libérrimos, tanto en el momento de
elegir la profesión como al
ejercitarla. La Obra sólo enseña el
modo de santificarse en esas tareas,
sin inmiscuirse en las opciones
laborales de cada uno.

No importa el tipo de tarea que se
lleve a cabo, siempre que sea
honrada: ¿qué es más importante:
ser catedrático en la Sorbona o
hacer los trabajos de la casa? Te
diré que si tú eres santa, porque te
estás santificando en el trabajo,



eso es lo más importante [91] . Y
añadía en otro momento: cuando,
refiriéndome a las mujeres de la
limpieza que trabajan en la
Universidad de Navarra, afirmo
que no sé si su trabajo es tan
importante o más que el de la
Junta de Gobierno, no hago
comedia: repito sencillamente lo
que he pensado siempre. La tarea
de una de esas mujeres que acude
con alegría y lo hace todo por
amor, puede ser heroica, nada
vulgar, y desde luego más eficaz
que la de un gran investigador que
sólo piense en publicar sus
estudios. Insisto, ¿qué vale más?:
depende del amor y del sacrificio
con que se realiza el propio
trabajo, pero con un sacrificio
gustoso, alegre, voluntario; en caso
contrario, es mejor que no se haga
[92] .

A todos los católicos compete el
deber de hacer cuanto esté en su



mano para que Cristo reine
efectivamente en la sociedad, y estas
ansias santas se manifiestan también
procurando adquirir el necesario
prestigio profesional, candelero para
que brille la luz de Cristo (cfr. Mc 4,
21).

Los estudiantes, por su parte, han de
sentir el deber de obtener buenas
calificaciones. No me olvidéis aquella
consideración que san Josemaría
escribió en Camino , que ha servido
de guía a tantas generaciones de
jóvenes en el mundo entero: una
hora de estudio, para un apóstol
moderno, es una hora de oración
[93] .

Rectitud de intención

34. Al mismo tiempo que cuidamos la
preparación profesional, recordemos
con responsabilidad que la
ocupación laboral —cualquiera— nos
traza siempre un medio para
alcanzar la santidad y atender el



apostolado. Es muy necesario no
perder este punto de mira en los
momentos actuales, porque en la
sociedad de hoy, altamente
competitiva, resulta fácil poner la
profesión en la primera línea de los
afanes, por encima de los otros
deberes con Dios, con la propia
familia y con las demás personas. Os
insisto, con nuestro Padre: trabajad
cara a Dios, sin ambicionar gloria
humana. Algunos ven en el trabajo
un medio para conquistar honores,
o para adquirir poder o riqueza
que satisfaga su ambición
personal, o para sentir el orgullo
de la propia capacidad de obrar.
Los hijos de Dios en su Opus Dei no
vemos jamás en nuestro trabajo
profesional algo relacionado con el
egoísmo, la vanidad o la soberbia:
vemos solamente una posibilidad
de servir a todos los hombres por
amor a Dios [94] . Por eso, añadía: 
un buen índice de la rectitud de
intención, con la que debéis



realizar vuestro trabajo
profesional, es precisamente el
modo en que aprovecháis las
relaciones sociales o de amistad,
que nacen al desempeñar la
profesión, para acercar a Dios esas
almas: llegando, en su caso, si se
ven las oportunas circunstancias, a
plantearles el problema de su
vocación [95] .

En el marco de la preparación
profesional, hemos de tender
necesariamente a conocer bien
aquellos temas de la doctrina católica
más relacionados con el ámbito de la
propia profesión, o que gozan de
especial actualidad en el país; quizá
distintos de un lugar a otro, pero
algunos con vigencia en todas partes;
por ejemplo, los relacionados con el
matrimonio y la familia, la
educación, el "evangelio de la vida",
la bioética, la justicia y la caridad en
las relaciones laborales... Por eso, el
ejemplo de rectitud en el



cumplimiento de los deberes
profesionales, familiares y sociales
constituye un testimonio fehaciente
que todos hemos de dar. «Como
consecuencia de vuestra rectitud
humana y cristiana —os he escrito—,
nacerán además —en los ambientes
en los que os desenvolvéis— muchas
iniciativas directamente
encaminadas a resolver concretos
problemas sociales, en noble y
fraterna colaboración con otros
hombres y mujeres de buena
voluntad. Alzo en estos momentos mi
corazón en acción de gracias a
Nuestro Señor, porque alrededor de
la Prelatura, con la ayuda de tantos
Cooperadores, católicos y no
católicos, florecen abundantes
realidades de solidaridad que
contribuyen a implantar la justicia y
la paz sobre la tierra, llevando a
decenas de millares de personas —
como decía nuestro Padre— el
bálsamo fuerte y pacífico del amor
( Es Cristo que pasa , n. 183)» [96] .



Espontaneidad apostólica

35. Hijas e hijos míos, he querido
poner de nuevo ante vuestros ojos
que la única ambición, el único
deseo del Opus Dei y de cada uno
de sus hijos es servir a la Iglesia,
como Ella quiere ser servida,
dentro de la específica vocación
que el Señor nos ha dado [97] . Y
con alguna frecuencia, san Josemaría
se refirió al Opus Dei diciendo que es
una desorganización organizada ,
porque el modo propio de colaborar
en la misión de la Iglesia, querido
por Dios, consiste en proporcionar
formación a las personas, en los
diversos aspectos. Se puede afirmar
que la Prelatura del Opus Dei gasta
todas sus energías en esta tarea, en
esta catequesis. Luego, vosotras,
vosotros, singularmente, con el
bagaje de la preparación recibida y
asimilada, con libertad y
responsabilidad personales,
procuráis infundir la linfa del



espíritu cristiano en el torrente
circulatorio de la sociedad.

Respondiendo a la pregunta de un
periodista sobre este aspecto tan
característico de la Obra, nuestro
Padre explicaba que concedemos 
una importancia primaria y
fundamental a la espontaneidad
apostólica de la persona, a su libre
y responsable iniciativa, guiada
por la acción del Espíritu; y no a
las estructuras organizativas,
mandatos, tácticas y planes
impuestos desde el vértice, en sede
de gobierno [98] .

Antes de concluir, vuelvo a lo
fundamental: esforcémonos día tras
día en nuestra dedicación cristiana a
Dios y a los demás. Esmerémonos
por ser mujeres y hombres
fidelísimos al Romano Pontífice,
rezando con continuidad por su
persona e intenciones; vivamos una
afectiva y efectiva unión con los



Obispos y todos los fieles católicos.
Llenémonos de optimismo y de
gratitud al Señor, al participar en la
nueva evangelización. Recurramos a
la intercesión de la Santísima Virgen,
Reina del mundo y Madre de la
Iglesia, para que nos obtenga del
Cielo las gracias necesarias.

Como es natural, ponemos como
especial intercesor de toda esta labor
formativa a san Josemaría, que con
su vida y enseñanzas ha dejado bien
plasmado el espíritu recibido de Dios
el 2 de octubre de 1928, para que sus
hijas e hijos, y muchas otras
personas, podamos recorrer todos los
senderos de la tierra, haciéndolos
divinos con la gracia del Espíritu
Santo.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Roma, 2 de octubre de 2011.

---------------------------------

[1] Benedicto XVI, Encíclica Spe salvi ,
30-XI-2007, n. 2.

[2] Cfr. Benedicto XVI, Litt. apost. 
Ubicumque et semper , 21-IX-2010.

[3] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
conclusiva de la Jornada Mundial de
la Juventud, 21-VIII-2011.

[4] San Josemaría, Conversaciones , n.
24.

[5] San Josemaría, Carta 6-V-1945 , n.
19.

[6] San Josemaría, Carta 24-III-1931 ,
n. 9.

[7] San Josemaría, Camino , n. 372.

[8] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 18-VI-1972.



[9] San Agustín, Sermón , 169, 13 (PL
38, 923).

[10] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1963.

[11] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 24.

[12] Ibid ., n. 26.

[13] Ibid .

[14] San Josemaría, Carta 9-I-1932 , n.
28.

[15] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Símbolo Atanasiano .

[17] Concilio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 74.

[19] Ibid ., n. 84.



[20] Ibid .

[21] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 1808.

[23] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 77.

[24] Benedicto XVI, Alocución en el
Ángelus, 28-X-2007.

[25] Cfr. San Josemaría, Camino , n.
380.

[26] Juan Pablo II, Discurso a un
grupo de obispos en visita ad limina ,
18-XI-1999.

[27] Don Álvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio , Rialp, Madrid, 6ª
ed. 1990, p. 24.

[28] San Josemaría, Carta 8-
VIII-1956 , n. 47.



[29] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Sacramentum caritatis , 22-II-2007, n.
64.

[31] San Josemaría, Camino , n. 947.

[32] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 30-X-1964.

[33] Juan Pablo II, Homilía, 19-
VIII-1979.

[34] Cfr. Juan Pablo II, Const. apost. 
Ut sit , 28-XI-1982.

[35] Cfr. San Josemaría, La Abadesa
de las Huelgas. Estudio teológico
jurídico , Rialp, Madrid 1974, 3ª ed.,
p. 153. Recientemente, la
Congregación para el Clero ha
publicado el documento El sacerdote,
confesor y director espiritual,
ministro de la misericordia divina , 9-
III-2011, donde se habla



explícitamente de que también
«fieles laicos bien formados (...)
realizan este servicio de consejo en el
camino de la santidad» (n. 65).

[36] San Josemaría, Notas de una
meditación, 31-XII-1970.

[37] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 93.

[38] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 15.

[39] Ibid ., n. 188.

[40] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 135.

[41] San Josemaría, Carta 6-V-1945 ,
n. 35.

[42] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 157.

[43] Ibid ., n. 161.



[44] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , n. 2.

[45] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 87.

[46] Cfr. Benedicto XVI, Encíclica Spe
salvi , 30-XI-2007, n. 2.

[47] Cfr. Ordenación General del Misal
Romano , n. 55.

[48] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 89.

[49] San Juan Damasceno, Exposición
sobre la fe ortodoxa , IV, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Benedicto XVI, 
Opera omnia , vol. XI, Prefacio.

[52] Congregación para el Culto
divino y la Disciplina de los



sacramentos, Instr. Redemptionis
sacramentum , 25-III-2004, n. 5.

[53] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , n. 11.

[54] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la diócesis de Albano,
31-VIII-2006.

[55] San Josemaría, Forja , n. 833.

[56] San Josemaría, Apuntes íntimos ,
n. 110 (17-XI-1930). Cit. por don
Álvaro del Portillo, Carta , 15-X-1991.

[57] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 10.

[58] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 10.

[60] San Gregorio Magno, Moralia , I,
32, 45 (PL 75, 517).



[61] Ibid .

[62] San Josemaría, Carta 24-X-1965 ,
nn. 24-25.

[63] San Josemaría, Carta 11-III-1940 ,
n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr. 
Optatam totius , n. 16; cfr. Pío XII,
Discurso, 24-VI-1939; Pablo VI,
Discurso, 12-III-1964; Juan Pablo II,
Encíclica Fides et Ratio , 14-IX-1998,
nn. 43 ss.

[65] San Josemaría, Carta 9-I-1951 , n.
22.

[66] San Josemaría, Carta 14-II-1964 ,
n. 1.

[67] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 30-IV-1961.

[68] Cfr. Codex Iuris particularis seu
Statuta Prælaturæ Sanctæ Crucis et
Operis Dei , n. 109.



[69] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 10.

[70] Ibid., n. 149.

[71] Benedicto XVI, Homilía en la
Misa de inicio del ministerio petrino,
24-IV-2005.

[72] Concilio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 28.

[73] Cfr. Benedicto XVI, Encíclica 
Caritas in veritate , 29-VI-2009, n. 29;
Discursos del 19-X-2006, 11-VI-2007,
12-III-2010, 24-IX-2011, entre otros.

[74] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] Santo Tomás de Aquino, 
Exposición de la Ética a Nicómaco ,
IX, 14.

[76] San Josemaría, Carta 9-I-1932 , n.
75.



[77] San Josemaría, Carta 30-IV-1946 ,
n. 71.

[78] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini , 30-IX-2010, n. 48.

[79] Ibid ., n. 74.

[80] Ibid .

[81] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 314.

[82] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, abril de 1951.

[83] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 105.

[84] Carta , 28-XI-2002, n. 11.

[85] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 50.

[86] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 15-IV-1973.



[87] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 21-XII-2009.

[88] San Josemaría, Camino , n. 334.

[89] Juan Pablo II, Encíclica Laborem
exercens , 14-IX-1981, n. 24.

[90] San Josemaría, Homilía Amar al
mundo apasionadamente , 8-X-1967
(en Conversaciones , n. 114).

[91] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 30-VIII-1961.

[92] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 10-IV-1969.

[93] San Josemaría, Camino , n. 335.

[94] San Josemaría, Carta 15-X-1948 ,
n. 18.

[95] Ibid ., n. 31.

[96] Carta , 1-VI-1999.



[97] San Josemaría, Carta 31-V-1943 ,
n. 1.

[98] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 19.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/carta-pastoral-
del-2-x-2011-2/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/

	Carta pastoral del 2-X-2011

