
opusdei.org

Carta del Prelado
(marzo 2011)

La vida de cada día ofrece
muchas ocasiones para mostrar
a Dios nuestros deseos de
acercarnos a Él. La Cuaresma,
señala el Prelado, es un
momento especial para
empeñarse con más amor.
Carta del mes de marzo.

08/03/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



«Nada hay tan grato y querido por
Dios, como el hecho de que los
hombres se conviertan a Él con
sincero arrepentimiento» [1] .
Palabras de especial actualidad
siempre, y más aún en las próximas
semanas, pues dentro de ocho días
comienza la Cuaresma. En la liturgia
del Miércoles de Ceniza, con frase de
San Pablo, la Iglesia nos exhorta, con
afecto e interés: no recibáis en vano
la gracia de Dios. Porque dice: en el
tiempo favorable te escuché. Y en el
día de la salvación te ayudé. Mirad,
ahora es el tiempo favorable, ahora es
el día de la salvación [2] .

En una visión cristiana de la vida, 
cada momento es favorable y cada día
es día de salvación, pero la liturgia de
la Iglesia —comenta el Santo Padre—
refiere estas palabras de un modo
totalmente especial al tiempo de
Cuaresma [3] . Las semanas que nos
disponemos a recorrer son
especialmente aptas para acercarnos



una vez más al Señor, atraídos por su
gracia. Pidamos al Espíritu Santo que
nos haga descubrir la seriedad de
esta llamada, de modo que no pasen
estos días por nuestra alma —así
escribió San Josemaría— como pasa
el agua sobre las piedras, sin dejar
rastro [4] . Digámosle al Señor: me
dejaré empapar, transformar; me
convertiré, me dirigiré de nuevo al
Señor, queriéndole como Él desea
ser querido [5] .

No pensemos sólo en la conversión
de un pecador, que decide abrirse a
la gracia, pasando de la muerte
espiritual a la Vida con mayúscula.
Son también cambios cotidianos los
que llevan a una mujer o a un
hombre cristiano a aproximarse más
a Dios, a participar con mayor
intensidad de la vida de Cristo
mediante la frecuencia de
sacramentos, a cultivar el espíritu de
oración, a ponerse al servicio
concreto y efectivo del bien



espiritual y material de los demás.
Como explica Benedicto XVI, 
conversión es ir contracorriente,
donde la "corriente" es el estilo de
vida superficial, incoherente e
ilusorio que a menudo nos
arrastra, nos domina y nos hace
esclavos del mal o, en cualquier
caso, prisioneros de la
mediocridad moral. Con la
conversión, en cambio, aspiramos
a la medida alta de la vida
cristiana, nos adherimos al
Evangelio vivo y personal, que es
Jesucristo [6] .

En la Iglesia, el Señor nos ha
concedido muchos caminos, muchos
modos de impulsar las sucesivas
conversiones personales, tan
necesarias en la existencia cristiana.
Recordemos, con palabras de San
Josemaría, que esas mudanzas
espirituales han de efectuarse
perseverantemente, e incluso
muchas veces a lo largo de una



misma jornada: ¿Recomenzar? ¡Sí!:
cada vez que haces un acto de
contrición —y a diario deberíamos
hacer muchos—, recomienzas,
porque das a Dios un nuevo amor
[7] . ¿Pensamos con frecuencia que
Dios nos espera en ese instante? ¿Nos
detenemos a razonar: qué quieres,
Señor, de mí? ¿Nos mueve el afán de
acercarnos más y más a Jesucristo?

Sin embargo, deseo referirme ahora
a algunos modos específicos de
reencaminarse hacia la amistad con
la Trinidad Santísima: los cursos de
retiro espiritual, que en muchos
sitios se incrementan durante la
Cuaresma. Como resulta evidente, no
se nos ofrecen exclusivamente en
estas semanas; pero la liturgia del
tiempo, con su urgente llamada a la
mudanza de vida, invita a muchos
cristianos a asistir en estas fechas a
alguna de esas actividades. Lo mismo
cabe decir de los retiros mensuales,
que ocupan un lugar importante



entre los medios de formación
espiritual que la Prelatura facilita a
millares de personas en el mundo
entero.

San Josemaría hacía observar que
esta práctica espiritual es algo común
en la Iglesia desde los primeros
siglos: siempre que una persona
buscaba prepararse para una misión,
o, simplemente, notaba la urgencia
de corresponder con mayor entrega
a los toques de la gracia, procuraba
intensificar su trato con el Señor. 
Retiros los hacían ya los primeros
cristianos. Después de la
Ascensión de Cristo al Cielo
encontramos a los Apóstoles y a
un grupo numeroso de fieles
reunidos dentro del Cenáculo, en
compañía de la Virgen Santísima,
esperando la efusión del Paráclito
que Jesús les había prometido. Allí
los halla el Espíritu Santo
perseverantes unanimiter in
oratione ( Hch 1, 14), metidos en la



oración. De igual modo se
comportaron aquellas almas que
en la primitiva cristiandad, sin
apartarse de la vida de los otros,
se entregaban a Dios en sus casas;
y los anacoretas que marchaban a
los desiertos, para dedicarse en
soledad al trato con Dios... ¡y al
trabajo! (...). Todos los cristianos
que se han preocupado
sinceramente por su alma, han
hecho de un modo u otro sus
retiros. Porque se trata de una
práctica cristiana [8] .

Desde los primeros años de la Obra,
nuestro Fundador concedió gran
importancia a esos tiempos
dedicados exclusivamente a la
oración y al examen, que resultan
muy necesarios para mantener
vibrante la vida interior. ¿Qué
haremos tú y yo en estos días de
retiro? , se preguntaba en una
ocasión; y respondía: tratar mucho
al Señor, buscarle, como Pedro,



para mantener una conversación
íntima con Él. Fíjate bien que digo
conversación: diálogo de dos, cara
a cara, sin esconderse en el
anonimato. Necesitamos de esa
oración personal, de esa
intimidad, de ese trato directo con
Dios Nuestro Señor [9] .

En el comienzo de su Pontificado,
Benedicto XVI volvía a recomendar
los días de retiro espiritual, 
particularmente los que se hacen
en completo silencio [10] . Y en el
tradicional Mensaje para la
Cuaresma de este año, refiriéndose al
Evangelio del segundo domingo, el
de la Transfiguración del Señor,
insiste: es la invitación a alejarse
del ruido de la vida diaria para
sumergirse en la presencia de
Dios: Él quiere transmitirnos, cada
día, una palabra que penetra en las
profundidades de nuestro espíritu,
donde discierne el bien y el mal



(cfr. Hb 4, 12) y fortalece la
voluntad de seguir al Señor [11] .

Para sacar fruto de estos medios de
formación y transformación ,
como nuestro Padre los definía, es
preciso recoger los sentidos y las
potencias; sin esta tarea resulta muy
difícil —por no decir imposible—
descubrir las luces que el Paráclito
enciende en el alma y escuchar su
voz, que nos sugiere puntos de lucha
concretos para seguir de cerca a
Jesucristo y caminar a su paso.

Por eso, hijas e hijos míos, os
recomiendo que no descuidéis este
aspecto —el silencio— en los retiros
mensuales y anuales, con la
necesaria adaptación a las
circunstancias concretas de quienes
asisten a esos medios de formación.
No es lo mismo, en efecto, que vayan
gentes que tienen ya una cierta
familiaridad con las cosas del
espíritu, que personas que están



dando los primeros pasos en la vida
cristiana. Como el administrador fiel
y prudente de que habla el
Evangelio, hay que saber dar la
ración adecuada a la hora debida
[12] .

Por eso, atendiendo al desarrollo de
las diversas labores apostólicas y a
las personas que acuden, conviene
organizar esos días de retiro
ponderando con sentido
sobrenatural las situaciones
concretas de los asistentes, aunque
esto comporte la necesidad de
multiplicar su número. Por la misma
razón, como nos inculcó siempre
nuestro Fundador, no se dejan de
impartir los retiros, los Círculos, etc.,
aunque lleguen menos personas de
las que se habían previsto
inicialmente: aunque se presente
sólo una.

En definitiva, como leemos en Surco ,
los días de retiro han de ser un



tiempo de recogimiento para
conocer a Dios, para conocerte y
así progresar. Un tiempo
necesario para descubrir en qué y
cómo hay que reformarse: ¿qué he
de hacer?, ¿qué debo evitar? [13] .
En esos días, nos dice también San
Josemaría, tu examen debe tener
más hondura y más extensión que
el tiempo habitual nocturno. —Si
no, pierdes una gran ocasión de
rectificar [14] .

La liturgia de la Cuaresma facilita
materia abundante de meditación,
como pone de relieve el Santo Padre
en su mensaje. La escena de las
tentaciones de Jesucristo en el
desierto, que leemos en el primer
domingo, nos recuerda que la fe
cristiana implica, siguiendo el
ejemplo de Jesús y en unión con Él,
una lucha "contra los dominadores
de este mundo tenebroso" ( Ef 6,
12), en el que el diablo actúa y no
se cansa, tampoco hoy, de tentar al



hombre que quiere acercarse al
Señor [15] . Por eso hemos de
considerar si nos preparamos para
este combate, acudiendo con
confianza a los medios
sobrenaturales. San Josemaría nos
proponía seguir una táctica muy
sobrenatural: sostienes la guerra —
las luchas diarias de tu vida
interior— en posiciones, que
colocas lejos de los muros
capitales de tu fortaleza. Y el
enemigo acude allí: a tu pequeña
mortificación, a tu oración
habitual, a tu trabajo ordenado, a
tu plan de vida: y es difícil que
llegue a acercarse hasta los
torreones, flacos para el asalto, de
tu castillo. —Y si llega, llega sin
eficacia [16] .

En el siguiente domingo
escucharemos la voz del Padre
celestial que, señalando a Cristo, nos
dice: Éste es mi Hijo, el Amado, en
quien me he complacido: escuchadle



[17] . Hemos de esforzarnos más
para descubrir, en los ratos de
oración personal, lo que el Señor nos
dice a cada uno, para ponerlo en
práctica. Y ver cómo nos apoyamos
en la gracia que nos viene de los
sacramentos, y también en los
consejos recibidos en la dirección
espiritual personal.

Al llegar el tercer domingo de
Cuaresma, el 27 de marzo, la liturgia
nos presenta la petición de Jesús a
la samaritana: "Dame de beber" ( 
Jn 4, 7), que (...) expresa la pasión
de Dios por todo hombre y quiere
suscitar en nuestro corazón el
deseo del don del "agua que salta
hasta la vida eterna" ( ibid ., 14)
[18] . Descubramos la llamada a
tener siempre presente que nosotros,
discípulos suyos, hemos de llevar su
luz y su gracia a todas partes; sobre
todo, ayudando a nuestros amigos y
parientes a reconciliarse con Dios
acudiendo al sacramento de la



Penitencia; y, también, invitándolos a
participar en algún retiro o curso de
retiro espiritual en estas semanas.

Nos acercamos a la solemnidad de
San José, Patrono de la Iglesia y de la
Obra. Preparémonos para renovar el
día 19, con agradecimiento y alegría,
nuestro compromiso de amor con el
Señor en la Obra, y para rogar con
confianza al Santo Patriarca que
obtenga de Dios la gracia de que
muchos hombres y mujeres, de todas
las edades y condiciones, se decidan
a seguir a Jesucristo en el Opus Dei.

Además, ese día se cumple otro
aniversario de la ejecución solemne
de la Bula Ut sit , con la que el muy
querido Juan Pablo II erigió el Opus
Dei en prelatura personal,
determinando la cooperación
orgánica de sacerdotes y laicos para
llevar a cabo la inspiración que el
Señor puso en el alma de San
Josemaría el 2 de octubre de 1928.



Tenemos la obligación de ser muy
fieles, con la conciencia de que el
Espíritu Santo ha querido esta figura
en el Concilio Vaticano II, abriendo el
cauce a necesidades pastorales de la
Iglesia.

El día 28 se cumple un nuevo
aniversario de la ordenación
sacerdotal de nuestro Padre. Demos
muchas gracias a la Trinidad
Beatísima porque cada uno de
nosotros es verdaderamente hijo de
la respuesta de nuestro Fundador
para recibir el sacerdocio de Cristo.
Sin su aceptación generosa, total, del
querer divino, no habría Opus Dei en
la Iglesia. La fundación de la Obra se
alza como contestación a la pregunta 
— ¿por qué me hago sacerdote? —,
que nuestro Padre se formulaba
durante sus años en el seminario de
Zaragoza, y que fundamenta la razón
más profunda de su determinación
de emprender y continuar ese
camino.



Recemos, acudiendo a su intercesión,
para que en todos los países aumente
el número de vocaciones
sacerdotales: hombres fieles,
enamorados de Dios, que se
dediquen con gozo al servicio de las
almas, con plena fidelidad al Papa y
en unión estrechísima con sus
respectivos Obispos diocesanos. Y
que tampoco en la Obra falten los
sacerdotes necesarios para atender
las labores apostólicas que el Señor
nos reclama. A la vez, insistamos a la
Santísima Trinidad para que todos
los católicos, hombres y mujeres,
alimentemos el alma sacerdotal que
el Cielo ha puesto en cada una, en
cada uno.

No ceséis de rezar por el Papa y por
sus colaboradores; especialmente,
durante la primera semana de
Cuaresma, cuando en la Curia
Romana se predican los ejercicios
espirituales. También nosotros
aprovecharemos esas fechas para



nuestro curso de retiro anual. Espero
con verdadera ilusión que me
acompañéis espiritualmente durante
esos días; no me importa deciros que
cotidianamente invoco al Señor para
que ninguna ni ninguno desperdicie
el torrente de gracia que Dios nos
concede en esos medios.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de marzo de 2011.

---------------------

[1] San Máximo el Confesor, Epístola
11 (PG 91, 454).

[2] Miércoles de ceniza, Segunda
lectura (2 Cor 6, 1-2).

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 17-II-2010.



[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 59.

[5] Ibid .

[6] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 17-II-2010.

[7] San Josemaría, Forja , n. 384.

[8] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-II-1963.

[9] Ibid .

[10] Benedicto XVI, Discurso a un
grupo de Obispos en visita ad limina ,
26-XI-2005.

[11] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2011, 4-XI-2010, n. 2.

[12] Lc 12, 42.

[13] San Josemaría, Surco , n. 177.

[14] San Josemaría, Camino , n. 245.



[15] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2011 , 4-XI-2010, n. 2.

[16] San Josemaría, Camino , n. 307.

[17] Mt 17, 5.

[18] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2011, 4-XI-2010, n. 2.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/carta-del-
prelado-marzo-2011/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-marzo-2011/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-marzo-2011/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-marzo-2011/

	Carta del Prelado (marzo 2011)

