opusdei.org

Carta del Prelado
(julio 2010)

Hacer del trabajo una oracion a
Dios: este es el mensaje
principal que la formacion que
ofrece el Opus Dei recuerda a
tantos cristianos. En él
profundiza el Prelado en su
carta del mes de julio.

04/07/2010

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Han transcurrido treinta y cinco
anos desde que, el 26 de junio de



1975, Dios llamo a nuestro Padre a
gozar para siempre de su presencia
en el Cielo. Como en anteriores
aniversarios, innumerables personas
han acudido a las Misas en honor de
San Josemaria, celebradas en el
mundo entero con motivo de su
fiesta liturgica. En todas partes se ha
levantado hasta el Sefior una intensa
accion de gracias por haber
concedido al mundo y a la Iglesia un
pastor como nuestro santo Fundador,
que es modelo de conducta cristiana
y valioso intercesor en todas
nuestras necesidades espirituales y
materiales.

Ademas, la fiesta apenas
transcurrida constituye una ocasion
para considerar a fondo el mensaje
que San Josemaria, por voluntad
divina, difundio entre las mujeres y
los hombres: que, con la ayuda de la
gracia, podemos y debemos alcanzar
la santidad —es decir, la perfeccion
de la caridad, la union plena con Dios



— a traves de la realizacion fiel y
acabada del trabajo profesional y en
medio de las demas circunstancias
ordinarias de la vida.

Profundicemos en lo que constituye
el nucleo de esta ensefianza: la
necesidad de esforzarse por
convertir el trabajo —cualquier
trabajo, manual o intelectual— en
verdadera oracion. El Evangelio
afirma claramente la necesidad de
orar siempre y no desfallecer[1]; y San
Pablo, haciéndose eco de esta
enseflanza, afiade: sine intermissione
orate[2], orad sin interrupcion. La
recomendacion tiene la fuerza de un
mandato. Pero no seria posible
llevarlo a la practica, si lo
interpretasemos equivocadamente
en el sentido de que es preciso estar
constantemente rezando, vocal o
mentalmente; actuacion imposible en
nuestra actual condicion terrena. La
realizacion de las tareas que nos
ocupan —familiares, profesionales,



sociales, deportivas, etc.— exige
muchas veces una atencion completa
de nuestra memoria y de nuestra
inteligencia, un firme empefio de
nuestra voluntad; y esto sin tener en
cuenta la necesidad de dedicar al
suefio las horas necesarias. Recuerdo
a este proposito la gran alegria de
San Josemaria cuando, después de
haber ensefiado durante afios que
hasta el suefio podemos convertirlo
en oracion, leyo un texto de San
Jeronimo en el que se expresa la
misma idea[3].

Pero hemos de considerar en su
verdadera hondura esa urgencia del
Maestro. Nos invita a vivificar la
entera existencia humana, en todas
sus dimensiones, con el afan de
transformarla en plegaria: una
oracion continua, como el latir del
corazon[4], aunque con frecuencia
no se exprese en palabras. Asilo
ensefid San Josemaria a sus hijas e
hijos, y a todas las personas que



desean santificarse segun el espiritu
de la Obra. Repetia: el arma del
Opus Dei no es el trabajo: es la
oracion. Por eso convertimos el
trabajo en oracion y tenemos alma
contemplativa[5].

Convertir el trabajo en oracion. Este
intento diario de conducirnos como
mujeres y hombres contemplativos,
en las mas diversas circunstancias de
la existencia, nos senala la meta
elevada, como la santidad, que —
convenzamonos— se convierte en
asequible con la ayuda de la gracia.
«Es preciso vivir una espiritualidad
que ayude a los creyentes a
santificarse a través de su
trabajo»[6], declaraba el Papa a
propdasito de la figura de San José.
Sdlo situando el trabajo ordinario en
intima relacion con el afan de
santidad, es posible para la inmensa
mayoria de los cristianos aspirar
seriamente a la plenitud de la vida
cristiana.



Me vienen a la memoria las acciones
de gracias que brotaban del alma de
nuestro Padre, cuando leia las cartas
de sus hijas y de sus hijos. Se
removié mucho cuando un
campesino, un fiel de la Obra, le
decia que se levantaba muy de
madrugada y ya rogaba al Sefior que
nuestro Padre descansara en el
suefio, y afiadia esa persona que
luego, mientras abria con el tractor
los surcos en la tierra, rezaba
Acordaos y otras plegarias. Disfruté
mucho nuestro Fundador al
comprobar la realidad de una vida
contemplativa, en medio de los
trabajos del campo.

En la carta apostodlica que —
invitando a la santidad— escribio al
comienzo del nuevo milenio, el
Siervo de Dios Juan Pablo II se
expresaba de la siguiente manera:
«Este ideal de perfeccion no ha de ser
malentendido, como si implicase una
especie de vida extraordinaria,



practicable sélo por algunos "genios"
de la santidad. Los caminos de la
santidad son multiples y adecuados a
la vocacion de cada uno (...). Es el
momento de proponer de nuevo a
todos con conviccion este "alto
grado" de la vida cristiana ordinaria.
La vida entera de la comunidad
eclesial y de las familias cristianas
debe ir en esta direccion»[7].

Nuestro Padre reiterd esta doctrina
una vez y otra, afirmando que la
contemplacion no es cosa de
privilegiados. Algunas personas —
afirmaba de modo grafico, para que
quedara bien grabado en los oyentes
— con conocimientos elementales
de religion, piensan que los
contemplativos estan todo el dia
como en éxtasis. Y es una
ingenuidad muy grande. Los
monjes, en sus conventos, estan
todo el dia con mil trabajos:
limpian la casa y se dedican a
tareas con las que se ganan la vida.



Frecuentemente me escriben
religiosos y religiosas de vida
contemplativa, con ilusion y carifio
a la Obra, diciendo que rezan
mucho por nosotros. Comprenden
lo que no comprende mucha gente:
nuestra vida secular de
contemplativos en medio del
mundo, en medio de las
actividades temporales. Nuestra
celda esta en la calle: ése es
nuestro encerramiento. ;Donde se
encierra la sal? Hemos de procurar
que no haya nada insipido. Por eso
nuestro retiro han de ser todas las
cosas del mundo(8].

Asi como el cuerpo necesita del aire
para respirar y de la circulacion de la
sangre para mantenerse en vida, asi
el alma precisa permanecer en
contacto con Dios a lo largo de las
veinticuatro horas de la jornada. Por
eso, la piedad auténtica impulsa a
referir todo al Sefior: el trabajo y el
descanso, las alegrias y las penas, los



éxitos y los fracasos, el suefio y la
vigilia. Como escribia don Alvaro en
1984, «entre las ocupaciones
temporales y la vida espiritual, entre
el trabajo y la oracion no puede
haber sélo un "armisticio”, mas o
menos conseguido; debe existir una
union plena, una fusion que no deja
residuos. El trabajo alimenta la
oracion y la oracion empapa de si el
trabajo»[9].

Para alcanzar esta meta, ademas del
auxilio de la gracia, se requiere un
esfuerzo personal constante, que a
menudo se concreta en pequenos
detalles: recitar una jaculatoria o una
breve oracion vocal aprovechando
un desplazamiento o una pausa en la
tarea; dirigir una mirada carifiosa a
la imagen del crucifijo o de la
Santisima Virgen, que discretamente
hemos colocado en nuestro lugar de
trabajo, etc. Todo esto sirve para
mantener viva en el alma una
orientacion de fondo hacia el Sefior,



que cotidianamente tratamos de
fomentar en la Misa y en los ratos
dedicados expresamente a la
meditacion. Y asi, aunque en muchos
momentos estemos concentrados en
las diversas ocupaciones, porque la
mente se sumerge plenamente en la
realizacion de las diferentes tareas,
el alma sigue fija en el Sefior y
mantiene con Fl un didlogo que no
estd compuesto de palabras, y ni
siquiera de pensamientos
conscientes, sino de afectos del
corazon, de deseos de realizar todo,
hasta lo mas menudo, por Amor, con
el ofrecimiento de aquello que nos
ocupa.

Cuando nos conducimos con
semejante empeno, el trabajo
profesional se convierte en una
palestra donde se ejercitan las mas
variadas virtudes humanasy
sobrenaturales: la laboriosidad, el
orden, el aprovechamiento del
tiempo, la fortaleza para rematar la



faena, el cuidado de las cosas
pequenias...; y tantos detalles de
atencion a los demas, que son
manifestaciones de una caridad
sincera y delicada.

Persuadios de que no resulta dificil
convertir el trabajo en un dialogo
de oracion. Nada mas ofrecérselo y
poner manos a la obra, Dios ya
escucha, ya alienta. jAlcanzamos el
estilo de las almas contemplativas,
en medio de la labor cotidiana!
Porque nos invade la certeza de
que Fl nos mira, de paso que nos
pide un vencimiento nuevo: ese
pequeiio sacrificio, esa sonrisa
ante la persona inoportuna, ese
comenzar por el quehacer menos
agradable pero mas urgente, ese
cuidar los detalles de orden, con
perseverancia en el cumplimiento
del deber cuando tan facil seria
abandonarlo, ese no dejar para
mafiana lo que hemos de terminar
hoy: jtodo por darle gusto a Fl, a



Nuestro Padre Dios! Y quiza sobre
tu mesa, o en un lugar discreto que
no llame la atencion, pero que a ti
te sirva como despertador del
espiritu contemplativo, colocas el
crucifijo, que ya es para tu alma y
para tu mente el manual donde
aprendes las lecciones de
servicio[10].

Con la misma fuerza con que
impulsaba a convertir el trabajo en
oracion, nuestro Padre insistia en la
necesidad de no abandonar los
tiempos dedicados exclusivamente al
Sefior: la Misa y la Comunion
frecuentes, los ratos de oracién
mental, el rezo del Rosario y otras
practicas de piedad largamente
experimentadas en la Iglesia; con
tanto mas cuidado y atencion
cuantas mayores dificultades surgen
a causa de un horario apretado de
trabajo, de la fatiga o de los
momentos aridos que antes o
después no faltan en la vida de



nadie. «Tales ejercicios —recordaba
don Alvaro— no han de concebirse
como interrupciones del tiempo
dedicado al trabajo; no son como
paréntesis en el transcurso de la
jornada. Cuando rezamos, no
abandonamos las actividades
"profanas” para sumergirnos en las
actividades "sagradas". Por el
contrario, la oracion constituye el
momento mas intenso de una actitud
que acompaiia al cristiano en toda su
actividad y que crea el lazo mas
profundo, porque es el mas intimo,
entre el trabajo realizado antes y el
que se tornara a realizar
inmediatamente después. Y,
paralelamente, justamente del
trabajo sabra obtener materia con
que alimentar el fuego de la oracion
mental y vocal, impulsos siempre
nuevos para la adoracidn, la gratitud,
el confiado abandono en Dios»[11].

Dentro de pocos dias marcharé a
Ecuador, Peru y Brasil, para estar con



mis hijas y con mis hijos, y alentar su
labor apostolica. Os ruego que, como
siempre, me acompariéis en este
viaje con vuestra oracion, con el
ofrecimiento de vuestro trabajo y de
vuestro descanso, los que ahora
estéis disfrutando de un tiempo de
vacaciones. Cuidad el trato con Dios
también en esos dias, recordando lo
que nuestro Padre nos ensefo:
siempre he entendido el descanso
como apartamiento de lo
contingente diario, nunca como
dias de ocio. Descanso significa
represar: acopiar fuerzas, ideales,
planes... En pocas palabras:
cambiar de ocupacion, para volver
después —con nuevos brios— al
quehacer habitual[12].

También en este mes se cumple el 75°
aniversario de cuando el queridisimo
don Alvaro respondi6 al Sefior: jaqui
estoy! A su intercesion confio vuestra
fidelidad y la mia, para que sea



diariamente enteriza, y para que me
sostengais en mis intenciones.

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de julio de 2010.

[1] Lc 18, 1.

[2]11Ts5,17.

[3] Cfr. San Jeronimo, Tratado sobre
los Salmos, Comentario al Salmo I
(CCL 78, 5-6).

[4] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 8.

[5] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 23-IV-1959.

[6] Benedicto XVI, Homilia, 19-
ITI-2006.



[7] Juan Pablo II, Carta apost. Novo
Millennio ineunte, 6-1-2001, n. 31.

[8] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 30-X-1964.

[9] Don Alvaro del Portillo, Il lavoro
si trasformi in orazione, articulo
publicado en la revista "Il Sabato", 7-
XII-1984 ("Rendere amabile la verita",
Libreria Editrice Vaticana, Roma
1995, p. 649).

[10] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 67.

[11] Don Alvaro del Portillo, cit., pp.
650-651.

[12] San Josemaria, Surco, n. 514.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/carta-del-
prelado-julio-2010/ (10/02/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-julio-2010/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-julio-2010/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-julio-2010/

	Carta del Prelado (julio 2010)

