
opusdei.org

Carta del Prelado
con ocasión del
Jubileo de la
Misericordia

"Agradezcamos al Santo Padre,
con hechos y con oración, la
convocatoria de este jubileo
especial, verdadero tiempo de
gracia para la Iglesia y para el
mundo".

04/12/2015

ePub ► Carta del Prelado con ocasión
del Jubileo de la Misericordia.

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.epub


Mobi ► Carta del Prelado con ocasión
del Jubileo de la Misericordia

PDF ► Carta del Prelado con ocasión
del Jubileo de la Misericordia

Word ► Carta del Prelado con
ocasión del Jubileo de la Misericordia

* * *

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Bendito sea el Dios y Padre de
nuestro Señor Jesucristo, el Padre de
las misericordias y Dios de toda
consolación (2 Cor 1, 3), que, por el
gran amor con que nos amó, aunque
estábamos muertos por nuestros
pecados, nos dio vida en Cristo (...) y
con Él nos resucitó y nos hizo sentar
en los cielos por Cristo Jesús (Ef 2,
4-6).

Palabras de san Pablo que ayudan a
centrar, desde el comienzo, lo que

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170849403359.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170849403359.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170833547897.doc
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170833547897.doc


me propongo transmitiros con estas
líneas. Me mueve a escribiros el
deseo de que nos preparemos, del
mejor modo posible, para vivir el 
Año de la misericordia, convocado
por el Papa Francisco, con ocasión de
los cincuenta años de la clausura del
Concilio Vaticano II. Empezará, como
conocéis, el próximo 8 de diciembre,
y se concluirá en la solemnidad de
Cristo Rey, el día 20 de noviembre de
2016.

Cuando el Santo Padre comunicó su
propósito de convocar este año santo
extraordinario, hemos sentido el
gozo cristiano de que coincida con la
parte final del año mariano por la
familia, que estamos recorriendo en
la Prelatura. Lo hemos percibido
como otra señal de la protección de
Nuestra Señora, a la que invocamos
como Regína famíliæ y Mater
misericórdiæ.



Con la intercesión de nuestra Madre
nos acogemos a la bondad del Señor,
refugio seguro y siempre dispuesto a
atender nuestras peticiones y a
remediar nuestras necesidades
personales. De la misericordia divina
podemos alcanzar un aumento de la
caridad, de la comprensión, de la
fraternidad, del interés por las almas,
pues —como miembros de la Iglesia
— queremos contribuir a «dar un
sentido más humano al hombre y a
su historia»[1]. Caminemos día a día
con una sólida esperanza: el Cielo no
deja de ofrecernos medios para
llenarnos de paz, seguros de que la
Trinidad Santísima siempre está
pendiente de la creación. Como
recuerda el Papa Francisco,
ascendamos desde las criaturas a
contemplar la mano paternal y
amorosa de Dios[2].

Agradezcamos al Santo Padre, con
hechos y con oración, la convocatoria
de este jubileo especial, verdadero



tiempo de gracia para la Iglesia y
para el mundo. A todos nos colma de
júbilo acoger la llamada del Padre
común a tratar con más cercanía a
Nuestro Señor, en la piedad y en la
celebración de los sacramentos —
sobre todo la Penitencia y la
Eucaristía—, y también en las
manifestaciones concretas de
caridad fraterna con el prójimo. Si
somos dóciles al Espíritu Santo, nos
configuraremos más con Jesucristo y
nos asemejaremos más al Padre
celestial, cuyo rostro misericordioso
se nos ha revelado en Jesucristo.

2. Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: súscipe
deprecatiónem nostram[3], oh Dios,
de quien es propio perdonar siempre
y usar misericordia: acoge nuestras
súplicas, repetimos cada jornada. ¡La
misericordia! Siempre resulta
necesario profundizar —como nos
invita la Iglesia— en este consolador
atributo divino que los compendia



todos. Lo hacemos con filial
confianza. Al convocar este jubileo
extraordinario, el Romano Pontífice
escribe que misericordia «es la
palabra que revela el misterio de la
Santísima Trinidad (...), es el acto
último y supremo con el cual Dios
viene a nuestro encuentro (...), es la
ley fundamental que habita en el
corazón de cada persona, cuando
mira con ojos sinceros al hermano
que encuentra en el camino de la
vida. Misericordia: es la vía que une
Dios y el hombre, porque abre el
corazón a la esperanza de ser
amados para siempre, no obstante el
límite de nuestro pecado»[4].

Han transcurrido treinta y cinco
años desde que san Juan Pablo II
publicó la encíclica Dives in
misericórdia. Se detenía en la
conveniencia de meditar con
frecuencia en esta maravillosa
expresión del Amor divino. «Lo están
sugiriendo —escribía— múltiples



experiencias de la Iglesia y del
hombre contemporáneo; lo exigen
también las invocaciones de tantos
corazones humanos, con sus
sufrimientos y esperanzas, sus
angustias y su expectación»[5].

Las palabras de san Juan Pablo II no
sólo conservan plena actualidad, sino
que se vuelven más apremiantes
cada día: siempre precisamos de la
clemencia divina, pero en nuestros
tiempos cabe afirmar que esta
necesidad reviste mayor urgencia.
Cuando el Papa Francisco abra la
puerta santa en las diversas basílicas
papales, y cada Obispo en su
respectiva circunscripción,
«encomendaremos la vida de la
Iglesia, la humanidad entera, y el
inmenso cosmos a la Señoría de
Cristo, esperando que derrame su
misericordia como el rocío de la
mañana para una fecunda
historia»[6]. San Josemaría, como
consecuencia de su experiencia



personal, nos instó de modo expreso,
desde los comienzos de la Obra, a
acudir a este inmenso amor de Dios,
que no abandona a sus hijos, las
mujeres y los hombres. Eran
innumerables los modos con que
nuestro Fundador nos sugería que
llamásemos a las puertas del Corazón
de Jesús.

3. San Josemaría nos enseñó a
impregnar los caminos de la tierra
con la misericordia que Jesucristo ha
traído a la tierra, y puntualizaba: 
nuestra entrega, al servicio de las
almas, es una manifestación de
esa misericordia del Señor, no sólo
hacia nosotros, sino hacia la
humanidad toda[7]. Avancemos de
la mano de nuestro Padre para
colaborar con el Señor a que
sobreabunde, en cada uno de los
cristianos y en todos los hombres de
buena voluntad, esa corriente de
amor misericordioso que, desde el



Corazón llagado de Jesús, se derrama
continuamente sobre la humanidad.

Con estos sentimientos y anhelos os
invito, hijas e hijos míos, a comenzar
con seria devoción y gozo el Año de
la misericordia. Nos inspiraremos en
las enseñanzas de la Sagrada
Escritura, cuyas páginas constituyen
un canto maravilloso a la clemencia
divina; y nos detendremos de modo
especial en el ejemplo de Cristo, en
su vida y en su doctrina, tratando de
seguir, en esta intimidad de conducta
con el Redentor, los pasos de san
Josemaría, que volvía
constantemente sus ojos a la figura
del Buen Pastor que entrega todo su
ser por sus ovejas (cfr. Jn 10, 1-18), y
nos ha sugerido a nosotros y a tantos
otros hombres y mujeres que
miremos más y más al Señor del
Cielo y de la tierra.

La misericordia de Dios con la
humanidad



4. Ya el Antiguo Testamento
proclama en muchas de sus páginas
la insondable piedad de Dios con sus
criaturas. El Señor es clemente y
compasivo, lento a la ira y rico en
misericordia. El Señor es bueno con
todos, y su misericordia se extiende a
todas sus obras (Sal 144 [145] 8-9). Y
los profetas no se cansan de advertir:
convertíos al Señor, vuestro Dios,
porque es clemente y compasivo, lento
a la ira y rico en misericordia, y se
duele de hacer el mal (Jl 2, 13).

En la Última Cena, Nuestro Señor
rezó —según la tradición judía— el
Gran Hallel o gran canto de
alabanza: un salmo que enumera las
maravillas realizadas por Dios en la
creación y en la historia; y, al final de
cada versículo, se repiten como un
estribillo las siguientes palabras: 
porque es eterna su misericordia (Sal
135 [136]).



«En razón de la misericordia, todas
las vicisitudes del Antiguo
Testamento están cargadas de un
profundo valor salvífico»[8]; e
igualmente esa cualidad se
manifiesta con plenitud en el Nuevo
Testamento, mediante la
encarnación redentora del Hijo de
Dios. El mismo Jesús, al ofrecer su
vida en el sacrificio cruento de la
Cruz, al instituir la Eucaristía y los
demás sacramentos, puso este acto
supremo de Amor como contenido
fundamental de la misericordia
divina.

Repasemos con frecuencia los
pasajes del Evangelio que
manifiestan la compasión y la
comprensión de Jesucristo con la
humanidad; desde su nacimiento en
Belén hasta su holocausto en el
Calvario. Detengámonos con
constancia en tantas muestras de su
piedad compasiva: cuando curaba a
los enfermos y sanaba a los



endemoniados, cuando alimentaba a
las muchedumbres hambrientas,
cuando repartía a manos llenas el
pan de la doctrina, cuando salía al
encuentro de los pecadores
arrepentidos y los perdonaba,
cuando elegía a los discípulos,
cuando los reprendía con una
mirada o unas palabras, cuando
llamaba a los Apóstoles para
mandarlos por todo el mundo,
cuando nos dio a su Madre por
Madre nuestra, cuando nos envió el
Espíritu Santo prometido, etc. En
cualquiera de sus obras y de sus
palabras, el Señor expresa con
claridad el rostro clemente de Dios
Padre.

Lo mismo sucede a lo largo de la
historia de la Iglesia, después de la
Ascensión de Jesucristo al Cielo. En
medio de las luces y sombras que
aparecen en el caminar de los
cristianos, nunca han faltado las
intervenciones de la indulgencia



divina: por medio del Espíritu Santo
que habita en la Iglesia, y con la
presencia real de Cristo en la
Eucaristía, además de la intercesión
siempre actual de la Santísima
Virgen, se nos revelan los torrentes
de misericordia que se vierten
constantemente sobre el mundo. No
cesemos de agradecerlo a nuestro
Padre celestial: abramos de par en
par las puertas de nuestro corazón y
procuremos que también otras
personas se dejen empapar por la
gracia divina.

Historia de las misericordias de Dios

5. En su encíclica Dives in
misericórdia, san Juan Pablo II
situaba la misericordia en el centro
de la vida de la Iglesia, en la historia
de la humanidad. «En el
cumplimiento escatológico, la
misericordia se revelará como amor,
mientras que en la temporalidad, en
la historia del hombre —que es a la



vez historia de pecado y de muerte—
el amor debe revelarse ante todo
como misericordia y actuarse en
cuanto tal. El programa mesiánico de
Cristo —programa de misericordia—,
se convierte en el programa de su
pueblo, el de su Iglesia. En el centro
del mismo está siempre la Cruz, ya
que en ella la revelación del amor
misericordioso alcanza su punto
culminante»[9].

En efecto, no podemos separar la
Cruz de la Resurrección, que revelan
el Amor divino: en todo el misterio
pascual se manifiesta la misericordia
de Dios. El beato Pablo VI afirmó que
«toda la historia de la salvación está
guiada por la misericordia divina,
que sale al encuentro de la miseria
humana»[10].

Cristo tomó sobre sí nuestros
pecados, y «se ofreció una sola vez
para quitar los pecados de todos» (Hb
9, 28). Nuestra Señora aceptó con



plena libertad la entrega de quien,
habiendo tomado nuestra condición
humana en todo menos el pecado
(cfr. Hb 4, 15), podía manifestar una
verdadera compasión. Con el 
Magníficat, Santa María profetizó: su
misericordia se derrama de
generación en generación (Lc 1, 50).

6. Hijas e hijos míos: ¡somos —y
estamos gozosos— de esas
generaciones que cantan las
misericordias de Dios! En su vida
personal y en la del Opus Dei,
nuestro Padre descubría
constantemente el amor de
predilección del Señor. Muchas veces
repitió que toda la historia de la
Obra es una historia de las
misericordias de Dios. Ni en esta
carta —recalcaba en los años 60—,
ni en muchos documentos que os
escribiera, podría agotar el relato
de estas providencias de la
bondad de Dios, que han precedido
y acompañado siempre los pasos



de la Obra[11]. En este contexto, no
dudaba en afirmar que la historia
del Opus Dei habrá que escribirla
de rodillas[12]. Subrayaba así, con
frase gráfica, que, en la fundación y
desarrollo de la Obra, la iniciativa ha
sido siempre del Señor: a él le
competía sólo ser instrumento fiel de
ese querer divino.

Realmente, la existencia de san
Josemaría y la del Opus Dei se
entrelazan íntimamente, sin que sea
posible distinguirlas o separarlas
desde 1928. En la Obra todo lo ha
hecho Dios —exclamaba en una
meditación—; humanamente
hablando, ¿qué había? Sólo buen
humor, mucho amor a Jesucristo y
a su Iglesia, y afán de perseverar
ante lo imposible. El Señor me ha
manejado como yo, de niño,
manejaba a los soldaditos de
plomo: los llevaba por donde
quería, a veces los descabezaba...
Así ha obrado conmigo el Señor:



me ha conducido por las sendas
que Él ha querido, ha permitido
que me diesen buenos trastazos,
porque me convenían[13].

Cada una de esas circunstancias
servían a nuestro Fundador para
acrisolar su fidelidad y su abandono
en las manos del Señor. Como ha
anotado el Papa Francisco: «Uno sabe
bien que su vida dará frutos, pero sin
pretender saber cómo, ni dónde, ni
cuándo. Tiene la seguridad de que no
se pierde ninguno de sus trabajos
realizados con amor, no se pierde
ninguna de sus preocupaciones
sinceras por los demás, no se pierde
ningún acto de amor a Dios, no se
pierde ningún cansancio generoso,
no se pierde ninguna dolorosa
paciencia»[14]. Por eso nuestro Padre
no perdió nunca la paz: hijos míos,
con la contrición está el Amor:
ninguno de estos trabajos,
ninguna pena me ha hecho perder
el gáudium cum pace, porque Dios



me ha enseñado a amar, y nullo
enim modo sunt onerósi labóres
amántium (San Agustín, De bono
viduitátis, 21, 26); para quien ama,
el trabajo no es nunca carga
pesada. Por esto, lo importante es
aprender a amar, porque in eo
quod amátur, aut non laborátur,
aut et labor amátur (Ibid.): donde
hay amor, todo es felicidad. Y ésta
ha sido la gran misericordia de
Dios: que me ha conducido como a
un niño pequeño, enseñándome a
amar. Cuando apenas era yo
adolescente, arrojó el Señor en mi
corazón una semilla encendida en
amor, y esa semilla es hoy, hijas e
hijos míos, un árbol frondoso, de
esbelto tronco, que restaura con
su sombra a una legión de
almas[15].

7. Siempre se comportó así san
Josemaría. Venía de lejos su devoción
a este seguro refugio divino, que
estamos contemplando: lo aprendió



de sus padres en el hogar familiar; se
robusteció durante su preparación al
sacerdocio en el Seminario de
Logroño y en el de San Carlos, en
Zaragoza, donde había una
representación del Corazón de Jesús
inflamado de amor y coronado de
espinas, que le conmovía
profundamente. Luego, durante la
guerra civil española, se le hizo
presente de modo nuevo, como
describe en un rato de oración, la
víspera de la solemnidad del Sagrado
Corazón:

Quiero verme ahora, Dios mío,
junto a la herida de tu pecho; y
pensar en todos mis hijos, en todos
los que ahora son miembros vivos
de este Cuerpo vivo de tu Obra.
Nombrándolos, consideraré sus
cualidades, sus virtudes, sus
defectos, y luego te suplicaré,
empujándolos hacia Ti, uno a uno:
"¡Adentro!". Los meteré dentro de
tu Corazón. Así quiero hacer con



cada uno y con todos los que
vendrán después, durante siglos,
hasta el fin del mundo, a formar
parte de esta familia
sobrenatural. Todos, todos unidos
en el Corazón de Cristo, todos
hechos uno por amor a Él y todos
desprendidos de las cosas de la
tierra por la fuerza de este amor
acompañado de la mortificación.
Queremos ser como los primeros
cristianos; vamos a revivir su
espíritu en el mundo. Empecemos,
pues, por hacer real dentro de la
Obra aquella afirmación:
congregávit nos in unum Christi
amor[16].

En la Santa Misa, después de la
Consagración, san Josemaría recitaba
en silencio, internamente, la oración
al Amor misericordioso que había
aprendido en su juventud. En el
Corazón amabilísimo de Jesús se
acrecentaba la fuente de su
paternidad en el Opus Dei, que se



extendía a sus hijas y a sus hijos de
todos los tiempos; y en el Santo
Sacrificio se colmaba de las ansias
redentoras de Cristo por toda la
humanidad. Estas consideraciones
nos ayudarán también a estar
seguros y optimistas en los
momentos duros que puedan surgir
en la historia del mundo o en nuestra
existencia personal. Dios es el de
siempre: omnipotente, sapientísimo,
misericordioso; y en todo momento
sabe sacar, del mal, el bien; de las
derrotas, grandes victorias para los
que confían en Él.

8. En los años 70, cuando una grave
crisis de fe y de disciplina causaba
estragos en las almas, san Josemaría
recibió luces nuevas del Cielo, que le
confirmaron en su confianza
inquebrantable en el constante
auxilio divino. El 23 de agosto de
1971, después de haber celebrado la
Santa Misa, el Señor grabó a fuego en
su corazón unas palabras que, con



una ligera variación, proceden de la
epístola a los Hebreos: adeámus cum
fidúcia ad thronum grátiæ, ut
misericórdiam consequámur (Hb 4,
16). Lo comunicó enseguida a
quienes nos hallábamos a su lado en
aquellos momentos; pocas semanas
más tarde volvió a referirlas en la
intimidad de una tertulia familiar, a
sus hijos de Roma:

Voy a deciros algo que Dios
nuestro Señor quiere que sepáis.
Los hijos de Dios en el Opus Dei
adeámus cum fidúcia—hemos de ir
con mucha fe— ad thronum glóriæ,
al trono de la gloria, la Virgen
Santísima, Madre de Dios y Madre
nuestra, a la que tantas veces
invocamos como Sedes Sapiéntiæ,
ut misericórdiam consequámur,
para alcanzar misericordia (...).

Vayamos, a través del Corazón
Dulcísimo de María, al Corazón
Sacratísimo y Misericordioso de



Jesús, a pedirle que, por su
misericordia, manifieste su poder
en la Iglesia y nos llene de
fortaleza para seguir adelante en
nuestro camino, atrayendo a Él
muchas almas[17].

Esa seguridad le empujaba sin tregua
a buscar en la Palabra de Dios los
textos más adecuados sobre esa
complacencia y protección del Señor,
para meditarlos en su oración
personal. Así, un año después, volvió
a referirse a un descubrimiento que
tanto optimismo y confianza inyectó
en su alma, ayudándole a superar la
gran pena que, por su amor a la
Iglesia, le causaba un extremo dolor.

Últimamente —decía— estoy
meditando mucho algunos textos
de la Sagrada Escritura que
hablan de la misericordia divina.
Sé bien que los escrituristas dan
diversos sentidos a esta palabra, y
entienden por misericordia no



sólo lo que indica el lenguaje
vulgar: compasión, piedad,sino
también una especie de lealtad que
Dios tiene con sus criaturas.

¡Fijaos si esto es hermoso! Dios
Nuestro Señor, de tal manera tiene
compasión de los hombres —
porque su misericordia también
significa compasión—, que su
lealtad le lleva a ser
misericordioso con cada uno de
nosotros, a mirarnos con amor de
padre y de madre[18].

Iba ahondando siempre más en las
palabras de la Escritura Santa, que ya
meditaba en su juventud: Dios ha
puesto su complacencia en los hijos
de los hombres (cfr. Prv 8, 31), y por
eso caminó con seguridad, poniendo
en marcha el Opus Dei; cuando no
contaba con ningún medio, esa
"complacencia" de Dios alentaba su
seguridad en que la Obra saldría
adelante.



Justicia y misericordia

9. Entre las parábolas con las que el
Maestro explicaba a los discípulos las
características del reino de los cielos,
san Lucas —llamado el escribano de
la mansedumbre de Cristo por uno de
los grandes poetas cristianos[19]-
recoge tres enseñanzas dedicadas
explícitamente a resaltar ese
seguimiento divino de los suyos: la
de la oveja perdida, la de la dracma
extraviada y la del hijo pródigo. En
las tres, «Jesús revela la naturaleza
de Dios como la de un Padre que
jamás se da por vencido hasta tanto
no haya disuelto el pecado y
superado el rechazo con la
compasión y la misericordia»[20].

Ese Corazón amabilísimo se pone
especialmente de manifiesto en la
parábola del padre que espera
pacientemente, día tras día, el
regreso del hijo desagradecido, para
perdonarlo en cuanto llegue. San



Juan Pablo II lo comentó de modo
incisivo en la encíclica Dives in
misericórdia, resaltando cómo esa
enseñanza se aplica a todos y a cada
uno de los seres humanos. «La
parábola toca indirectamente toda
clase de rupturas de la alianza de
amor, toda pérdida de la gracia, todo
pecado (...). El patrimonio que había
recibido de su padre era un recurso
de bienes materiales, pero más
importante que estos bienes
materiales era su dignidad de hijo en
la casa paterna (...), la conciencia de
la filiación echada a perder»[21].

Igualmente comentó nuestro Padre, a
propósito de esta parábola: la
misericordia que Dios muestra
nos ha de empujar siempre a
volver. Hijos míos, mejor es no
marcharse de su lado, no
abandonarle; pero si alguna vez
por debilidad humana os
marcháis, regresad corriendo. Él
nos recibe siempre, como el padre



del hijo pródigo, con más
intensidad de amor[22].

Aunque en el texto original —anota
san Juan Pablo II— no se utiliza la
palabra "justicia" ni tampoco
"misericordia", «sin embargo, la
relación de la justicia con el amor, que
se manifiesta como misericordia, está
inscrita con gran precisión en el
contenido de la parábola evangélica.
Se hace más obvio que el amor se
traduce como misericordia, cuando
hay que superar la norma precisa de
la justicia: precisa y a veces
demasiado estrecha»[23].

San Josemaría descubrió esa unión
práctica de la justicia con el amor, en
el comportamiento de las
madres[24]. La justicia de Dios
guardaba para él entrañas de
misericordia[25]. No podemos
dirigirnos al Señor apoyándonos
en derechos, sino que hemos de
pedir que tenga misericordia de



nosotros, como se reza en uno de
los salmos: Miserére mei, Deus,
secúndum magnam misericórdiam
tuam(Sal50, 2). Señor, ten
compasión de mí según tu gran
misericordia. No acudimos a Él
exigiéndole por motivos de
justicia[26].

10. No faltan personas que oponen la
justicia a la misericordia. El Papa, al
convocar el jubileo, nos ha situado
en guardia frente a este error: «No
son dos momentos contrastantes
entre sí, sino dos dimensiones de una
única realidad que se desarrolla
progresivamente hasta alcanzar su
ápice en la plenitud del amor (...).

»Ante la visión de una justicia como
mera observancia de la ley que juzga,
dividiendo las personas en justos y
pecadores, Jesús se inclina a mostrar
el gran don de la misericordia que
busca a los pecadores para ofrecerles
el perdón y la salvación. Se



comprende por qué, en presencia de
una perspectiva tan liberadora y
fuente de renovación, Jesús haya sido
rechazado por los fariseos y por los
doctores de la ley»[27].

Acudir a la misericordia divina

11. Como fruto de una especial gracia
de Dios —lo he recordado antes—,
nuestro Fundador profundizó en los
maravillosos destellos de la
clemencia divina, que se describen
en la Sagrada Escritura. Comentando,
por ejemplo, el milagro de la
resurrección del hijo de la viuda de
Naim, se detenía en cómo Nuestro
Señor nos amó por razones
santas, que quizá no nos moverían
a nosotros. San Lucas dice:
misericórdia motus super
eam(Lc7, 13), se movió por
compasión, por misericordia
hacia aquella mujer, cuando se
daban otros motivos
humanamente razonables: era



pobre, era viuda y no tenía más
hijo que aquel[28].

Una numerosa multitud componía el
desfile de aquel duelo, y otros
acompañaban a Jesús; pero sólo Él
entra en la pena, en el dolor de
aquella madre, y va a su encuentro.
¿No es admirable que el Maestro se
deje remover por los impulsos
misericordiosos de su Corazón, sin
esperar a que nosotros le
manifestemos nuestras necesidades?
Este comportamiento divino y
humano del Redentor supone un
fuerte acicate para que apelemos a Él
en todo momento. Vosotros y yo —
puntualizaba nuestro Padre— 
también hemos de acudir a la
misericordia del Señor. Delante de
Dios no tenemos ningún derecho.
Al menos yo, personalmente, veo
con una claridad meridiana que
no puedo decirle: Señor, te exijo
esto; aunque sé que soy y me siento
hijo suyo. Voy a Él con gemidos de



contrición, pidiéndole
misericordia[29], apelando a su
piedad.

En sus últimos años en la tierra, al
sentir el impulso de recurrir con
mayor confianza y asiduidad al
perdón de Dios, san Josemaría
completó la jaculatoria con la que se
había dirigido en 1952 al Sagrado
Corazón de Jesús, para consagrarle la
Obra, sus actividades apostólicas, y
las necesidades de la Iglesia y de la
humanidad: Cor Iesu
Sacratíssimum et Miséricors, dona
nobis pacem! Desde entonces, el
recurso a la protección del Cielo en
favor del mundo, de la Iglesia, de las
almas, se incrementó aún más en el
quehacer de nuestro Padre, de día y
de noche.

Aquí aparece el principal fruto que
imploramos de Dios en el año
dedicado a su misericordia: que la
sociedad vuelva a caminar por la



senda de los mandamientos, que las
almas se dejen encender por el fuego
del amor de Dios, que en todos los
rincones de la Iglesia haya un
resurgimiento de la doctrina clara y
de la piedad auténtica. Hago muy
mías las palabras del Papa: «¡Cómo
deseo que los años por venir estén
impregnados de misericordia, para
poder ir [cada uno de nosotros] al
encuentro de cada persona llevando
la bondad y la ternura de Dios! A
todos, creyentes y lejanos, pueda
llegar el bálsamo de la misericordia
como signo del Reino de Dios que
está ya presente en medio de
nosotros»[30].

Ser misericordiosos como lo es el
Padre celestial

12. La Iglesia abriga un deseo
constante de ofrecer el amor de Dios
a las criaturas, sin excluir a ninguna.
Sin embargo, como observa el Papa
Francisco, «tal vez por mucho tiempo



nos hemos olvidado de indicar y de
andar por la vía de la misericordia.
Por una parte, la tentación de
pretender siempre y solamente la
justicia, ha hecho olvidar que éste es
el primer paso, necesario e
indispensable; la Iglesia, no obstante,
necesita ir más lejos para alcanzar
una meta más alta y más
significativa»[31].

No basta pedir perdón a Dios por
nuestros pecados y por los de todos
los hombres. A ese ruego,
insustituible, es preciso unir la
práctica concreta de la misericordia
con el prójimo. Porque si alguno dice:
amo a Dios, y aborrece a su hermano,
es un mentiroso; pues el que no ama a
su hermano, a quien ve, no puede
amar a Dios, a quien no ve. Y hemos
recibido de Él este mandamiento:
quien ama a Dios, que ame también a
su hermano (1 Jn 4, 20-21).



Las obras de misericordia, tan
repetidamente predicadas y
practicadas en la Iglesia, nos ofrecen
un cauce adecuado para manifestar
las buenas intenciones con hechos
concretos. «Son acciones caritativas
mediante las cuales ayudamos a
nuestro prójimo en sus necesidades
corporales y espirituales»[32],
explica el Catecismo de la Iglesia
Católica. Y ejercerlas con asiduidad
es una de las recomendaciones del
Papa para este año. «La predicación
de Jesús nos presenta estas obras de
misericordia para que podamos
darnos cuenta si vivimos o no como
discípulos suyos»[33].

Jesús lo ha descrito de modo diáfano
en el Evangelio, asentando un
criterio indudable: como queráis que
hagan los hombres con vosotros,
hacedlo de igual manera con ellos. Si
amáis a los que os aman, ¿qué mérito
tendréis?, pues también los pecadores
aman a quienes les aman. Y si hacéis



el bien a quienes os hacen el bien, ¿qué
mérito tendréis?, pues también los
pecadores hacen lo mismo. Y si
prestáis a aquellos de quienes esperáis
recibir, ¿qué mérito tendréis?, pues
también los pecadores prestan a los
pecadores para recibir otro tanto.

Por el contrario, amad a vuestros
enemigos, haced el bien y prestad sin
esperar nada por ello; y será grande
vuestra recompensa, y seréis hijos del
Altísimo, porque Él es bueno con los
ingratos y con los malos. Sed
misericordiosos como vuestro Padre
es misericordioso (Lc 6, 31-36).

Las obras de misericordia corporales

13. La doctrina católica ha
sintetizado así las obras de
misericordia corporales: «Dar de
comer al hambriento, dar techo a
quien no lo tiene, vestir al desnudo,
visitar a los enfermos y a los presos,
enterrar a los muertos. Entre estas
obras, la limosna hecha a los pobres



es uno de los principales testimonios
de la caridad fraterna; es también
una práctica de justicia que agrada a
Dios»[34]. Todas, en definitiva, ponen
en ejercicio el mandátum novum (Jn
13, 34), el mandamiento nuevo de la
caridad que nos entregó Jesucristo.
Siguiendo esa recomendación del
Salvador, la Iglesia ha manifestado
siempre un amor de predilección por
los pobres, los enfermos, los
desamparados, las personas que
carecen de hogar... Y ha tenido
presentes aquellas palabras del
Señor en el juicio final: en verdad os
digo que cuanto hicisteis a uno de
estos mis hermanos más pequeños, a
mí me lo hicisteis (Mt 25, 40). Y con la
parábola del buen samaritano, Jesús
puntualizó que nuestra caridad se
extiende a toda persona humana.

14. En el Opus Dei, parte viva de la
Iglesia, se nos insiste en no
abandonar nunca las obras de
misericordia corporales. Las



realizaba nuestro Fundador ya en los
primeros años de la Obra, con sus
visitas a los enfermos de los
hospitales de Madrid, con su
dedicación generosa a los pobres
miserables y a los vergonzantes que
ocultaban sus privaciones bajo el
velo de una vida aparentemente
normal. Y enseñó a comportarse de
igual modo a las personas que se
acercaban a su apostolado. Confió
esas actividades a Nuestra Señora, y
así nacieron en el Opus Dei las visitas
a los pobres de la Virgen, que
continúan realizándose en todos los
lugares donde se encuentran los
fieles de la Prelatura: el sábado, día
de Santa María, se invita a los
jóvenes a ofrecer limosnas que se
destinan a ayudar a quién se halla en
la necesidad. Ayudando a los pobres, 
se honra a la Señora y se ejercita
la caridad[35]. Son un medio de
formación, porque fomentan la
generosidad de la juventud y así se
crece en el amor.



Aprendiendo siempre de cómo Dios
cuida de sus criaturas, dolía mucho a
san Josemaría el espectáculo de los
bienes de la tierra, repartidos
entre unos pocos; los bienes de la
cultura, encerrados en cenáculos.
Y, fuera, hambre de pan y de
sabiduría, vidas humanas que son
santas, porque vienen de Dios,
tratadas como simples cosas,
como números de una estadística.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a
mirar a Cristo, que continúa
invitándonos a que pongamos en
práctica ese mandamiento nuevo
del amor (...).

Hay que reconocer a Cristo, que
nos sale al encuentro, en nuestros
hermanos los hombres. Ninguna
vida humana es una vida aislada,
sino que se entrelaza con otras
vidas. Ninguna persona es un
verso suelto, sino que formamos
todos parte de un mismo poema



divino, que Dios escribe con el
concurso de nuestra libertad[36].

¡Cuántos jóvenes —muchachos y
muchachas—, y también gente
adulta, al descubrir y contemplar las
indigencias más perentorias del
prójimo, han descubierto en esos
hermanos o hermanas a Cristo
pobre, y han mejorado sus
disposiciones de servicio a los
demás! El Señor, infinitamente más
generoso, se ha volcado en sus almas
con gracias especiales: sólo Él conoce
las profundas conversiones que
muchos han experimentado, las
decisiones de entrega total al servicio
de Dios y de la Iglesia, nacidas al
calor de esas visitas a los
menesterosos, a los ancianos, a los
enfermos, a los encarcelados...

15. Con el desarrollo de la Obra de
Dios, mediante la espontaneidad
apostólica de los fieles y de los
Cooperadores del Opus Dei, las



actividades de servicio material al
prójimo han ido adquiriendo nuevas
formas, según las situaciones de las
épocas y las circunstancias de los
diversos lugares. Han surgido así
escuelas para la capacitación
profesional de personas de
ambientes muy diversos, en el campo
y en las periferias de las grandes
ciudades; dispensarios médicos y
hospitales en barrios extremos,
destinados a gentes sin recursos; y se
han multiplicado las actividades
asistenciales —como las ONGs para
ayudar a países menos desarrollados,
o los bancos de alimentos en
naciones consideradas más
avanzadas, por citar sólo unos
ejemplos—, que en momentos de
crisis económica, como los actuales,
permiten a muchos hombres y
mujeres subvenir a las carencias
materiales propias y de sus familias.

Doy gracias a Dios por la extensión
de las iniciativas solidarias



promovidas por fieles y
Cooperadores de la Prelatura. Pero
no podemos conformarnos: con la
gracia de Dios, contando con la
ayuda de muchas personas de buen
corazón —cristianos y no cristianos
—, aspiramos a que se amplíe más el
radio de acción de esos proyectos.

16. Dejadme que os insista, una vez
más, en que os esmeréis en la
atención de los enfermos y de las
enfermas: en sus casas, en los
hospitales y en cualquier lugar
donde alguien sufra en el cuerpo o
en el espíritu; y, naturalmente, en los
Centros de la Obra y en los hogares
de los Agregados y Supernumerarios.
En cada paciente se nos hace
presente de modo especial Jesucristo.

Además de facilitarles los cuidados
médicos posibles, hemos de
extremarnos en su asistencia
espiritual: la recepción de los
sacramentos de la Reconciliación y



de la Eucaristía por parte de los
sacerdotes; el ejemplo y el consejo de
los seglares para que —en la medida
de lo conveniente— los enfermos
mantengan un espíritu de oración,
que es contemplación y acción de
gracias, alabanza y petición: por
ejemplo, el rezo del Rosario y las
demás expresiones de piedad
cristiana, que colman de alegría, aun
en el dolor. Ellas y ellos agradecen
descubrir que, con el ofrecimiento a
Dios de la enfermedad y de los
sufrimientos y limitaciones que la
acompañan, suplen en su carne lo
que falta a las tribulaciones de Cristo
por su cuerpo, que es la Iglesia (Col 1,
24), como escribió san Pablo,
indicando el valor salvífico del
sufrimiento[37].

Si les sobreviniera un momento de
especial gravedad, esmerémonos en
prepararles para recibir la Unción de
los enfermos, con el mayor fruto
posible: la Iglesia predica que este



sacramento de misericordia encierra
la virtud de perdonar los pecados y
—si conviene al alma— contribuye
también a la mejoría del cuerpo e
incluso a su curación[38]. La
tradición multisecular de la Iglesia
demuestra que este sacramento
confiere gran paz y serenidad a los
que lo acogen bien dispuestos, sin
esperar a los últimos momentos de
su vida. ¡Qué buena catequesis cabe
cumplir con las familias, que muchas
veces —por ignorancia o por un falso
temor a inquietar a los enfermos—
no acuden al sacerdote o piden su
asistencia sólo cuando las personas
queridas han entrado en un estado
de inconsciencia!

17. Con el transcurso del tiempo,
algunas obras de misericordia
corporales han variado en su
enunciado o en su aplicación. La
atención a los peregrinos se suele
formular ahora como "dar un techo
al que no lo tiene". En los momentos



actuales, comprende la ayuda a los
emigrantes que abandonan su país
buscando trabajo, mejores
condiciones de vida, etc. Ningún
discípulo del Maestro puede
desentenderse de ocuparse de estos
hombres o mujeres; a veces, familias
enteras. Pienso de modo particular
en los cristianos perseguidos por
motivos religiosos, y cuyo exilio ha
de avivar en nosotros el sentido de la
Comunión de los santos.

El Papa Francisco ha lanzado una
llamada apremiante a las
autoridades, y a todos los hombres
de buena voluntad, para que
busquen remedios concretos a esta
necesidad. Ya en la exhortación
apostólica Evangélii gáudium nos
pedía: «Es indispensable prestar
atención para estar cerca de nuevas
formas de pobreza y fragilidad,
donde estamos llamados a reconocer
a Cristo sufriente, aunque eso
aparentemente no nos aporte



beneficios tangibles e inmediatos: los
sin techo, los tóxico-dependientes, los
refugiados, los pueblos indígenas, los
ancianos cada vez más solos y
abandonados, etc. Los migrantes me
plantean un desafío particular por
ser Pastor de una Iglesia sin
fronteras que se siente madre de
todos»[39]. Últimamente, como
preparación inmediata para el Año
de la misericordia, ha intensificado
este urgente llamamiento[40].

Hagamos eco a estas exhortaciones
del Santo Padre y animemos a
parientes, amigos y conocidos a
tenerlas muy presentes, de acuerdo
con las circunstancias y las
posibilidades de cada uno. Además
de rezar, que examinen cómo
pueden intervenir personalmente:
desde avivar la conciencia de la
opinión pública ante esta
emergencia, hasta facilitar un
alojamiento, un puesto de trabajo,
una ayuda económica, etc. Actuando



siempre con responsabilidad
personal, un buen modo de secundar
esta intención consiste también en
no sentirse ajenos a las iniciativas de
las diócesis y de las parroquias, a las
que el Romano Pontífice ha confiado
de modo especial esta labor. Me
consta que muchos de vosotros y de
vosotras, así como Cooperadores y
amigos, intervenís ya en acciones
concretas para servir a los
emigrantes: os lo agradezco en
nombre del Señor, porque el bien
que prestamos a esos hermanos o
hermanas nuestros se lo prestamos
al mismo Jesucristo.

Las obras de misericordia espirituales

18. San Josemaría nos confiaba: me
atrevo a decir que, cuando las
circunstancias sociales parecen
haber despejado de un ambiente la
miseria, la pobreza o el dolor,
precisamente entonces se hace
más urgente esta agudeza de la



caridad cristiana, que sabe
adivinar dónde hay necesidad de
consuelo, en medio del aparente
bienestar general[41].

Pensemos que los gestos de amor al
prójimo no se limitan a una
aportación material, por necesaria
que ésta sea. El Romano Pontífice
lamenta que «la peor discriminación
que sufren los pobres es la falta de
atención espiritual»[42]. La Iglesia se
ha caracterizado a lo largo de su
historia por la promoción de las
obras de misericordia espirituales,
tan reales y actuales siempre: «Dar
consejo al que lo necesita, enseñar al
que no sabe, corregir al que yerra,
consolar al triste, perdonar las
ofensas, soportar con paciencia a las
personas molestas, rogar a Dios por
los vivos y por los difuntos»[43].

¡Qué delicada resulta esta caridad
espiritual! ¡Y qué imprescindible es
en estos momentos, cuando tantos y



tantas sufren la soledad, la
incomprensión, las persecuciones,
las maledicencias y calumnias; o bien
se debaten en la duda, sin conocer la
senda que conduce al Cielo! Porque 
la generalización de los remedios
sociales contra las plagas del
sufrimiento o de la indigencia —
que hacen posible hoy alcanzar
resultados humanitarios, que en
otros tiempos ni se soñaban—, no
podrá suplantar nunca, porque
esos remedios sociales están en
otro plano, la ternura eficaz —
humana y sobrenatural— de este
contacto inmediato, personal, con
el prójimo: con aquel pobre de un
barrio cercano, con aquel otro
enfermo que vive su dolor en un
hospital inmenso; o con aquella
otra persona —rica, quizá— que
necesita un rato de afectuosa
conversación, una amistad
cristiana para su soledad, un
amparo espiritual que remedie sus
dudas y sus escepticismos[44].



Recordemos aquel suceso de la
mendiga a la que san Josemaría sólo
pudo ofrecerle su dedicación
espiritual y su sacerdotal afecto
humano. En correspondencia, la
mujer decidió ofrecer su vida por la
Obra. Al reencontrarla más tarde en
un hospital y conocer la ofrenda
dirigida al Señor por aquella
mendiga, la calificó como la primera
vocación de entre sus futuras hijas.

19. Entre las numerosas acciones de
solidaridad o de fraternidad
cristiana, me detengo sólo en
algunas: enseñar al que no sabe, dar
consejo a quien lo necesite, perdonar
las ofensas. Son demostraciones de
una caridad esmerada que hemos de
actuar con todos, y especialmente
con los que se hallan más cerca de
nosotros: los miembros de nuestra
familia, los amigos y colegas de
trabajo, los conocidos...



Enseñar al que no conoce las
verdades de nuestra fe, constituye
una manifestación de misericordia
de fundamental categoría. Nuestro
Fundador lo resumía en pocas
palabras: dar doctrina es la gran
misión nuestra. Subrayó a menudo
que el gran enemigo de Dios y de las
almas es la ignorancia religiosa, y
afirmaba que la labor del Opus Dei es
una gran catequesis, un situar al
alcance de todos el mensaje salvador
de la Iglesia y enseñar a practicarlo. 
Convéncete: tu apostolado
consiste en difundir bondad, luz,
entusiasmo, generosidad, espíritu
de sacrificio, constancia en el
trabajo, profundidad en el
estudio, amplitud en la entrega,
estar al día, obediencia absoluta y
alegre a la Iglesia, caridad
perfecta...[45]. Todo ese plan
requiere esfuerzos generosos para
facilitar la formación doctrinal,
espiritual y apostólica a las personas
con las que nos relacionamos. ¡Qué



alegría cuando la verdad del
Evangelio ilumina los diversos
campos de nuestro quehacer:
profesional, social, cultural!

Procuremos, en este Año de la
misericordia, incrementar el empeño
para que muchas almas se acerquen
al calor de la Iglesia, Esposa de
Jesucristo y Madre nuestra. Lo
alcanzaremos, con la ayuda de Dios,
si cada una y cada uno se afana 
personalmente por acercar más
amigos, colegas y conocidos a los
medios de formación.

20. Los modos de dar un buen
consejo a quien lo ha de menester
son igualmente variadísimos. El
primero, el testimonio de nuestra
conducta. Así fue el paso de Cristo
por nuestra tierra, como nos repetía
con machacona insistencia san
Josemaría. Nuestro Padre amaba
detenerse en ese ejemplo con las
palabras que abren los Hechos de los



Apóstoles: Jesús comenzó a hacer y a
enseñar (Hch 1, 1). A continuación
del testimonio de la propia conducta,
surge el momento de exponer la
palabra oportuna, repleta de claridad
y de cariño, sin herir, pronunciada al
oído de nuestros amigos o conocidos:
el apostolado de amistad y
confidencia, en el que tanto insistió
nuestro Padre.

¡Cuán fecunda es esa coherencia
entre lo que uno realiza y lo que
afirma! En ocasiones tomará la
forma de la corrección fraterna,
como enseña el Evangelio (cfr. Mt 18,
15-17): una obra de misericordia
noble, valiente y fecunda, que nace
de la caridad, del interés por el
amigo o por la amiga.

«Hoy somos generalmente muy
sensibles —decía Benedicto XVI a
este propósito— al aspecto del
cuidado y la caridad en relación al
bien físico y material de los demás,



pero callamos casi por completo
respecto a la responsabilidad
espiritual para con los hermanos. No
era así en la Iglesia de los primeros
tiempos y en las comunidades
verdaderamente maduras en la fe, en
las que las personas no sólo se
interesaban por la salud corporal del
hermano, sino también por la de su
alma, por su destino último (...). Es
importante recuperar esta dimensión
de la caridad cristiana»[46]. Y
añadía: «Frente al mal no hay que
callar. Pienso aquí en la actitud de
aquellos cristianos que, por respeto
humano o por simple comodidad, se
adecuan a la mentalidad común, en
lugar de poner en guardia a sus
hermanos acerca de los modos de
pensar y de actuar que contradicen
la verdad y no siguen el camino del
bien»[47].

Mostrémonos agradecidos a san
Josemaría, que nos recalcó la eficacia
de esta práctica evangélica como un



modo excelente, bueno y habitual, de
ayudar al prójimo, que nace de la
caridad y se ha de ejercer con
humildad real y prudencia
sobrenatural.

Porque «lo que anima la reprensión
cristiana nunca es un espíritu de
condena o recriminación; lo que la
mueve es siempre el amor y la
misericordia, y brota de la verdadera
solicitud por el bien del hermano. El
apóstol Pablo afirma: "Si alguno es
sorprendido en alguna falta,
vosotros, los espirituales, corregidle
con espíritu de mansedumbre, y
cuídate de ti mismo, pues también tú
puedes ser tentado" (Gal 6, 1).

»En nuestro mundo impregnado de
individualismo —proseguía
Benedicto XVI—, es necesario que se
redescubra la importancia de la
corrección fraterna, para caminar
juntos hacia la santidad»[48].



21. Perdonar las ofensas define otro
modo maravilloso de ejercitar la
caridad. Perdonad y seréis
perdonados; dad y se os dará; echarán
en vuestro regazo una buena medida,
apretada, colmada, rebosante: porque
con la misma medida con que midáis
se os medirá (Lc 6, 37-38). Meditemos
la parábola de aquel hombre que no
quiso remitir a su compañero una
deuda pequeñísima, después de que
su señor le había condonado a él una
suma enorme. ¿Y cuál fue la
respuesta del señor?: siervo malvado,
yo te he perdonado toda la deuda
porque me lo has suplicado. ¿No
debías tú también tener compasión de
tu compañero, como yo la he tenido de
ti? Y su señor, irritado, lo entregó a
los verdugos, hasta que pagase toda la
deuda. Del mismo modo hará con
vosotros mi Padre celestial, si cada
uno no perdona de corazón a su
hermano (Mt 18, 32-35).



Perdonar los agravios representa un
indicio claro de que somos y nos
comportamos como hijos de Dios. 
Lejos de nuestra conducta, por
tanto, el recuerdo de las ofensas
que nos hayan hecho, de las
humillaciones que hayamos
padecido —por injustas, inciviles y
toscas que hayan sido—, porque es
impropio de un hijo de Dios tener
preparado un registro, para
presentar una lista de agravios.
No podemos olvidar el ejemplo de
Cristo[49]. San Lucas, precisamente
al relatar la Pasión del Señor, escribe
que cuando llegaron al lugar llamado
"Calavera", le crucificaron allí a Él y a
los malhechores, uno a la derecha y
otro a la izquierda. Y Jesús decía:
Padre, perdónales, porque no saben lo
que hacen (Lc 23, 33-34).

Evidentemente, quizá no resulta fácil
este modo de conducirse; pero la
gracia de Dios lo convierte en camino
hacedero, como lo muestra la



conducta de tantos cristianos que,
desde los primeros momentos de la
historia de la Iglesia, y también
ahora, han sabido no sólo ser
clementes, sino amar sinceramente a
sus perseguidores. En esta línea, san
Josemaría tomó la decisión recta y
permanente de perdonar siempre y
en todo momento, que confirmó
además con el ejemplo y con la
palabra.

No odiar al enemigo, no devolver
mal por mal, renunciar a la
venganza, perdonar sin rencor, se
consideraba entonces —y también
ahora, no nos engañemos— una
conducta insólita, demasiado
heroica, fuera de lo normal. Hasta
ahí llega la mezquindad de las
criaturas. Jesucristo, que ha
venido a salvar a todas las gentes
y desea asociar a los cristianos a
su obra redentora, quiso enseñar
a sus discípulos —a ti y a mí— una
caridad grande, sincera, más



noble y valiosa: debemos amarnos
mutuamente como Cristo nos ama
a cada uno de nosotros. Sólo de
esta manera, imitando —dentro de
la propia personal tosquedad— los
modos divinos, lograremos abrir
nuestro corazón a todos los
hombres, querer de un modo más
alto, enteramente nuevo[50].

Seremos juzgados en base a nuestras
obras de misericordia: «Si dimos de
comer al hambriento y de beber al
sediento. Si acogimos al extranjero y
vestimos al desnudo. Si dedicamos
tiempo para acompañar al que
estaba enfermo o prisionero (cfr. Mt
25, 31-45). Igualmente se nos
preguntará si ayudamos a superar la
duda, que hace caer en el miedo y en
ocasiones es fuente de soledad; si
fuimos capaces de vencer la
ignorancia en la que viven millones
de personas, sobre todo los niños
privados de la ayuda necesaria para
ser rescatados de la pobreza; si



fuimos capaces de estar cerca de
quien estaba solo y afligido; si
perdonamos a quien nos ofendió y
rechazamos cualquier forma de
rencor o de odio, que conduce a la
violencia; si tuvimos paciencia
siguiendo el ejemplo de Dios, que es
tan paciente con nosotros;
finalmente, si encomendamos al
Señor en la oración a nuestros
hermanos y hermanas. En cada uno
de estos "más pequeños" está
presente Cristo mismo. Su carne se
torna de nuevo visible como cuerpo
martirizado, llagado, flagelado,
desnutrido, en fuga..., para que
nosotros lo reconozcamos, lo
toquemos y lo asistamos con
cuidado. No olvidemos las palabras
de san Juan de la Cruz: "En el ocaso
de nuestras vidas, seremos juzgados
en el amor"»[51].

Apostolado de la Confesión



22. Otra obra de misericordia
espiritual, especialmente importante,
consiste en ayudar a que las
personas recuperen la amistad con
Dios perdida por el pecado. ¡Cuánto
insistió san Josemaría —como
también el beato Álvaro del Portillo
— en el apostolado de la confesión!
Igualmente yo os he hablado a
menudo de este punto, pues no cabe
la posibilidad de que alguien
progrese en el conocimiento y amor
de Jesucristo sin cuidar la limpieza
de su alma, sin el recurso frecuente
al sacramento de la Penitencia.

El Papa se refiere mucho a este
sacramento. En la bula de
convocatoria del jubileo, apunta: «De
nuevo ponemos convencidos en el
centro el sacramento de la
Reconciliación, porque nos permite
experimentar en carne propia la
grandeza de la misericordia. Será
para cada penitente fuente de
verdadera paz interior»[52].



Meditemos a la vez el consejo que el
Fundador del Opus Dei —se lo pedía
el alma— daba a sus hijos sacerdotes,
aplicable a todos los presbíteros: la
pasión dominantede los sacerdotes
del Opus Dei (...) es dar doctrina,
dirigir almas: predicar y confesar.
En esto os tenéis que gastar, sin
temor de agotaros, sin
preocuparos por las
contradicciones: qui séminant in
lácrimis, in exsultatióne
metent(Sal125, 5); los que
siembran con lágrimas, recogen
con alegría. La misión de los
laicos, de mis hijos y de mis hijas,
es llenar de trabajo —y, por eso, de
contento— a sus hermanos
sacerdotes, acercando a su
ministerio mucha gente[53].

23. Los confesores representan ya de
por sí un «verdadero signo de la
misericordia del Padre», escribe el
Papa. «Ser confesores no se
improvisa. Se consigue cuando, ante



todo, nos hacemos nosotros
penitentes en busca de perdón.
Nunca olvidemos que ser confesores
significa participar de la misma
misión de Jesús y ser signo concreto
de la continuidad de un amor divino
que perdona y que salva (...).

»Ninguno de nosotros es dueño del
sacramento —continúa diciendo el
Papa Francisco—, sino fiel servidor
del perdón de Dios. Cada confesor
deberá acoger a los fieles como el
padre en la parábola del hijo
pródigo: un padre que corre al
encuentro del hijo no obstante
hubiese dilapidado sus bienes. Los
confesores están llamados a abrazar
a ese hijo arrepentido que vuelve a
casa y a manifestar la alegría por
haberlo encontrado. No se cansarán
de salir al encuentro también del
otro hijo que se quedó afuera,
incapaz de alegrarse, para explicarle
que su juicio severo es injusto y no
tiene ningún sentido ante la



misericordia del Padre, que no
conoce confines»[54].

Hijas e hijos míos, roguemos al Señor
que haga de nosotros instrumentos
fieles de su misericordia: los
sacerdotes, dedicando muchas horas
—todas las que puedan— a perdonar
en el nombre de Dios; y los seglares,
con el afán constante de preparar las
almas de sus amigos y conocidos —
mediante una sincera y
desinteresada caridad— para
ayudarles a sacar mucho fruto del
sacramento de la alegría y de la paz.

24. No deseo alargarme más. Os
recomiendo que leáis y meditéis a
fondo la bula Misericórdiæ vultus, y
saquéis vuestras propias
conclusiones. Allí se habla también
de peregrinar a algún santuario para
obtener el don de la indulgencia,
otorgado por la Iglesia, y favorecer
así con abundancia, en los próximos
meses, la devoción tierna y filial a



nuestra Madre la Virgen Santísima.
«La dulzura de su mirada nos
acompañe en este Año Santo, para
que todos podamos redescubrir la
alegría de la ternura de Dios. Nadie
como María ha conocido la
profundidad del misterio de Dios
hecho hombre. Todo en su vida fue
plasmado por la presencia de la
misericordia hecha carne. La Madre
del Crucificado Resucitado entró en
el santuario de la misericordia divina
porque participó íntimamente en el
misterio de su amor»[55].

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 4 de noviembre de 2015.



[1] Concilio Ecuménico Vaticano II,
Const past. Gaudium et spes, n. 40.

[2] Cfr. Papa Francisco, Litt. enc. 
Laudato Si', 24-V-2015, n. 77.

[3] Preces de la Obra, Oración.

[4] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 2.

[5] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 1.

[6] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[7] San Josemaría, Carta 24-III-1930,
n. 1.

[8] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[9] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 8.

[10] Beato Pablo VI, Discurso en la
audiencia general, 14-IV-1976.



[11] San Josemaría, Carta 25-I-1961,
n. 1.

[12] San Josemaría, Notas de una
meditación, 11-IV-1952.

[13] Ibid.

[14] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 279.

[15] San Josemaría, Carta 25-I-1961,
n. 3.

[16] San Josemaría, Notas de una
meditación, 4-VI-1937.

[17] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 9-IX-1971.

[18] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 14-VI-1972.

[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia,
1.

[20] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 9.



[21] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[22] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 27-III-1972.

[23] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[24] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, n. 173.

[25] San Josemaría, Camino, n. 309.

[26] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 11-IX-1971.

[27] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
20.

[28] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 25-IX-1971.

[29] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 9-IX-1971.



[30] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[31] Ibid., n. 10.

[32] Catecismo de la Iglesia Católica,
n, 2447.

[33] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[34] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2447.

[35] San Josemaría, Instrucción, 9-
I-1935, n. 196.

[36] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n.111.

[37] Cfr. San Juan Pablo II, Carta ap. 
Salvifici doloris, 11-II-1984.

[38] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1520.



[39] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 210.

[40] Cfr. Papa Francisco, Alocución
en el Ángelus, 6-IX-2015.

[41] San Josemaría, Carta 24-X-1942,
n. 44.

[42] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 200.

[43] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[44] San Josemaría, Carta 24-X-1942,
n. 44.

[45] San Josemaría, Surco, n. 927.

[46] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[47] Ibid.

[48] Ibid.



[49] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 309.

[50] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 225.

[51] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15. La cita de san Juan de la Cruz es
de Palabras de luz y de amor, 57.

[52] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

[53] San Josemaría, Carta 8-VIII-1956,
n. 35.

[54] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

[55] Ibid., n. 24.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/carta-del-
prelado-con-ocasion-del-jubileo-

miserico/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ve/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/

	Carta del Prelado con ocasión del Jubileo de la Misericordia

