
opusdei.org

Caminar hacia
Jesucristo

Como enseñó san Josemaría, en
este artículo contemplamos el
pasaje del Evangelio en que
Jesús camina sobre las aguas.
Metiéndonos en la escena –
como si fuéramos un personaje
más- comprenderemos que
junto a Él se superan las
dificultades, inseguridades y
temores.

25/01/2009

Varios miles de personas habían
escuchado la predicación de



Jesucristo y se habían saciado de los
panes y los peces que Él les había
proporcionado, con tal abundancia
que incluso había sobrado una buena
cantidad[1]. Es de suponer que el
asombro se había apoderado de los
apóstoles.

Con el asombro, les embargaba
también la alegría. Una vez más
habían experimentado la cercanía
del Señor. Puede parecer que esta
nueva experiencia no debería tener
mayor importancia para quienes
estaban ya habituados a convivir con
Jesucristo. Pero qué pronto
olvidamos los momentos en los que
hemos palpado la presencia de Dios a
nuestro lado; y por eso, cómo nos
volvemos a sorprender y alegrar
cuando la percibimos de nuevo.

Cuántas veces notamos con claridad
que Dios está junto a nosotros, que
no nos ha abandonado en un
momento importante, y nos llenamos



de una alegría y de una seguridad
que no se deben sólo al buen
resultado de lo que nos interesaba,
sino también -y principalmente- a la
conciencia de que vivimos con el
Señor.

Y cuántas veces, sin embargo, lo
perdemos de vista y dejamos que nos
atenace el miedo de que otro asunto
importante no tenga tan buen fin;
como si Dios se pudiese olvidar de
nosotros, o como si la cruz fuese
señal de que Él se ha alejado.

Dificultades

Después de despedir a la
muchedumbre, Jesús pidió a los
Apóstoles que pasaran a la otra orilla
del lago mientras Él dedicaba un
tiempo a la oración[2]. Para ellos,
expertos como eran, la travesía no
presentaba una particular dificultad.
Y aunque así fuera, después de lo que
acababan de vivir, ¿qué obstáculo
podría parecerles insuperable?



Poco a poco la barca se fue
apartando de tierra, y llegó un
momento en que su progreso se hizo
muy lento. Cuando cayó la noche, la
barca ya se había alejado de tierra
muchos estadios, sacudida por las
olas, porque el viento le era
contrario[3]: no podían volver atrás,
pero tampoco parecía que
avanzasen; tenían la impresión de
que las olas y el viento -las
dificultades- habían tomado el
mando y ellos podían sólo tratar de
mantenerse a flote.

Se asustaron. ¡Qué lejano resultaba
ahora el milagro que habían
contemplado pocas horas antes! Si al
menos estuviese el Señor con ellos...,
pero se había quedado en tierra. Se
había quedado, sí, pero no les había
dejado solos, no les había olvidado:
aunque ellos no lo supiesen, desde el
monte contemplaba su dificultad, su
esfuerzo y su fatiga[4].



Es fácil que en los inicios de la vida
interior se experimente con cierta
claridad el propio progreso: a los ojos
de quien comienza a adentrarse en el
mar, la orilla se aleja rápidamente.
Pasa el tiempo y, aunque se siga
luchando y avanzando, no se
advierte de modo tan patente. Se
sienten más las olas y el viento, la
orilla parece haberse quedado fija en
un mismo punto. Es el momento de
la fe. Es el momento de fomentar la
conciencia de que el Señor no se ha
desentendido de nosotros. Es el
momento de recordar que las
dificultades -el viento y las olas-
forman inevitablemente parte de la
vida, de esa existencia que hemos de
santificar y a la que nos enfrentamos
sabiéndonos muy acompañados de
Jesucristo.

La experiencia de la cercanía de Dios
y del poder de su gracia, no nos
ahorra la tarea de enfrentar las
dificultades. No podemos pretender



que lo sensible de esa experiencia
sea permanente; no podemos
pretender que, puesto que estamos
cerca de Dios, los problemas no nos
pesen. Ni tampoco hemos de caer en
el error de verlos como una
manifestación de que el Señor se ha
apartado de nosotros, aunque sea
sólo un poco y por un tiempo breve.

Las dificultades son precisamente la
ocasión de mostrar hasta qué punto
amamos a Dios, hasta qué punto
somos buenos, con la aceptación
serena de los inconvenientes que no
hemos podido o no hemos sabido
superar.

Inquietudes

Pedro y los demás llevaban tiempo
peleando con el viento y las aguas, y
con su propia angustia interior,
cuando el Señor acudió en su
ayuda[5]. Podía haberlo hecho de
muchas maneras: podía haber
cancelado enseguida la dificultad o



presentarse en la barca sin que le
vieran llegar; pero tenía otras
enseñanzas que transmitirles. Se les
acercó caminando sobre el mar.

Era de noche y no resultaba fácil
reconocerle. El hecho era de por sí
sobrecogedor, pero además ellos
estaban ya asustados, y el miedo
roba a quien lo sufre la serenidad y
claridad de juicio sobre los
acontecimientos que de algún modo
le afectan. En estas circunstancias, es
comprensible su reacción:
comenzaron a gritar.

El Señor les tranquilizó: tened
confianza, soy yo, no tengáis miedo
[6]. No calmó en ese momento el
viento y las olas, pero les dio una luz
para que su corazón no naufragase:
sé que estáis atravesando
dificultades, pero no temáis, seguid
peleando, confiad en que Yo no os he
olvidado y sigo estando cerca.



Pedro tuvo una reacción impulsiva: 
Señor, si eres tú, manda que yo
vaya a ti sobre las aguas [7]. Entre
los Apóstoles es casi siempre Pedro
quien se lanza, para bien o para mal:
es él quien recibe las reprimendas
más fuertes del Señor [8] y es
también él quien le confiesa con una
audacia que acaba arrastrando a los
demás en momentos difíciles [9].
Pero su iniciativa de ahora resulta
sorprendente incluso en un carácter
impulsivo: Simón se encontraría en
el apuro de tener que bajar de la
barca y apoyarse en una superficie
agitada, incontrolada, imposible de
dominar y de prever.

A la voz de su Maestro, sacó un pie
por la borda, luego el otro y se puso a
caminar hacia el Señor: quería
acercarse a Cristo y estaba dispuesto
a cualquier cosa para lograrlo.

Ojalá los propósitos de mayor
generosidad que formulamos ante el



Señor en momentos de inquietud, no
se queden en palabras. Ojalá nuestra
confianza en Dios sea más fuerte que
la indecisión o el temor a ponerlos en
práctica. Ojalá seamos capaces de
sacar nuestros pies por la borda,
aunque suponga apoyarlos en una
base aparentemente nada apta para
sostenernos, y caminemos hacia
Cristo. Porque para ir hacia Dios hay
que arriesgar, hay que perder el
miedo a las inquietudes, hay que
estar dispuesto a jugarse la vida.

Caminando sobre las aguas, Pedro
sentía las olas y el viento más que los
demás; su vida dependía de la fe más
que la vida de los otros,
precisamente porque había bajado
de la barca y marchaba hacia
Jesucristo. ¿No es ésta la arriesgada
situación del cristiano? ¿No estamos
también nosotros tratando de
caminar hacia el Señor en unas
circunstancias -externas, pero



también interiores- que en buena
parte escapan a nuestro control?

Estamos más expuestos a las olas que
quienes, temiendo enfrentarse con la
inmensidad de lo sobrenatural,
prefieren la pobre y aparente
seguridad que les ofrece el ámbito
pequeño de su barca. ¿Es, entonces,
extraño que a veces notemos que el
suelo se mueve, que tengamos
alguna inquietud? Son precisamente
esos, momentos para tomar
conciencia una vez más de que
vivimos de fe; no de una fe que
calma las olas, que elimina la
inquietud de caminar sobre ellas;
sino más bien, de una fe que en esa
inquietud nos da una luz, y que da
un sentido a esas olas.

Por la fe, [los israelitas] cruzaron el
Mar Rojo como si fuera tierra seca,
mientras que los egipcios que lo
intentaron fueron tragados por las
aguas [10]. Sin fe, las dificultades de



la vida nos tragan, nos abruman, nos
hundimos en ellas. Con la fe no las
evitamos, pero tenemos más
recursos, sabemos que Dios las puede
volver a nuestro favor: al pueblo
elegido le resultaría pesado y
aterrador caminar por el fondo del
mar, con el peligro, además, de que
sus enemigos los alcanzasen; pero a
través de esa dificultad y esa
inquietud lograron su salvación. Al
final se comprueba que la inquietud
de caminar hacia Dios proporciona
una base más firme para edificar la
propia vida, que la aparente
seguridad que ofrece la barca.

Inseguridades

Pedro había dado ya unos cuantos
pasos cuando, al ver que el viento
era muy fuerte se atemorizó.
Comenzó a hundirse y pidió ayuda al
Señor. Jesús alargó la mano, lo
sujetó y le dijo: Hombre de poca fe,
¿por qué has dudado? [11].



Hombre de poca fe. Quien lee el
Evangelio se queda sorprendido ante
estas palabras. Incluso es posible que
se sienta abrumado y se pregunte: si
el Señor recrimina por su falta de fe
a quien venciendo su miedo ha
bajado de la barca y ha comenzado a
caminar hacia Él, ¿qué podría decir
de mí?; ¿me queda alguna esperanza
de que un día Cristo vea en mí un
hombre o una mujer de fe? Pero si
sigue meditando le surgirán también
otros interrogantes: ¿es que Jesús
esperaba que Pedro caminase sobre
el mar con toda tranquilidad, como
lo hubiera hecho sobre tierra firme
en un día apacible y soleado?
¿Significan acaso las palabras del
Señor que hemos de ser impasibles o
indiferentes ante los problemas? No,
porque el mismo Jesucristo se
angustió en el huerto ante algo
objetivamente temible.

La lucha por vivir de fe no tiene
como meta sentirse seguro ante las



dificultades; no es el intento de que
no nos afecten las cosas, que no nos
importe lo importante, que no nos
duela lo doloroso, o que no nos
preocupe lo preocupante. Es más
bien el empeño por no olvidar que
Dios nunca nos deja y aprovechar
esas circunstancias difíciles para
acercarnos aún más a Él. 
Verdaderamente, la vida, de por sí
estrecha e insegura, a veces se
vuelve difícil. Pero eso contribuirá
a hacerte más sobrenatural, a que
veas la mano de Dios: y así serás
más humano y comprensivo con
los que te rodean [12].

Es lógico que Pedro sintiera
inquietud, y es lógico que la sintiera
desde sus primeros pasos, porque lo
que estaba haciendo superaba sus
capacidades humanas, tanto si había
viento y olas como si no los había: no
es más fácil caminar sobre el agua
sin viento y olas que con ellos.
¿Dónde estuvo, entonces, la falta de



fe de Pedro? Quizá no tanto en la
inseguridad que sintió, como en
dudar de Cristo. Hasta ese instante su
mirada estaba en Él; se sentía
inseguro, por supuesto, pero no
reparaba demasiado en ello porque
lo crucial, lo que requería su
atención, eran sus pasos hacia el
Maestro. De repente fue consciente
de su inseguridad y no se fió de
Jesús. La inseguridad natural,
razonable, degeneró en miedo.

Temores

El miedo atenaza y hace reales
problemas que inicialmente estaban
sólo en la imaginación. Algunas cosas
nos suceden porque tenemos miedo
de que nos sucedan: miedo a tener
una tentación, miedo a ponernos
nerviosos, miedo a quedar mal,
miedo a no conseguir explicar algo
con la suficiente firmeza, miedo a no
saber enfocar un problema...



¿Cómo luchar? Procuremos aceptar
esa inseguridad, porque sólo así
evitaremos que se convierta en
objeto de nuestra atención. No nos
debe importar cómo nos sentimos
mientras lo hacemos. Podremos así
caminar hacia Jesucristo entre las
olas y el viento, sin angustiarnos por
la dificultad que eso supone.

San Juan escribe en una de sus
epístolas que en el amor no hay
temor, sino que el amor perfecto
echa fuera el temor, (...) y el que
teme no es perfecto en el amor
[13]. A san Josemaría le gustaba
resumirlo así: el que tiene miedo, no
sabe querer [14]. El amor y el miedo
pertenecen a órdenes diversos, que
se excluyen. Sólo pueden convivir
cuando el amor no es perfecto.

El miedo es un sentimiento de
inquietud ante la posibilidad de
perder algo que se tiene o se anhela
poseer en el futuro. Ahora bien, la



inseguridad forma parte de la
condición humana, del hecho de que
no tenemos un dominio perfecto ni
siquiera sobre nosotros mismos. Por
eso no podemos excluir del todo la
inseguridad en esta vida. De otro
modo, la esperanza no existiría como
virtud, porque donde hay certeza
absoluta no cabe la esperanza [15].

El orden del amor ha de excluir, por
tanto, el temor, pero no
forzosamente la inseguridad. Vivir
en el orden del amor supone, pues,
que la inseguridad no degenere en
miedo, supone aceptarla, asumirla
integrándola dentro de una visión
más amplia, dentro de la confianza
en Dios, sin pretender ilusoriamente
excluirla del todo. No podemos
aspirar a una seguridad total. La
inseguridad que podemos sentir ante
nuestras pocas fuerzas es ocasión de
fomentar el abandono en Dios.



De este modo, la fe no se ve como un
peso, sino como una luz, como algo
que señala un camino, que enseña a
aprovechar la propia miseria para
abrir el alma a Dios. El cristiano no
espera de Dios que le haga sentirse
seguro en sí mismo; espera que la
confianza en Él le ayude a ver más
allá de su inseguridad. Si nuestra
mirada no se detiene en la propia
limitación sino que, sin rechazarla, la
transciende, podemos realmente
excluir el temor y vivir en el orden
del amor.

Un hombre o mujer de fe
experimenta la inquietud, la duda, se
pone nervioso, siente vergüenza,
teme quedar mal, se ve incapaz...
Pero acepta esos sentimientos sin
atribuirles más importancia de la
que tienen, sin permitir que
absorban su mirada y le paralicen;
no se rebela contra ellos, no los ve
como una prueba de su falta de fe, ni
deja que le desanime el hecho de



sentirlos; y sigue adelante aunque
descubra puntos de doctrina que ha
de entender mejor, o aunque se
sienta superado o fuera de sitio... o
aunque le tiemble la voz. Ha
aprendido a no dar especial atención
a esas inquietudes. Ha aprendido a
caminar hacia Cristo entre las olas. Y
si la fuerza del viento o del mar le
impidiese verle, se sabe niño. ¿Has
visto a las madres de la tierra, con
los brazos extendidos, seguir a sus
pequeños, cuando se aventuran,
temblorosos, a dar sin ayuda de
nadie los primeros pasos -No estás
solo: María está junto a ti [16].

Con Ella, el alma ha aprendido a
fiarse de Dios.

J. Diéguez

[1] Cfr. Mt 14, 20-21.

[2] Cfr. Mt 14, 22-23.

[3] Mt 14, 24.



[4] Cfr. Mc 6, 48.

[5] Cfr. Mt 14, 25.

[6] Mt 14, 27.

[7] Mt 14, 28.

[8] Cfr. Mt 16, 23; Mc 8, 33.

[9] Cfr. Mt 16, 15-16; Jn 6, 67-68.

[10] Hb 11, 29.

[11] Mt 14, 29-31.

[12] San Josemaría, Surco, n. 762

[13] 1 Jn 4, 18.

[14] San Josemaría, Forja, n. 260.

[15] Cfr. Rm 8, 24.

[16] San Josemaría, Camino, n. 900.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/caminar-hacia-
jesucristo/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-ve/article/caminar-hacia-jesucristo/
https://opusdei.org/es-ve/article/caminar-hacia-jesucristo/
https://opusdei.org/es-ve/article/caminar-hacia-jesucristo/

	Caminar hacia Jesucristo

