
opusdei.org

Meditaciones: San
Bartolomé

Reflexión para meditar la fiesta
de San Bartolomé. Los temas
propuestos son: compartir lo
que se lleva en el corazón;
Natanael conquista a Jesús con
su sencillez; la descomplicación
de los niños.

- Compartir lo que se lleva en el
corazón.

- Natanael conquista a Jesús con su
sencillez.

- La descomplicación de los niños.



TRADICIONALMENTE se identifica al
apóstol san Bartolomé con Natanael,
natural de Caná de Galilea (cfr. Jn
21,2). Era amigo de Felipe, quien le
habló con entusiasmo de aquel
maestro de Nazaret que acababa de
conocer, pues estaba convencido de
que era el Mesías. La respuesta de
Natanael, sin embargo, fue como un
jarro de agua fría a estas esperanzas:
«¿De Nazaret puede salir algo
bueno?» (Jn 1,46).

Es fascinante ver, en el primer
capítulo del Evangelio de san Juan,
cómo los primeros discípulos de
Jesús hablan con toda naturalidad
del Maestro a sus amigos y parientes.
Les mueve la alegría que
experimentan y un gran sentido de
novedad: han encontrado un tesoro y
quieren compartirlo con quienes
tienen más cerca. Quizá no saben
describir con palabras qué es lo que
les atrae tanto de Jesús, y por eso
recurren a una invitación muy



directa: «Ven y verás» (Jn 1,46). No
será Felipe quien cambiará
directamente la vida de Natanael,
sino el encuentro cara a cara con el
Señor. «La fe nace por atracción, uno
no se vuelve cristiano porque sea
forzado por alguien, no, sino porque
es tocado por el amor»[1].

El diálogo entre Felipe y Natanael
manifiesta una gran amistad, llena
de confianza. Cada uno comparte con
el amigo lo que lleva en el corazón,
mostrándose como es y
exteriorizando con sencillez sus
opiniones. Así lo hace Natanael,
expresando inicialmente su
escepticismo en que un profeta, y
menos aún el Mesías, pueda salir de
un sitio como Nazaret. No obstante,
la confianza que tiene en Felipe es
más fuerte que ese recelo, de ahí que
decida aceptar la invitación a
conocer al Señor. «Nuestro
conocimiento de Jesús necesita sobre
todo una experiencia viva: el



testimonio de los demás ciertamente
es importante, puesto que por lo
general toda nuestra vida cristiana
comienza con el anuncio que nos
llega a través de uno o más testigos.
Pero después nosotros mismos
debemos implicarnos personalmente
en una relación íntima y profunda
con Jesús»[2].

NATANAEL se queda muy
sorprendido cuando el Señor, al
verlo llegar, dice directamente sobre
él: «Aquí tenéis a un verdadero
israelita en quien no hay doblez» (Jn
1,47). Ante este elogio, responde un
tanto confundido: «¿De qué me
conoces?» (Jn 1,48). La respuesta de
Jesús es, a primera vista, extraña:
«Antes de que Felipe te llamara,
cuando estabas debajo de la higuera,
te vi» (Jn 1,48). Esta frase es todo un
misterio para nosotros, pero



evidentemente Natanael sabía muy
bien a qué se estaba refiriendo el
Señor: a algo que tenía que ver de
manera profunda e importante con
su vida. Por eso, «se siente tocado en
el corazón por estas palabras de
Jesús, se siente comprendido y llega a
la conclusión: este hombre sabe todo
sobre mí, sabe y conoce el camino de
la vida, de este hombre puedo fiarme
realmente. Y así responde con una
confesión de fe límpida y hermosa,
diciendo: “Rabbí, tú eres el Hijo de
Dios, tú eres el Rey de Israel” (Jn
1,49). En ella se da un primer e
importante paso en el itinerario de
adhesión a Jesús»[3].

En el elogio de Jesús a Natanael se
descubre el agrado que una persona
sencilla y sincera despierta en el
corazón de Cristo. En cierto modo, es
algo que también nosotros sabemos
apreciar: que una persona se
presente ante nosotros tal como es,
sin máscaras ni segundas



intenciones. La sencillez y la
sinceridad son dos virtudes
íntimamente unidas, que nos ayudan
a ser coherentes y auténticos:
personas que se muestran como son
en las palabras y en las obras, con
claridad y verdad. «Meditad, hijos –
escribió san Josemaría–, estas claras
y estupendas palabras de san Pablo:
“Toda nuestra gloria consiste en el
testimonio, que nos da la conciencia,
de haber procedido en este mundo
con sinceridad de corazón y
sinceridad delante de Dios” (2Cor
1,12). Esta es la gloria de la Obra, y
esto es lo que cada uno de nosotros
ha de procurar vivir en cualquier
situación y circunstancia en que se
encuentre. La sencillez y la sincera
naturalidad de nuestro espíritu
brillarán bien en el mundo, ante los
hombres, si os esmeráis en ser
filialmente sencillos y sinceros en el
trato con Dios, si continuamente
procuráis poner de acuerdo con la
Verdad vuestros pensamientos,



vuestras palabras y vuestras
obras»[4].

LA RAÍZ de la sencillez que marcó la
vida de san Bartolomé se halla en la
humildad, virtud que nos permite
reconocer en la presencia de Dios
quiénes somos realmente y cuál es la
situación de nuestra alma. Este
conocimiento propio nos lleva a
ponernos plenamente en manos del
Señor, a confiar en él más que en
nosotros mismos y a abrazar de
corazón los designios de Dios sobre
nuestra vida. Para vivir esta
humildad, y con ella una gran
sencillez y descomplicación interior,
nos conviene ser como niños en la
vida espiritual, como aconsejaba san
Josemaría: «Haceos niños delante de
Dios. Solo así sabremos ser hombres
muy maduros en la tierra, porque a
través de nuestra sencillez obrará la



mano de Dios con su fortaleza y
seguridad. Niños delante de Dios, con
entera confianza, como el pequeño
confía en su madre; no se preocupa
del mañana ni de otra cosa: su madre
vela por él. Dios vela por nosotros si
somos sencillos»[5].

Uno de los aspectos que caracteriza a
un niño es que no tiene problemas
en reconocer su debilidad. Ante algo
que le ha hecho daño o que le causa
miedo, no duda en acudir
inmediatamente a sus padres. Por
eso san Josemaría animaba a imitar
esa actitud en la vida espiritual. «Ese
desaliento, ¿por qué? ¿Por tus
miserias? ¿Por tus derrotas, a veces
continuas? ¿Por un bache grande,
grande, que no esperabas? Sé
sencillo. Abre el corazón. Mira que
todavía nada se ha perdido. Aún
puedes seguir adelante, y con más
amor, con más cariño, con más
fortaleza. Refúgiate en la filiación
divina: Dios es tu Padre amantísimo.



Esta es tu seguridad, el fondeadero
donde echar el ancla, pase lo que
pase en la superficie de este mar de
la vida. Y encontrarás alegría,
reciedumbre, optimismo,
¡victoria!»[6]. Si sabemos hacernos
niños delante de Dios, también la
Virgen María nos protegerá
tomándonos en sus brazos. Podemos
pedir a san Bartolomé que nos ayude
a vivir esa sencillez que conquistó el
corazón de Jesús.

[1] Francisco, Audiencia, 7-VI-2023.

[2] Benedicto XVI, Audiencia, 4-X-2006.

[3] Ibíd.

[4] San Josemaría, Carta 6, nn. 60-61.

[5] San Josemaría, Notas tomadas en
una reunión familiar, 25-VIII-1968.



[6] San Josemaría, Vía Crucis, VII
estación, n. 2.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/meditation/
meditaciones-san-bartolome/

(11/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-san-bartolome/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-san-bartolome/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-san-bartolome/

	Meditaciones: San Bartolomé

