
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 6.ª
semana Tiempo
Ordinario (ciclo B)

Reflexión para meditar el 6.º
domingo del tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: el
estigma del leproso; Jesús toca
nuestra enfermedad; contagiar
el bien recibido.

- El estigma del leproso.

- Jesús toca nuestra enfermedad.

- Contagiar el bien recibido.



EN EL PUEBLO de Israel, la lepra era
vista como un castigo de Dios y causa
de impureza. «Cuando uno tenga en
la piel una hinchazón, o una
erupción, o una mancha
blanquecina, y se haya formado en la
piel de su carne una llaga como de
lepra, será llevado al sacerdote. (…)
Una vez examinado, el sacerdote le
declarará impuro» (Lev 13,1.3). Los
enfermos debían vivir excluidos,
hacer notar su estado con su modo
de vestir y, cuando alguien se
acercase, gritar: «¡Impuro,
impuro!» (Lev 13,45). Estos afectados
habitaban en soledad, o con otros
leprosos, confiando en que algún día
pudiesen recuperar la pureza y
volver a tener una vida normal.

En este contexto, fue hacia Jesús «un
leproso que, rogándole de rodillas, le
decía: “Si quieres, puedes
limpiarme”» (Mc 1,40). Acude a
Cristo una persona que ha sido
estigmatizada por el pueblo. Por su



actitud, vemos que también él se
siente poco digno de pedir.
Simplemente le ruega, en actitud de
súplica, y sin sentirse con ningún
derecho: «Si quieres…». Aunque en
nuestros días son menos habituales
este tipo de enfermedades, y las
medidas que se toman para prevenir
y curar son distintas, a veces
podemos sentirnos, por un motivo u
otro, como excluidos, estigmatizados:
sentimos que no estamos a la altura
de lo que deberíamos ser, según
nuestra edad, nuestra experiencia o
nuestras capacidades. También nos
puede envolver la sensación de que
no nos encontramos en nuestro lugar
o de que se espera que lo hagamos
siempre mejor. Incluso hay días en
que se puede instalar en nuestro
interior la nube oscura de pensar
que somos insuficientes.

Estas percepciones personales –no
muy lejanas de las del leproso–
pueden modificar también la imagen



que tenemos del rostro del Señor,
hasta el punto de suponer que en
realidad es difícil que nos mire con
cariño, con beneplácito, como si
habitualmente estuviera insatisfecho
de nuestros logros. Una de las
manifestaciones de este modo falso
de ver a Dios es que nos incapacita
para amarnos; no nos permite
descubrir, como decía san Josemaría,
que «hemos salido de las manos de
Dios, que somos objeto de la
predilección de la Trinidad
Beatísima, que somos hijos de tan
gran Padre. Yo pido a mi Señor que
nos decidamos a darnos cuenta de
eso, a saborearlo día a día: así
obraremos como personas libres»[1].

PARA sanar su enfermedad, el
leproso sabe a quién debe acudir.
Está convencido de la fuerza de
Jesús. Sabe que no depende de él



mismo, sino de la bondad del
destinatario de su petición: «Si
quieres, puedes limpiarme» (Mc
1,40). Aquel hombre es consciente de
que no debe dejarse hundir por su
impureza, sino estar abierto a
descubrir el verdadero rostro de la
misericordia del Padre: Jesucristo.

Así, aquel al que las personas
rehuían, Jesús atiende y escucha. Al
que se sentía indigno, Cristo se
acerca y se conmueve.
«Compadecido, extendió la mano, le
tocó y le dijo: “Quiero, queda
limpio”» (Mc 1, 41). El Señor no actúa
como lo hacen los hombres. «La
misericordia de Dios supera toda
barrera y la mano de Jesús tocó al
leproso. Él no toma distancia de
seguridad y no actúa delegando, sino
que se expone directamente al
contagio de nuestro mal; y
precisamente así nuestro mal se
convierte en el lugar del contacto. Él,
Jesús, toma de nosotros nuestra



humanidad enferma y nosotros de él
su humanidad sana y capaz de sanar.
Esto sucede cada vez que recibimos
con fe un sacramento: el Señor Jesús
nos toca y nos dona su gracia. En este
caso pensemos especialmente en el
sacramento de la Reconciliación, que
nos cura de la lepra del pecado»[2].

Al Señor nunca le frena nuestra
supuesta indignidad. Al revés, cuanta
más poca cosa nos vemos, más
quiere él consolarnos y curarnos.
Dios entra en el corazón del hombre
por las heridas y nunca nos
abandona, nos ama siempre. El
fundador del Opus Dei definía el
amor de Dios con una imagen
gráfica: él nos ama más que todas las
madres del mundo juntas[3].

DESPUÉS del milagro, Cristo pide al
que era leproso que sea discreto:



«Mira, no digas nada a nadie; pero
anda, preséntate al sacerdote y lleva
la ofrenda que ordenó Moisés por tu
curación, para que les sirva de
testimonio» (Mc 1, 44). Jesús,
teniendo en cuenta que este es uno
de sus primeros milagros, quiere que
su manifestación sea progresiva.

«Sin embargo, en cuanto se fue,
comenzó a proclamar y a divulgar la
noticia, hasta el punto de que ya no
podía entrar abiertamente en
ninguna ciudad, sino que se quedaba
fuera, en lugares solitarios» (Mc 1,
45). El protagonista de la sanación no
puede contener su gozo, y le resulta
imposible limitarse a transmitirlo al
sacerdote que debía verificar la
curación. El perdón, el sentirnos
amados incondicionalmente, nos
lleva a abrirnos a los demás y
mostrarnos cercanos con los que
tenemos a nuestro lado. Cuando
experimentamos la misericordia
divina, sentimos la necesidad de



restaurar los vínculos rotos y
contagiar el bien recibido. El amor
de Dios que nos perdona y nos cura
nos reintegra en la comunidad. «Si el
mal es contagioso, lo es también el
bien. Por lo tanto, es necesario que el
bien abunde en nosotros, cada vez
más. Dejémonos contagiar por el
bien y contagiemos el bien»[4].

¿Cómo podemos, cuando a veces
endurecemos el rostro de Dios,
redescubrir su verdadera mirada?
Acudiendo a la Virgen María. Ella
«sale a nuestro encuentro como la
Madre, siempre disponible a las
necesidades de sus hijos. Mediante la
luz que brota de su rostro, se
transparenta la misericordia de Dios.
Dejemos que su mirada nos acaricie
y nos diga que Dios nos ama y nunca
nos abandona»[5].



[1] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
26.

[2] Francisco, Ángelus, 15-II-2015.

[3] Cfr. San Josemaría, Forja, n. 929.

[4] Francisco, Ángelus, 15-II-2015.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 14-IX-2008.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-6-a-
semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-6-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditaciones: domingo de la 6.ª semana Tiempo Ordinario (ciclo B)

