
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 18.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la decimoctava
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: la
Eucaristía sacia nuestra
hambre de Dios; alimento que
nos asemeja a Jesús; descubrir
los gestos de la liturgia.

- La Eucaristía sacia nuestra hambre
de Dios.

- Alimento que nos asemeja a Jesús.



- Descubrir los gestos de la liturgia.

JESÚS presenta y anticipa la verdad
de la Eucaristía en el discurso del
pan de vida. Como recoge el
Evangelio de la Misa, algunos de los
oyentes recordaron al Señor cómo
Moisés, durante el éxodo, intercedió
ante Dios y llovió pan –maná– del
cielo (cfr. Ex 16,2-4.12-15). Cristo se
valió de esta alusión para hablarles
de un nuevo maná, del pan de Dios
que es uno –alguien– que baja del
cielo y da vida al mundo. Los
discípulos entonces suplicaron al
Señor: «Danos siempre de ese
pan» (Jn 6, 34). Efectivamente,
sentían un hambre que no era física,
sino «más fundamental, que no
puede saciarse con un alimento
ordinario. Se trata aquí de un
hambre de vida, un hambre de
eternidad. La señal del maná era el



anuncio del acontecimiento de
Cristo, que saciaría el hambre de
eternidad del hombre,
convirtiéndose él mismo en el “pan
vivo” que “da la vida al mundo”. Los
que escuchan a Jesús le piden que
realice lo que anunciaba la señal del
maná, quizá sin darse cuenta del
alcance de su petición»[1].

Si osada es la demanda, más
deslumbrante y novedosa es la
respuesta de Jesús: «Yo soy el pan de
vida. El que viene a mí no tendrá
hambre, y el que cree en mí no
tendrá sed jamás» (Jn 6,35). Como
advertía san Josemaría: «Esta es la
Buena Nueva. Es novedad, noticia,
porque nos habla de una
profundidad de Amor, que antes no
sospechábamos. Es buena, porque
nada mejor que unirnos
íntimamente a Dios, Bien de todos los
bienes. Esta es la Buena Nueva,
porque, de alguna manera y de un



modo indescriptible, nos anticipa la
eternidad»[2].

Con la Eucaristía sucede algo
parecido a cuando nos enamoramos
de alguien. Tenemos el deseo de estar
y conocer a la otra persona. Cada
encuentro nos llena y, al mismo
tiempo, nos parece insuficiente. Si el
amor es auténtico, llegará un
momento en que no nos baste ver a
la persona cada cierto tiempo:
querremos compartir la vida entera
con ella. La sagrada Comunión sacia
nuestra hambre de Dios y, a la vez,
aviva en nosotros el deseo no ya solo
de recibirle con más frecuencia, sino
de contemplarle cara a cara en la
vida eterna. El pan eucarístico es
indispensable para seguir
caminando hacia esa meta, de modo
análogo a como los israelitas
caminaban en el desierto hacia la
tierra prometida. Así es como Jesús –
también con el Pan Eucarístico– nos



va atrayendo hacia sí, hacia la
plenitud del cielo.

EN LA SEGUNDA lectura de la Misa,
san Pablo exhorta así a los habitantes
de Éfeso: «Despojaos del hombre
viejo y de su anterior modo de vida,
corrompido por sus apetencias
seductoras; renovaos en la mente y
en el espíritu y revestíos de la nueva
condición humana creada a imagen
de Dios: justicia y santidad
verdaderas» (Ef 4,22-24). Nos
gustaría secundar esa invitación del
apóstol, pero en ocasiones notamos
que nos faltan pautas concretas para
ponerla por obra. Tal vez nos hemos
planteado, al igual que Nicodemo lo
hizo en su momento (cfr. Jn 3,4),
cómo lograr renacer, qué camino
emprender para llevar a cabo esa
renovación interior que deseamos. Y
una propuesta concreta la hallamos



precisamente en la santa Misa:
«Quizá, a veces, nos hemos
preguntado cómo podemos
corresponder a tanto amor de Dios;
quizá hemos deseado ver expuesto
claramente un programa de vida
cristiana. La solución es fácil, y está
al alcance de todos los fieles:
participar amorosamente en la santa
Misa, aprender en la Misa a tratar a
Dios, porque en este sacrificio se
encierra todo lo que el Señor quiere
de nosotros»[3].

En el rito de la ordenación
sacerdotal, el obispo pone en las
manos de los ordenandos la patena y
el cáliz, mientras les dice: «Advierte
bien lo que vas a realizar, imita lo
que tendrás en tus manos y
configura toda tu vida con el misterio
de la cruz del Señor»[4]. El pan de
vida nos va conformando poco a
poco con Dios mismo: al vivir de la
Eucaristía vamos imitando e
imprimiendo en nosotros aquello



que comemos. El alimento humano
es asimilado por el organismo, se va
haciendo parte de quien lo consume,
que lo metaboliza; paradójicamente,
con el pan de vida sucede al
contrario: somos nosotros quienes
nos vamos asimilando a aquel que
bajó del cielo.

La presencia real de Jesús en las
especies eucarísticas manifiesta el
amor que nos tiene; refleja su
empeño por quedarse cerca de
nosotros, al alcance de nuestra
mirada, como queriendo necesitar
compañía de los hombres. Por eso la
Eucaristía «es de lo más precioso que
la Iglesia puede tener en su caminar
por la historia. Así se explica la
esmerada atención que ha prestado
siempre al Misterio eucarístico[5]». Un
cuidado y un esmero que deseamos
hacer nuestro, y que sea cada día
más hondo.



«LO QUE oímos y aprendimos, lo que
nuestros padres nos contaron, lo
contaremos a la futura
generación» (Salmo 77,3-4). Esta
exclamación del salmista glosa el
deseo de transmitir fielmente a los
demás la obra de la salvación, los
tesoros de Dios. Sabemos muy bien
que la Eucaristía, en cierto sentido,
no nos pertenece. No es obra nuestra,
sino de la Trinidad. De ahí nuestro
empeño por custodiarla fielmente, de
acercar a ella a quienes Dios pone en
nuestro camino, porque la Eucaristía
tiene un gran potencial
evangelizador. Y como es lógico, solo
se puede guardar y difundir
fielmente aquello que conocemos y
amamos. Uno de los modos de
profundizar en el amor a la
Eucaristía es a través de la liturgia de
la Iglesia, «la gran educadora en la
primacía de la fe y de la gracia»[6].

Es posible que a veces los ritos y los
gestos litúrgicos puedan resultarnos



algo indescifrable; podemos entonces
llegar a descartarlos o a no darles
demasiada importancia, como un
conjunto de cosas que se ejecutan sin
más. Sin embargo, siempre podemos
intentar calibrar poco a poco aquello
que nos muestran, sin pensar que
son sencillamente acciones sin
sentido. De hecho, esos gestos son
«expresión madurada a lo largo de
los siglos de los sentimientos de
Cristo y nos enseñan a tener los
mismos sentimientos que él;
conformando nuestra mente con sus
palabras, elevamos al Señor nuestro
corazón»[7]. Por ejemplo, el beso al
altar que da el sacerdote al llegar al
presbiterio es expresión de
veneración. «Subo al altar con ansia
–comentaba san Josemaría–, y más
que poner las manos sobre él, lo
abrazo con cariño y lo beso como un
enamorado, que eso soy:
¡enamorado! ¡Estaría apañado si no
lo fuera!». Asimismo, el gesto de
origen bíblico de golpearse el pecho



en el acto penitencial acompaña
físicamente nuestra petición oral de
perdón. «Os habéis golpeado el pecho
al oír el yo confieso –decía san
Agustín–. Ahora bien, ¿qué significa
golpearse el pecho sino acusar lo que
está metido en el pecho y castigar
con ese golpe visible los invisibles
pecados?»[8].

«La liturgia da gloria a Dios no
porque podamos añadir algo a la
belleza de la luz inaccesible en la que
él habita (cfr. 1Tim 6,16) o a la
perfección del canto angélico, que
resuena eternamente en las moradas
celestiales. La liturgia da gloria a
Dios porque nos permite, aquí en la
tierra, ver a Dios en la celebración de
los misterios y, al verlo, revivir por
su Pascua: nosotros, que estábamos
muertos por los pecados, hemos
revivido por la gracia con Cristo (cfr.
Ef 2,5), somos la gloria de Dios»[9].
Podemos pedir a la Virgen María que
nos ayude a profundizar en la



liturgia de la Iglesia. De este modo,
podrá crecer en nosotros una
sensibilidad que nos permita
reconocer a su Hijo en la celebración
eucarística y en toda circunstancia.

[1] San Juan Pablo II, Homilía, 31-
V-1997.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 152.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 88.

[4] Pontifical Romano, Ritual para la
ordenación de los presbíteros, n. 153.

[5] San Juan Pablo II, Ecclesia de
eucaristia, n. 9.

[6] Benedicto XVI, Discurso, 6-5-2011.

[7] Congregación para el culto divino y
la disciplina de los sacramentos,



Instr. Redemptionis sacramentum, 25-
III-2004, n. 5.

[8] San Agustín, Sermón 67, 1 en Obras
completas de S. Agustín, BAC 10,
Madrid 1983, 267.

[9] Francisco, Desiderio desideravi, n.
43.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-18-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-18-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-18-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-18-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-uy/meditation/meditaciones-domingo-de-la-18-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: domingo de la 18.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo B)

