
opusdei.org

La luz de la fe (I):
vosotros sois la luz
del mundo

La fe es un regalo de Dios que
nos cambia la vida. La serie de
editoriales que ahora
comenzamos con el título “La
luz de la fe” —dirigida a
creyentes, vacilantes y no
creyentes abiertos a Dios—
desea ayudar a descubrirlo, y a
compartir el hallazgo.

09/07/2017



«El pueblo que yacía en tinieblas ha
visto una gran luz; para los que
yacían en región y sombra de muerte
una luz ha amanecido» (Mt 4,16). De
la mano del profeta Isaías, san Mateo
presenta bajo el signo de la luz el
inicio de la actividad apostólica del
Señor en Galilea, tierra de transición
entre Israel y el mundo pagano.
Jesús, como profetizaba el anciano
Simeón décadas antes con el Niño
entre sus brazos, es «luz para
iluminar a los gentiles y gloria de tu
pueblo Israel» (Lc 2,32). Lo dirá el
Señor de sí mismo: «Yo soy la luz del
mundo» (Jn 8,12). Con la luz de la fe,
con la luz que es Él, la realidad
adquiere su verdadera profundidad,
la vida encuentra su sentido. Sin ella,
al final parece que «todo se vuelve
confuso, es imposible distinguir el
bien del mal, la senda que lleva a la
meta de aquella otra que nos hace
dar vueltas y vueltas, sin una
dirección fija»[1].



Son muchas las personas que, a veces
sin saberlo, buscan a Dios. Buscan su
felicidad, que solo pueden encontrar
en Dios, porque su corazón está
hecho por Él y para Él. «Ya estás tú
en sus corazones —reza San Agustín
—, en los corazones de los que te
confiesan, y se arrojan en ti, y lloran
en tu seno a vista de sus caminos
difíciles (…) porque eres tú, Señor, y
no un hombre de carne y sangre;
eres tú, Señor, que los hiciste, quien
los restablece y consuela»[2]. Sin
embargo, también hay quienes
esperan encontrar la felicidad en
otra parte, como si el Dios de los
cristianos fuera un competidor de
sus ansias de felicidad. En realidad,
le están buscando a Él: se encaran
solo «con la sombra de Jesucristo,
porque a Cristo no lo conocen, ni han
visto la belleza de su rostro, ni saben
la maravilla de su doctrina»[3].

—«¿Crees tú en el Hijo del Hombre?»
—pregunta Jesús al ciego de



nacimiento, que ha recobrado ya la
vista. —«¿Y quién es, Señor, para que
crea en él?» (Jn 9,35s). En todos los
rincones del mundo hay hombres y
mujeres que, en el fondo de la
indiferencia u hostilidad que puedan
mostrar hacia la fe, esperan quien les
indique dónde está Dios, dónde está
el que puede iluminar sus ojos y
saciar su sed. Retratan bien su
situación unas palabras que san
Ireneo escribe sobre Abrahán:
«Cuando, siguiendo el ardiente deseo
de su corazón, peregrinaba por el
mundo preguntándose dónde estaba
Dios, y comenzó a flaquear y estaba a
punto de desistir en la búsqueda,
Dios tuvo piedad de aquel que, solo,
le buscaba en silencio»[4]. A cada
uno de ellos debemos llegarnos los
cristianos, con el convencimiento
humilde y sereno de que sabemos de
Aquel a quien buscan (cfr. Jn 1,45s; 
Hch 17,23), aunque también nosotros
constatemos tantas veces que aún no
le conocemos bien. A todos los



cristianos el Señor nos dice:
«vosotros sois la luz del mundo» (Mt
5,14); «dadles vosotros de comer» (Mt
14,16).

Levadura de esta masa

El Evangelio «es una respuesta que
cae en lo más hondo del ser humano.
Es la verdad que no pasa de moda
porque es capaz de penetrar allí
donde nada más puede llegar»[5],
porque alcanza a «iluminar toda la
existencia del hombre»[6], a
diferencia de los saberes humanos,
que solo consiguen esclarecer
algunas dimensiones de la vida. Sin
embargo, esta luz que «brilla en las
tinieblas» (Jn 1,5) se encuentra con
frecuencia con la frialdad de un
mundo que tiene por real solamente
lo que se puede ver y tocar, lo que se
deja ver a la luz de la ciencia o del
consenso social. Por una inercia
cultural de siglos, la fe se percibe a
veces como «un salto que damos en



el vacío, por falta de luz, movidos por
un sentimiento ciego; o como una luz
subjetiva, capaz quizá de enardecer
el corazón, de dar consuelo privado,
pero que no se puede proponer a los
demás»[7].

Sin embargo, también aquí hay
motivos para el optimismo.
Benedicto XVI constataba ya hace
unos años cómo la ciencia ha
empezado a tomar conciencia de sus
límites: «muchos científicos dicen
hoy que de alguna parte tiene que
venir todo, que debemos volver a
plantearnos esa pregunta. Con ello
vuelve a crecer también una nueva
comprensión de lo religioso, no como
un fenómeno de naturaleza
mitológica, arcaica, sino a partir de la
conexión interior del Logos»[8]: poco
a poco va quedando atrás la idea,
demasiado simple, de que creer en
Dios es un recurso para cubrir lo que
no sabemos. Se abre camino una
concepción de la fe como la mirada



que logra dar mejor cuenta del
sentido del mundo, de la historia, del
hombre y, a la vez, de su complejidad
y misterio[9].

Estas nuevas perspectivas traen
consigo un desafío para la teología, la
catequesis y, en definitiva, el
apostolado personal: «la religiosidad
tiene que regenerarse de nuevo en
este gran contexto y encontrar así
nuevas formas de expresión y de
comprensión. El hombre de hoy no
comprende ya sin más que la sangre
de Cristo en la cruz es expiación por
sus pecados (…); se trata de fórmulas
que hay que traducir y captar de
nuevo»[10]. En efecto, es tarea de la
teología no solo profundizar en los
distintos aspectos de la fe, sino
también acercar cada generación al
Evangelio. La teología y la catequesis
no deben contemporizar, en el
sentido de rebajar la fe a las miopías
de cada época, pero están llamadas a
hacer contemporáneo a Cristo: a



acoger las inquietudes, el lenguaje y
los desafíos de cada momento, no
como un mal menor, sino como la
materia y el ambiente en que Dios
espera que hagamos un pan sabroso,
un pan para alimentar a todos (cfr. 
Mt 14,16). «Fuimos invitados a ser
levadura de esta masa concreta. Es
cierto podrán existir “harinas”
mejores, pero el Señor nos invitó a
leudar aquí y ahora, con los desafíos
que se nos presentan. No desde la
defensiva, no desde nuestros miedos
sino con las manos en el arado,
ayudando a hacer crecer el trigo
tantas veces sembrado en medio de
la cizaña»[11].

La atención a la sensibilidad del
presente no viene a añadirse desde
fuera a la fidelidad al Evangelio, sino
que forma parte esencial de ella.
Para proteger la fe, para vivirla con
sentido, y para ir por todo el mundo
enseñándola (cfr. Mc 16,15), se hace
necesario recibirla hoy de nuevo,



percibirla y hacer que los demás la
perciban como lo que
verdaderamente es: un don de Dios
que nos cambia la vida, que la llena
de luz. «Algunos pasan por la vida
como por un túnel, y no se explican
el esplendor y la seguridad y el calor
del sol de la fe»[12]. El esfuerzo por
mostrar esa luz y calor de la fe está
transido de una solicitud sincera por
hacerse cargo de las perplejidades y
las dudas de nuestros coetáneos, sin
considerarlas de antemano como
impertinencias o complicaciones. Así
uno se pone en mejores condiciones
de encontrar, en cada caso, las
palabras adecuadas. Hay personas,
escribía San Josemaría, «que no
saben nada de Dios..., porque no les
han hablado en términos
comprensibles»[13]. Cuando alguien
no entiende, puede ser porque quien
les habla tampoco ha comprendido lo
que explica, o no se ha hecho cargo
de sus inquietudes, y habla, quizá sin
querer, de un modo abstracto y



despegado. A la vez, es bueno no
olvidar que «nunca podremos
convertir las enseñanzas de la Iglesia
en algo fácilmente comprendido y
felizmente valorado por todos. La fe
siempre conserva un aspecto de cruz
(…). Hay cosas que solo se
comprenden desde esa adhesión que
es hermana del amor, más allá de la
claridad con que puedan percibirse
las razones y argumentos»[14].

Los católicos pueden verse a veces
criticados como gente de miras
estrechas, por el hecho de que no se
pliegan a ciertos postulados que el
mundo da por buenos. Sin embargo,
si no dejan que les invada el miedo o
el resentimiento ante las
descalificaciones, si procuran
desentrañar la inquietud o la herida
que late en una respuesta airada, si
no se cansan de pensar nuevos
modos de dar cuenta de su visión del
mundo, de hecho serán reconocidos,
cada uno a su nivel, como personas



con «amplitud de horizontes (…); una
cuidadosa atención a las
orientaciones de la ciencia y del
pensamiento (…); una actitud
positiva y abierta, ante la
transformación actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»[15].

La serie de editoriales que ahora
inicia se propone ilustrar cómo la fe
responde a las aspiraciones más
profundas del corazón del hombre
del siglo XXI, cómo Cristo, en
enseñanza del Concilio Vaticano II,
«manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre»[16]. Se quiere
prestar atención a las dificultades
que muchas personas encuentran —
incluso cristianos con buena
formación— para comprender el
sentido de determinados aspectos de
la fe, y para explicarlos a otros cuya
fe se ha enfriado, o que querrían
acercarse a ella. Se dirige, por tanto,
a un público amplio: creyentes,



vacilantes y no creyentes con
apertura, quizá latente, a la fe. Las
distintas cuestiones se abordan sin
pretensión de exhaustividad,
centrando el esfuerzo en recuperar
accesos, en trazar nuevos caminos
hacia puntos que pueden resultar
menos claros hoy: mostrando, en fin,
cómo la fe ilumina la realidad, y
cómo se puede vivir la propia vida
bajo esa luz. ¿Qué significa para mi
vida, por ejemplo, que Jesucristo
haya resucitado, o que Dios sea una
Trinidad de personas? ¿En qué
sentido la fe en la creación cambia la
visión de la realidad? ¿Si el más allá
no es un lugar físico, cómo pensar
que sea tan real como el suelo que
piso?

Donde está tu síntesis

Quien sigue un partido de tenis por
la televisión no mejora con eso su
forma física o su técnica: solo al
jugar en la cancha entran en



movimiento la técnica, el estilo, el
golpe. De modo análogo, la
formación doctrinal no se limita al
acopio de conocimientos o de
argumentos. Nos podemos beneficiar
mucho de lo que leemos o
estudiamos, pero no basta con
retener: es necesario elaborar una
comprensión propia de las cosas,
hacerlas nuestras. «El estudio de la
teología, no rutinario ni simplemente
memorístico, sino vital, ayuda en
gran medida a que lleguen a ser
plenamente connaturales a la
inteligencia las verdades de nuestra
fe y a aprender a pensar en la fe y
desde la fe. Sólo así se está en
condiciones de valorar las múltiples
cuestiones, en ocasiones complejas,
que suscitan las ocupaciones
profesionales y el desarrollo de la
sociedad en su conjunto»[17].

La caridad, el amor fraterno, por el
que vemos en cada hombre un
hermano, es sin duda el testimonio



más auténtico y luminoso de la fe:
«En esto conocerán todos que sois
mis discípulos, si os tenéis amor unos
a otros» (Jn 13,35). Cuando una
persona se sabe querida de verdad,
sin reservas, adivina el Amor de
quien «nos amó primero» (1 Jn 4,19),
un Amor que no es de este mundo,
porque pasa por encima de tantas
cosas —errores, antipatías, timidez,
desconocimiento— que en el mundo
llevan a la gente a ignorarse o a
despreciarse. «A Dios se le puede ver
con el corazón: la simple razón no
basta»[18]: si la caridad, que habla al
corazón, hace visible a Dios, su falta
desdibuja su presencia en el mundo,
y deslegitima al evangelizador; hace
de él un falso profeta (Cfr. Mt 7,15).
Sin embargo, la autenticidad que se
espera hoy de un cristiano no se
limita al testimonio de la caridad: se
refiere también, en una medida
importante, al modo personal y
natural en que habla de Dios. Si uno
tiene el hábito de pensar y de



explicarse su propia fe, si ese diálogo
interior nutre su oración y se nutre
de ella, al hablar de Dios no
transmitirá solo nociones teológicas
o doctrinales: hablará de su
experiencia, la de alguien que vive
con Él y de Él. Por contraste, decía
san Agustín, «pierde el tiempo
predicando exteriormente la Palabra
de Dios quien no es oyente de ella en
su interior»[19]. Escuchar la Palabra
de Dios es dejar que modele nuestro
modo de pensar, de hablar, de vivir;
que ilumine nuestras situaciones,
intereses, encuentros; que se haga,
en definitiva, nuestra.

«Donde está tu síntesis, allí está tu
corazón», escribe el Papa,
parafraseando una frase del Señor
(cfr. Mt 6,21): «la diferencia entre
iluminar el lugar de síntesis e
iluminar ideas sueltas es la misma
que hay entre el aburrimiento y el
ardor del corazón»[20]. El lenguaje
que mueve no es necesariamente el



del gran orador, sino el de quien
habla, desde su modo de ser, con sus
palabras, de su experiencia de la fe.
Por eso la formación doctrinal no
está llamada a discurrir en un sector
de nuestro saber, aislado del resto,
sino a dialogar con todo lo que
vivimos y somos, de modo que aun
tomando tantas formas como
personas, se pueda reconocer el
mismo Espíritu en todas ellas. Así lo
vemos en los santos, que nos hablan
de Dios de mil modos, y así sucede
con tantos santos escondidos. Si cada
época —hoy quizá más— tiene sus
Babeles, marañas de voces
enfrentadas o discordantes (cfr. Gn
11,1-9), la pluralidad de lenguas del
Espíritu Santo sigue ensanchándose
en una «nueva Pentecostés»[21] allí
donde hay cristianos que le
escuchan, porque «si el Espíritu
Santo no da interiormente la
inteligencia, el hombre trabaja en
vano (...): si el Espíritu Santo no



acompaña el corazón del que oye,
será inútil la palabra del doctor»[22].

Intenta beber de tu propia fuente

Se ha dicho que la cultura es lo que
queda cuando uno olvida lo que
estudió: es aquello que crece al
cultivar la tierra de nuestra alma.
«Nuestra formación no termina
nunca»[23], solía decir san
Josemaría: es necesario estudiar
durante toda la vida, y hacerlo con la
mentalidad evangélica y
evangelizadora del agricultor (cfr. Mt
13,3-43). El cultivo es un trabajo
paciente y sostenido, pero lleno de
gratificaciones, cuando salen los
primeros brotes, y cuando llegan los
frutos. Junto al diálogo con Dios en la
oración, y la disposición a conversar
con los demás, facilita mucho ese
cultivo la reflexión personal, por la
que se adquiere una voz propia,
auténtica, abierta. En ese diálogo
interior, es necesario arar, sembrar,



regar: ir dando forma a las ideas,
buscar las palabras, aunque a veces
salgan solo balbuceos. Las ideas de
otros pueden ayudarnos mucho, pero
no basta con hacer acopio de ellas si
queremos hablar de corazón a
corazón.

No se trata, pues, solamente de saber
cosas, según una noción meramente
cuantitativa del saber, sino de
adquirir y renovar una mirada
penetrante y apasionada sobre la
realidad en toda su amplitud, es
decir, con los demás y con Dios. La
comprensión de la fe es tarea para
cada uno, con sus modos: la
profesora universitaria, el trabajador
manual, la asistenta social, el
auditor. Esta tarea intransferible no
se añade al interés por conocer la fe,
sino que le da forma: es una actitud
por la que uno procura hacer suyo lo
que oye, no solo en las obras, sino
también en las ideas, en el lenguaje.
«Soy un hombre de este tiempo si



vivo sinceramente mi fe en la cultura
de hoy, siendo uno que vive con los
medios de comunicación de hoy, con
los diálogos, con las realidades de la
economía, con todo, si yo mismo
tomo en serio mi propia experiencia
e intento personalizar en mí esta
realidad. Así estamos en el camino
de hacer que también los demás nos
entiendan. San Bernardo de Claraval,
en su libro de reflexiones a su
discípulo el Papa Eugenio, dijo:
intenta beber de tu propia fuente, es
decir, de tu propia humanidad. Si
eres sincero contigo mismo y
empiezas a ver en ti qué es la fe, con
tu experiencia humana en este
tiempo, bebiendo de tu propio pozo,
como dice san Bernardo, también
puedes decir a los demás lo que hay
que decir»[24].

Quien se conduce así aprende de
todas las conversaciones, no se
arredra ante las objeciones, sino que
las acepta como retos para



comprender mejor su propia fe, para
hacerse cargo de cómo piensan los
demás, para percibir con ellos sus
vértigos. Quien vive así escucha
mucho, aprende con todos y de todos;
concibe el diálogo, más que como
una lucha por afianzar posiciones y
rebatir argumentos, como un baile,
en el que todo puede cooperar a
esclarecer la realidad, aunque no sea
siempre por la línea recta. «Un
diálogo es mucho más que la
comunicación de una verdad. Se
realiza por el gusto de hablar y por el
bien concreto que se comunica entre
los que se aman por medio de las
palabras. Es un bien que no consiste
en cosas, sino en las personas
mismas que mutuamente se dan en
el diálogo»[25].

Aunque el cristiano tiene la
responsabilidad de defender la fe, su
espíritu de fondo no es el de quien
recupera un espacio perdido, sino el
de quien se sabe parte de una serena



conquista. Sabemos dónde está la
felicidad que busca nuestro corazón
y el de todos los hombres y mujeres.
Y la buscamos con ellos: «de ti piensa
mi corazón: “Busca su rostro”» (Sal
27,8). Qué paz nos da esa certeza,
para dialogar con todos, como
hermanos que buscan a quien yo
busco, que comparten conmigo
mucho más de lo que piensan; para
crecer con ellos, sabiendo que a su
tiempo se hará la luz: nuestros
amigos descubrirán «ubi vera sunt
gaudia», dónde se encuentra la
verdadera alegría[26], y nosotros lo
redescubriremos con ellos.

Carlos Ayxelà

*****

Lecturas para profundizar

Sigue una lista, no exhaustiva, de
libros, artículos y documentos acerca
del modo de hablar de la fe hoy. Se
indican en primer lugar algunos



textos del Magisterio reciente y de
otros organismos de la Iglesia, y
después textos de otros autores. En
las próximas entregas de esta serie se
indicarán también textos específicos
sobre los respectivos temas.

Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

Francisco, Ex. Ap. Evangelii Gaudium,
24-XI-2013, esp. capítulo 3, “El
anuncio del evangelio”.

Francisco, Catequesis en el Año de la
Fe, de marzo a diciembre 2013
(disponibles en vatican.va)

Benedicto XVI, Catequesis en el Año
de la Fe (octubre 2012 – febrero 2013,
disponibles en vatican.va; p.ej.
“¿Cómo hablar de Dios?”, 28-XI-2012
[leer]; “El deseo de Dios”, 7-XI-2012
[leer]).

San Juan Pablo II, Carta Ap. Novo
Millennio Ineunte, 6-I-2001 (leer)

https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012.index.html#audiences
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


San Juan Pablo II, Catequesis sobre el
Credo (marzo 1985 – noviembre 1997,
disponibles en vatican.va, pdb)

Beato Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 8-XII-1975 (leer).

Catecismo de la Iglesia Católica
(vatican.va, intratext) y Compendio
del Catecismo (ebook)

Consejo Pontificio de la Cultura 
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, Valencia:
Edicep, 2005 (leer).

Consejo Pontificio de la Cultura La
vía pulchritudinis, camino de
evangelización y de diálogo (leer).

Babendreier, J. La fe explicada hoy,
Rialp, 2016 (The Faith Explained
Today: Popular Edition)

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1985.index.html
https://www.almudi.org/Portals/0/docs/Juan%20Pablo%20II.%20Catequesis%20sobre%20el%20Credo.pdb
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.intratext.com/x/esl0022.htm
https://opusdei.org/es-es/article/libros-electronicos-para-descargar/#CatecismodelaIglesiaCatlica-Compendio
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html


Barron, R. Catolicismo: un viaje al
corazón de la fe, Doubleday, 2013;
disponible también en dvd
(Catholicism: a Journey to the Heart of
the Faith).

Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
vols.) Elledici, 2006.

Burggraff, J. “La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna”, en
Burggraff, J. La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015 (disponible en 
opusdei.org).

Chaput, Ch. Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T. – Allen J. Un pueblo de
esperanza. Conversaciones con
Timothy Dolan, Palabra, 2015 (A
People of Hope. The Challenges facing
the Catholic Church and the Faith that
can save it).

https://www.amazon.com/Catolicismo-Serie-Completa-Coleccion-Discos/dp/B00817MQCO/ref=pd_lpo_sbs_14_t_0?_encoding=UTF8&psc=1&refRID=6P76YKEVFFBEF0HTY71T
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/


Hadjadj, F. La suerte de haber nacido
en nuestro tiempo, Rialp, 2016
(L’aubaine d’être né en ce temps).

Hadjadj, F. ¿Cómo hablar de Dios
hoy? Anti-manual de evangelización,
Nuevo Inicio, 2013 (Comment parler
de Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation).

Hahn, S. La evangelización de los
católicos. Manual para la misión de la
Nueva Evangelización, Palabra, 2014
(Evangelizing Catholics).

Hahn, S. - Socías, J. La fe cristiana
explicada. Introducción al
catolicismo, Edibesa - MTF, 2015
(Introduction to Catholicism for
Adults)

Ivereigh, A. - De la Cierva, Y. Cómo
defender la fe sin levantar la voz.
Respuestas civilizadas a preguntas
desafiantes, Palabra, 2016 (Ivereigh,
A. - Lopez, K. J. How to Defend the
Faith without Raising your Voice).



San Josemaría, “Sed amigos sinceros
y realizaréis un apostolado y un
diálogo fecundos”, ABC, 17-V-1992
(leer).

Knox, R. El Credo a cámara lenta,
Palabra, 2000 [3ª ed.] (The Creed in
Slow Motion).

Lewis, C.S. Mero cristianismo, Rialp,
1995 (Mere Christianity).

Mora, J.M. “10 claves para comunicar
la fe”.

Ratzinger, J. Dios y el mundo: creer y
vivir en nuestra época, Galaxia
Gutenberg, 2002 (Gott und die Welt.
Glauben und Leben in unserer Zeit).

Ratzinger, J. “La nueva
evangelización”, Conferencia en el
Congreso de Catequistas y Profesores
de Religión, Roma 10-XII-2000 (leer).

Trese, L.J. La fe explicada, Rialp, 2014
[28ª ed.] (Faith Explained).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_10122000_ratz_sp.html


[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 3.

[2] San Agustín, Confesiones V.2.2.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
179.

[4] San Ireneo de Lyon, Demostración
de la predicación apostólica, 24
(Sources Chrétiennes 406, 117).

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 265.

[6] Francisco, Lumen Fidei, 4.

[7] Francisco, Lumen Fidei, 4.

[8] Benedicto XVI, Luz del mundo,
Herder, Barcelona 2010, 145.

[9] Cfr. Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona, 12-
IX-2006.



[10] Benedicto XVI, Luz del mundo,
145.

[11] Francisco, Homilía, 2-II-2017.

[12] San Josemaría, Camino, 575.

[13] San Josemaría, Surco, 941.

[14] Francisco, Evangelii Gaudium,
42.

[15] Surco, 428.

[16] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes (7-XII-1965), 22.

[17] Javier Echevarría, Carta Pastoral
con ocasión del Año de la Fe (29-
XI-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jesús de
Nazaret. Desde el Bautismo a la
Transfiguración, La esfera de los
libros, Madrid 2007, 121.

[19] San Agustín, Sermón 179, 1.1.



[20] Francisco, Evangelii gaudium,
143.

[21] Surco, 213. Cfr. Hch 2,1-13.

[22] Santo Tomás de Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 18-VI-1972 (citado
en J. Echevarría, Carta sobre la
nueva evangelización, 2-X-2011).

[24] Benedicto XVI, Discurso, 26-
II-2009 (cfr. San Bernardo, De
consideratione libri quinque ad
Eugenium tertium, II.3.6. [PL 182,
745]).

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
142.

[26] Misal Romano, domingo XXI del
tiempo ordinario, oración colecta.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/vosotros-sois-
la-luz-del-mundo/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/
https://opusdei.org/es-uy/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/
https://opusdei.org/es-uy/article/vosotros-sois-la-luz-del-mundo/

	La luz de la fe (I): vosotros sois la luz del mundo

