
opusdei.org

Ve y haz tú lo mismo
(II): Un solo corazón
y una sola alma

Los cristianos formamos parte
del Cuerpo de Cristo, su Iglesia.
Esta realidad, presente desde la
época apostólica, es una guía
segura para actuar con
iniciativa y responsabilidad,
viendo en todos los hombres a
hermanos cuya identidad nos
interpela.

24/05/2023



Desde el comienzo, los discípulos de
Cristo vivían en una relación de
comunión tanto en lo espiritual como
en lo material. En los Hechos de los
Apóstoles se recoge que
«perseveraban asiduamente en la
doctrina de los Apóstoles y en la
comunión, en la fracción del pan y en
las oraciones» (Hch 2,42); «todos los
creyentes estaban unidos y tenían
todas las cosas en común» (Hch 2,44),
y «partían el pan en las casas y
comían juntos con alegría y sencillez
de corazón» (Hechos 2,46).

Esa actitud de los primeros cristianos
se extendía en actos de solidaridad
tanto con los hermanos como con
personas cercanas que padecían
necesidad. Los Hechos citan la
atención a huérfanos y viudas, el
reparto de bienes a los necesitados,
las curaciones milagrosas. Así como
Jesús había dedicado gran parte de
su ministerio a la curación de
paralíticos, ciegos o leprosos, a



resucitar muertos, alimentar a
hambrientos o liberar a los poseídos,
también sus discípulos, empujados
por la caridad del Espíritu Santo,
trataron de imitar el corazón
misericordioso de Cristo y de
reconocerle en los pobres, enfermos
y cautivos.

Al madurar y extenderse, la Iglesia
incorporó de forma institucional la
atención a las necesidades materiales
y espirituales de hombres y mujeres.
San Justino, hacia el año 150,
describe la reunión dominical de los
fieles (la Misa). La asamblea empieza
con recuerdos y la lectura de los
apóstoles o de los profetas, seguida
de una exhortación de quien preside
la liturgia y de preces; se ofrece a
continuación el pan y el vino y tras la
consagración de la acción de gracias
se distribuyen a los asistentes; y por
último tiene lugar lo que ahora
llamaríamos colecta: «los que tienen
y quieren, cada uno según su libre



determinación, da lo que bien le
parece, y lo recogido se entrega al
presidente y él socorre con ello a
huérfanos y viudas, a los que por
enfermedad o por otra causa están
necesitados, a los que están en las
cárceles, a los forasteros de paso»[1].
Más adelante, esta atención
individual cuajó en instituciones
como hospitales, orfanatos, escuelas
para familias sin recursos o
universidades.

Una llamada a cuidar

El papa Francisco y sus predecesores
insisten en que no permanezcamos
indiferentes ante quien tiene más
necesidad y nos impulsan a crear
estructuras sociales que contribuyan
a que los más desfavorecidos se
desarrollen dignamente[2]. Pero, ¿por
qué debo ocuparme de los pobres o,
si yo mismo lo soy, de quien tiene
más necesidad que yo? Para ser un
cristiano coherente, ¿no basta con



que la vida individual y privada de
cada uno sea honesta cara a Dios?
Benedicto XVI nos anticipa la
respuesta: «el culto agradable a Dios
nunca es un acto meramente
privado»[3], es más, «la unión con
Cristo es al mismo tiempo unión con
todos los demás a los que él se
entrega. No puedo tener a Cristo sólo
para mí; únicamente puedo
pertenecerle en unión con todos los
que son suyos o lo serán»[4].

Ya el Génesis pone, al principio de la
historia de la humanidad, la
pregunta de Dios por el “otro”: «Caín,
¿dónde está tu hermano Abel?». La
respuesta de Caín, «¿Acaso soy yo el
guardián de mi hermano?», esconde
tras el rechazo de esa
responsabilidad la culpa del
homicidio (cfr. Gn 4,9). La pregunta
de Dios, explica el Papa Francisco,
quiere poner en evidencia que no
podemos «justificar la indiferencia
como única respuesta» y abre la



puerta a «crear una cultura diferente
que nos oriente a superar las
enemistades y a cuidarnos unos a
otros»[5]. Aquí están recogidas las dos
grandes tentaciones que solemos
tener respecto al otro: la frialdad de
la indiferencia y la exacerbación de
la diferencia.

Adán, Cristo y toda la
humanidad

La dimensión social, relacional, de la
persona ha quedado empañada en
las últimas décadas, especialmente
en algunas culturas, por el
individualismo, el consumismo, la
desaparición de vínculos o el
ensalzamiento de la subjetividad.

No era así en la Iglesia primitiva. La
mentalidad judía, que caracterizaba
también a los primeros cristianos,
difería de la nuestra en un aspecto
clave: para ellos, Adán (y sobre todo
Cristo, como segundo Adán) no era



solamente un hombre singular, sino
también un ser colectivo que
contenía, en su cuerpo, a toda la
humanidad. En su significado semita,
el hombre no “tiene” un cuerpo, sino
que “es” un cuerpo[6]. En hebreo el
término basar significa carne, pero
también ser vivo –carne animada– y
ser humano, incluida el alma. Se usa
en la Sagrada Escritura con distintos
significados, y en griego se traduce
tanto por sarx (carne) como por 
sôma (cuerpo). El sentido hebreo
incluye la unidad entre los seres
humanos por su naturaleza
compartida y su relación mutua: por
eso Eva es “carne de su carne”
respecto a Adán. En cambio, sôma
remite solamente al individuo, y en
este sentido resalta la distinción: más
que “tenemos la misma carne
(naturaleza)”, tiene el sentido de “mi
carne (y, por tanto, mi vida) es
distinta de la tuya". Occidente ha
heredado esta última acepción.



Cuando la Sagrada Escritura habla de
Adán, se está refiriendo también a
todo el género humano contenido, de
algún modo, en su cuerpo. «Todo el
género humano es en Adán "como el
cuerpo único de un único
hombre")»[7], explica el Catecismo,
citando a santo Tomás. Por eso, todo
acto bueno de alguno de los
miembros favorece la unidad de todo
el cuerpo y toda infidelidad, en
cambio, la desgaja, provocando la
división de la humanidad. El pecado
original, al haber sido cometido por
Adán, pasa a ser universal, como lo
es también la salvación obrada por
Cristo. Pablo habla del “hombre
viejo” que hay en cada uno de
nosotros, por pertenecer al género
humano, que queda sepultado por el
bautismo, cuando renacemos a una
nueva vida en Cristo[8].

En esos primeros siglos, los Padres de
la Iglesia ya manifiestan su
concepción de la humanidad como



un todo, un único cuerpo.
Comprenden que, cuando Adán peca,
es toda la humanidad la que peca:
«llevamos todos su nombre», afirma
san Irineo de Lyon[9];«todos salimos
del Paraíso junto con Adán, que lo
dejó a sus espaldas», escribe san
Efrén[10]. Cristo viene a restaurar la
unidad perdida en el cuerpo de
Adán, a reagrupar el género
humano: así como en Babel la
humanidad sufre una fuerte división,
en Cristo recibimos el Espíritu Santo,
que hace que, incluso hablando
diversas lenguas, los cristianos
podamos entendernos, en una nueva
Pentecostés[11].

La Iglesia, cuerpo de Cristo

Llaman la atención las palabras de
Jesús cuando se aparece a Saulo,
camino a Damasco: «Saulo, Saulo,
¿por qué me persigues? […] Yo soy
Jesús, a quien tú persigues» (Hch
9,4-5). Jesús resucitado identifica a



sus discípulos consigo mismo, y
Saulo comprende que entre Jesús y la
Iglesia hay una unión tan estrecha
que forman una unidad, de modo
que perseguir a los discípulos
significa perseguir al mismo Jesús.
Esta identificación de la Iglesia con el
cuerpo de Cristo significa que, si yo
puedo identificarme con Cristo, y mis
hermanos en la fe también, la unión
entre nosotros es un vínculo mucho
más fuerte que en cualquier
institución humana.

Como buen hebreo, para Pablo la
noción de cuerpo se refiere a una
unidad que trasciende la
individualidad del hombre. En Cristo,
«por la naturaleza del cuerpo que ha
hecho suyo, se contiene de algún
modo el conjunto de todo el género
humano»[12]. Al encarnarse, Él no sólo
toma un cuerpo humano, individual,
sino que en cierta manera nos asume
a todos, junto a sí, en su cuerpo. Así
es como Cristo dirige su salvación a



toda la humanidad, de modo que
toda ella está llamada y habilitada a
formar parte de su cuerpo, la Iglesia.
Ésta no es católica, universal, por
estar extendida por toda la tierra; ya
era católica el día de Pentecostés[13].
La Iglesia es católica porque va
dirigida a toda la humanidad, que
forma un solo cuerpo, el de Adán,
desgajado por el pecado.

De aquí proviene la irrenunciable
dimensión social de la Iglesia: es
orgánicamente una. Es un cuerpo, el
de Cristo (cfr. 1 Cor 12,27), y no una
federación de asambleas locales. Por
eso si un miembro de la Iglesia sufre
en algo, con él sufren los demás[14].
Esto significa que comprenderemos
qué significa ser cristiano de modo
verdadero y pleno en la medida en
que hagamos nuestro este carácter
social y vivamos de acuerdo con él.
En cambio, cuando lo ignoramos
dejamos de mostrar el verdadero
rostro de la Iglesia.



La tentación del rechazo

Aunque comprendemos esta realidad
–todos somos hermanos como
descendientes de Adán, en nuestra
humanidad, y como parte del Cuerpo
de Cristo que es la Iglesia, por el
bautismo-, en nuestro día a día,
muchas veces no reconocemos al
otro como tal. A veces son primeras
impresiones las que nos distancian,
otras veces un juicio elaborado a
partir de una experiencia
continuada; en ocasiones la defensa
de un bien o una verdad nos hace
duros o sarcásticos; en otras
ocasiones la fragilidad o el error en
la vida de otros nos molestan. Entre
católicos, opciones legítimas pueden
acabar convirtiendo a personas
rectas, buenas, comprometidas, en
enemigos de bandos opuestos, sea
por el modo de participar en la Misa,
sea por las elecciones vinculadas a la
educación de los hijos, sea por los
autores a los que se sigue con más



frecuencia. A veces hace falta muy
poco para que los cristianos
olvidemos que lo que nos une es algo
mucho más fuerte y profundo de lo
que puede ser motivo de división:
defectos de carácter, modos de
reaccionar ante un mal moral o
social, divergencia de opiniones
sobre el mejor modo de evangelizar,
la opinión en cuestiones de política,
etc.

Lo expresa C. S. Lewis de forma muy
gráfica, en el conocido libro “Cartas
del diablo a su sobrino”, donde el
demonio experimentado explica al
aprendiz precisamente que la iglesia
visible puede ser una “tentación” por
la que los cristianos nos dejamos
llevar con asombrosa facilidad. Da
algunos ejemplos, llenos de agudeza
y buen humor, de cómo al “paciente”,
un hombre recién convertido al
catolicismo, le cuesta entender el
tesoro de la comunión en la
diversidad incluso durante las



ceremonias litúrgicas: «Tu paciente,
gracias a Nuestro Padre de las
Profundidades, es un insensato, y con
tal de que alguno de esos vecinos
desafine al cantar, o lleve botas que
crujan, o tenga papada, o vista de
modo extravagante, el paciente
creerá con facilidad que, por tanto,
su religión tiene que ser, en algún
sentido, ridícula»[15].

En este sentido, las relaciones entre
los cristianos pueden aprender
mucho de la fraternidad humana. Es
una experiencia universal para
quien tiene hermanos que, a pesar de
posibles enfrentamientos, la
presencia de un problema externo
(acoso escolar, la enfermedad de uno
de los padres, la muerte de un ser
querido…) suele tener como reacción
inmediata el olvido de conflictos
menores, que da paso al apoyo, el
cariño y la defensa recíproca.
También personas en extremos
opuestos en cuanto a sus ideas



recuperan la humanidad del otro a
veces, precisamente, por motivos de
este tipo: porque su marido está
enfermo de cáncer, porque se ha
quedado sin trabajo, porque su hija
ha nacido prematura. Estas
situaciones, en las que enfrentamos
el dolor, son muchas veces ocasión
para que abramos los ojos y veamos
que “somos corresponsables de
cuidar el mundo, estableciendo
relaciones fundadas en la caridad, la
justicia y el respeto, especialmente
superando la enfermedad de la
indiferencia”[16].

Responsabilidad personal en
la salvación de todos

Al considerar la humanidad como
una unidad, el cristianismo también
hereda del judaísmo su concepción
comunitaria de salvación[17]. Es decir,
la fe no se reduce a «una opción
individual que se hace en la
intimidad del creyente […] Por su



misma naturaleza, se abre al
“nosotros”, se da siempre dentro de
la comunión de la Iglesia […] Por eso,
quien cree nunca está solo»[18]. Los
demás hombres y mujeres forman
parte de la propia vida y pasan a
formar parte también de la propia
responsabilidad personal, al
pertenecer todos al mismo cuerpo.
Son hermanos por los que velamos,
con los que nos reconciliamos, a los
que amamos. Ser cristiano no queda
reducido a la conciencia individual
de cada fiel.

Nuestra personalidad será tanto más
fuerte cuanto más sólida sea nuestra
pertenencia al cuerpo de Cristo. No
podemos caer en la comodidad de
pensar que es la Iglesia, como
institución, la responsable de velar
por los hermanos, a través de sus
organismos caritativos, asistenciales,
educativos, etc., y que a mí,
bautizado de a pie, me corresponde
solamente sacar a adelante mi propia



vida y la de los más allegados.
«Ningún alma, ¡ninguna!, puede
resultarte indiferente», afirma con
rotundidad san Josemaría[19].

El modo en que comprendemos la fe,
también en su dimensión social,
incide directamente en nuestro
actuar. Por tanto, plantear la propia
vida al margen de los demás no es
coherente con la dimensión social de
la humanidad, asumida por Cristo.

Esto tiene consecuencias prácticas
directas: ¿Me siento responsable de
los demás, de que sean más felices, se
sientan acogidos y comprendidos,
acompañados hacia Cristo, Camino,
Verdad y Vida? ¿Al defender mis
opiniones, lo hago siempre con una
mirada y un tono que reconocen al
otro en su humanidad? ¿Veo en los
demás hermanos con los que
construir la Iglesia?



Una familia fuerte

La falta de unidad en la Iglesia, sea
por indiferencia o por discrepancia,
puede recordarnos a la torre de
Babel. Esta vez el problema no se da
necesariamente entre vecinos, sino
quizás en redes sociales, a través de
publicaciones en medios de
comunicación, ataques desde cuentas
anónimas o escritos que ponen en
ridículo otras formas de pensar, etc.
Tras dos milenios de expansión y
crecimiento de la Iglesia, se han
fortalecido algunos aspectos
(teología, pastoral, evangelización…),
pero encontramos divisiones,
muchas veces dentro de una misma
comunidad. Entre quienes prefieren
un modo u otro de celebrar los actos
litúrgicos, quienes votan distintos
partidos políticos o quienes
defienden modos diversos de llevar a
cabo la evangelización se puede
levantar la bandera de “esta es la
opción verdaderamente católica”.



San Josemaría alertaba: «Me parece
oír gritar a San Pablo, cuando dice a
los de Corinto: (…) ¿acaso Cristo está
dividido?; ¿por ventura Pablo ha sido
crucificado por vosotros, o habéis
sido bautizados en su nombre, para
que vayáis diciendo: yo soy de Pablo,
yo de Apolo, yo de Cefas, o yo de
Cristo?»[20].

Las heridas del cuerpo de Cristo
duelen, porque es una fractura en lo
más íntimo de la identidad cristiana:
estamos llamados a ser miembros de
un Cuerpo, piedras vivas que
edifiquen la Iglesia… y la misión de
evangelizar se ve afectada por
divisiones entre quienes deberíamos
colaborar con alegría. Por este
motivo, la Iglesia no deja de
animarnos a cuidar este aspecto,
recordándonos que estamos
llamados a ser «fuerzas de unidad
dentro del Cuerpo de Cristo (...). Con
gran humildad y confianza pidamos
al Espíritu que cada día nos haga



capaces de crecer en la santidad que
nos hará piedras vivas del templo
que Él está levantando justamente
ahora en el mundo. Si tenemos que
ser auténticas fuerzas de unidad, (...)
perdonemos las ofensas padecidas y
dominemos todo sentimiento de
rabia y de enfrentamiento»[21].

Al preocuparnos por los demás,
fortalecemos a la Iglesia y a toda la
humanidad, y, sobre todo,
contribuimos a construir la Iglesia,
haciendo posible su misión de llevar
el mensaje de Cristo a quienes están
a nuestro alrededor, como hicieron
los primeros cristianos: «todos
quedaron llenos del Espíritu Santo y
anunciaban decididamente la
Palabra de Dios» (Hechos 4,31), ya
que «la multitud de los creyentes
tenía un solo corazón y una sola
alma» (Hechos 4,32).



[1] San Justino, I Apología, 67.

[2] Cfr. Francisco, Fratelli Tutti, 116,
137, 168-169, 179, 183, 186.

[3] Benedicto XVI, Sacramentum
caritatis, 83.

[4] Benedicto XVI, Deus caritas est, 14.

[5] Francisco, Fratelli Tutti, 57.

[6] Cfr. Rom 12,4-5; 1 Cor 10,17; 1 Cor
12,13.

[7] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
404; cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Quaestiones disputatae de malo, 4,1.

[8] Cfr. Francisco, Audiencia 9.V.2018;
Ef 4, 20-24.

[9] San Irineo, Contra herejes, III, 23, 2.

[10] San Efrén el Sirio, Himno 49.

[11] Cfr. Juan Pablo II, Audiencia
general, 29.VII.1998.



[12] Cfr. Hilario de Poitiers, In Mt. IV
12.

[13] Cfr. De Lubac, Catolicismo, 37-38.

[14] Cfr. Lumen Gentium, 7.

[15] C. S. Lewis, Cartas del diablo a su
sobrino, Rialp, Madrid, 2015, 20-21.

[16] Fernando Ocáriz, “Agrandar el
corazón” en Be to care, 29.IX.2022.

[17] Cfr. De Lubac, Catolicismo, 46.

[18] Francisco, Lumen Fidei, 39.

[19] San Josemaría, Forja, 951.

[20] San Josemaría, Carta n. 4, n. 19
(1Co 1,13).

[21] Benedicto XVI, Homilía 19.IV.2008.

Goretti Garay

https://opusdei.org/es-es/article/agrandar-el-corazon/
https://opusdei.org/es-es/article/agrandar-el-corazon/


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/ve-y-haz-tu-lo-
mismo-un-solo-corazon-una-sola-alma-

iniciativa-responsabilidad-social/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-un-solo-corazon-una-sola-alma-iniciativa-responsabilidad-social/
https://opusdei.org/es-uy/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-un-solo-corazon-una-sola-alma-iniciativa-responsabilidad-social/
https://opusdei.org/es-uy/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-un-solo-corazon-una-sola-alma-iniciativa-responsabilidad-social/
https://opusdei.org/es-uy/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-un-solo-corazon-una-sola-alma-iniciativa-responsabilidad-social/

	Ve y haz tú lo mismo (II): Un solo corazón y una sola alma
	Una llamada a cuidar
	Adán, Cristo y toda la humanidad
	La Iglesia, cuerpo de Cristo
	Responsabilidad personal en la salvación de todos
	Una familia fuerte


