
opusdei.org

Tema 39. La oración

La oración es necesaria para la
vida espiritual: es la respiración
que permite que la vida del
espíritu se desarrolle, y
actualiza la fe en la presencia
de Dios y de su amor.

22/11/2016

PDF► La oración.

RTF► Versión en rtf.

Serie completa►“Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/39.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/39.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


*****

1. Qué es la oración [1]

En castellano se cuenta con dos
vocablos para designar la relación
consciente y coloquial del hombre
con Dios: plegaria y oración. La
palabra “plegaria” proviene del
verbo latino precor , que significa
rogar, acudir a alguien solicitando un
beneficio. El término “oración”
proviene del substantivo latino 
oratio , que significa habla, discurso,
lenguaje.

Las definiciones que se dan de la
oración, suelen reflejar estas
diferencias de matiz que acabamos
de encontrar al aludir a la
terminología. Por ejemplo, San Juan
Damasceno, la considera como «la
elevación del alma a Dios y la
petición de bienes convenientes» [2];
mientras que para San Juan Clímaco
se trata más bien de una



«conversación familiar y unión del
hombre con Dios» [3].

La oración es absolutamente
necesaria para la vida espiritual. Es
como la respiración que permite que
la vida del espíritu se desarrolle. En
la oración se actualiza la fe en la
presencia de Dios y de su amor. Se
fomenta la esperanza que lleva a
orientar la vida hacia Él y a confiar
en su providencia. Y se agranda el
corazón al responder con el propio
amor al Amor divino.

En la oración, el alma, conducida por
el Espíritu Santo desde lo más hondo
de sí misma (cfr. Catecismo, 2562), se
une a Cristo, maestro, modelo y
camino de toda oración cristiana (cfr.
Catecismo, 2599 ss.), y con Cristo, por
Cristo y en Cristo, se dirige a Dios
Padre, participando de la riqueza del
vivir trinitario (cfr. Catecismo,
2559-2564). De ahí la importancia



que en la vida de oración tiene la
Liturgia y, en su centro, la Eucaristía.

2. Contenidos de la oración

Los contenidos de la oración, como
los de todo diálogo de amor, pueden
ser múltiples y variados. Cabe, sin
embargo, destacar algunos
especialmente significativos:

Petición

Es frecuente la referencia a la
oración impetratoria a lo largo de
toda la Sagrada Escritura; también en
labios de Jesús, que no sólo acude a
ella, sino que invita a pedir,
encareciendo el valor y la
importancia de una plegaria sencilla
y confiada. La tradición cristiana ha
reiterado esa invitación, poniéndola
en práctica de muchas maneras:
petición de perdón, petición por la
propia salvación y por la de los
demás, petición por la Iglesia y por el



apostolado, petición por las más
variadas necesidades, etc.

De hecho, la oración de petición
forma parte de la experiencia
religiosa universal. El
reconocimiento, aunque en
ocasiones difuso, de la realidad de
Dios (o más genéricamente de un ser
superior), provoca la tendencia a
dirigirse a Él, solicitando su
protección y su ayuda. Ciertamente
la oración no se agota en la plegaria,
pero la petición es manifestación
decisiva de la oración en cuanto
reconocimiento y expresión de la
condición creada del ser humano y
de su dependencia absoluta de un
Dios cuyo amor la fe nos da conocer
de manera plena (cfr. Catecismo,
2629.2635).

Acción de gracias

El reconocimiento de los bienes
recibidos y, a través de ellos, de la
magnificencia y misericordia



divinas, impulsa a dirigir el espíritu
hacia Dios para proclamar y
agradecerle sus beneficios. La actitud
de acción de gracias llena desde el
principio hasta el fin la Sagrada
Escritura y la historia de la
espiritualidad. Una y otra ponen de
manifiesto que, cuando esa actitud
arraiga en el alma, da lugar a un
proceso que lleva a reconocer como
don divino la totalidad de lo que
acontece, no sólo aquellas realidades
que la experiencia inmediata
acredita como gratificantes, sino
también de aquellas otras que
pueden parecer negativas o
adversas.

Consciente de que el acontecer está
situado bajo el designio amoroso de
Dios, el creyente sabe que todo
redunda en bien de quienes –cada
hombre– son objeto del amor divino
(cfr. Rm 8, 28). «Acostúmbrate a
elevar tu corazón a Dios, en acción
de gracias, muchas veces al día. —



Porque te da esto y lo otro. —Porque
te han despreciado. —Porque no
tienes lo que necesitas o porque lo
tienes. Porque hizo tan hermosa a su
Madre, que es también Madre tuya.
—Porque creó el Sol y la Luna y
aquel animal y aquella otra planta.
—Porque hizo a aquel hombre
elocuente y a ti te hizo premioso...
Dale gracias por todo, porque todo es
bueno» [4].

Adoración y alabanza

Es parte esencial de la oración
reconocer y proclamar la grandeza
de Dios, la plenitud de su ser, la
infinitud de su bondad y de su amor.
A la alabanza se puede desembocar a
partir de la consideración de la
belleza y magnitud del universo,
como acontece en múltiples textos
bíblicos (cfr., por ejemplo, Sal 19; Si
42, 15-25; Dn 3, 32-90) y en
numerosas oraciones de la tradición
cristiana [5]; o a partir de las obras



grandes y maravillosas que Dios
opera en la historia de la salvación,
como ocurre en el Magnificat (Lc 1,
46-55) o en los grandes himnos
paulinos (ver, por ejemplo, Ef 1,
3-14); o de hechos pequeños e incluso
menudos en los que se manifiesta el
amor de Dios.

En todo caso, lo que caracteriza a la
alabanza es que en ella la mirada va
derechamente a Dios mismo, tal y
como es en sí, en su perfección
ilimitada e infinita. «La alabanza es
la forma de orar que reconoce de la
manera más directa que Dios es Dios.
Le canta por Él mismo, le da gloria
no por lo que hace sino por lo que Él
es» (Catecismo, 2639). Está por eso
íntimamente unida a la adoración, al
reconocimiento, no sólo intelectual
sino existencial, de la pequeñez de
todo lo creado en comparación con el
Creador y, en consecuencia, a la
humildad, a la aceptación de la
personal indignidad ante quien nos



trasciende hasta el infinito; a la
maravilla que causa el hecho de que
ese Dios, al que los ángeles y el
universo entero rinde pleitesía, se
haya dignado no sólo a fijar su
mirada en el hombre, sino habitar en
el hombre; más aún, a encarnarse.

Adoración, alabanza, petición, acción
de gracias resumen las disposiciones
de fondo que informan la totalidad
del diálogo entre el hombre y Dios.
Sea cual sea el contenido concreto de
la oración, quien reza lo hace
siempre, de una forma u otra,
explícita o implícitamente, adorando,
alabando, suplicando, implorando o
dando gracias a ese Dios al que
reverencia, al que ama y en el que
confía. Importa reiterar, a la vez, que
los contenidos concretos de la
oración podrán ser muy variados. En
ocasiones se acudirá a la oración
para considerar pasajes de la
Escritura, para profundizar en
alguna verdad cristiana, para revivir



la vida Cristo, para sentir la cercanía
de Santa María... En otras, iniciará a
partir de la propia vida para hacer
partícipe a Dios de las alegrías y los
afanes, de las ilusiones y los
problemas que el existir comporta; o
para encontrar apoyo o consuelo; o
para examinar ante Dios el propio
comportamiento y llegar a propósitos
y decisiones; o más sencillamente
para comentar con quien sabemos
que nos ama las incidencias de la
jornada.

Encuentro entre el creyente y Dios en
quien se apoya y por el que se sabe
amado, la oración puede versar
sobre la totalidad de las incidencias
que conforman el existir, y sobre la
totalidad de los sentimientos que
puede experimentar el corazón. «Me
has escrito: “orar es hablar con Dios.
Pero, ¿de qué?” —¿De qué? De Él, de
ti: alegrías, tristezas, éxitos y
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,



¡flaquezas!: y hacimientos de gracias
y peticiones: y Amor y desagravio. En
dos palabras: conocerle y conocerte:
“¡tratarse!”» [6]. Siguiendo una y otra
vía, la oración será siempre un
encuentro íntimo y filial entre el
hombre y Dios, que fomentará el
sentido de la cercanía divina y
conducirá a vivir cada día de la
existencia de cara a Dios.

3. Expresiones o formas de la
oración

Atendiendo a los modos o formas de
manifestarse la oración, los autores
suelen ofrecer diversas distinciones:
oración vocal y oración mental;
oración pública y oración privada;
oración predominantemente
intelectual o reflexiva y oración
afectiva; oración reglada y oración
espontánea, etc. En otras ocasiones
los autores intentan esbozar una
gradación en la intensidad de la
oración distinguiendo entre oración



mental, oración afectiva, oración de
quietud, contemplación, oración
unitiva...

El Catecismo estructura su exposición
distinguiendo entre: oración vocal,
meditación y oración de
contemplación. Las tres «tienen en
común un rasgo fundamental: el
recogimiento del corazón. Esta
actitud vigilante para conservar la
Palabra y permanecer en presencia
de Dios hace de todas ellas tiempos
fuertes de la vida de
oración» (Catecismo, 2699). Un
análisis del texto evidencia, por lo
demás, que el Catecismo al emplear
esa terminología no hace referencia
a tres grados de la vida de oración,
sino más bien a dos vías, la oración
vocal y la meditación, presentándo
ambas como aptas para conducir a
esa cumbre en la vida de oración que
es la contemplación. En nuestra
exposición nos atendremos a este
esquema.



Oración vocal

La expresión “oración vocal” apunta
a una oración que se expresa
vocalmente, es decir, mediante
palabras articuladas o pronunciadas.
Esta primera aproximación, aun
siendo exacta, no va al fondo del
asunto. Pues, de una parte, todo
dialogar interior, aunque pueda ser
calificado como exclusiva o
predominantemente mental, hace
referencia, en el ser humano, al
lenguaje; y, en ocasiones, al lenguaje
articulado en voz alta, también en la
intimidad de la propia estancia. De
otra, hay que afirmar que la oración
vocal no es asunto sólo de palabras
sino sobre todo de pensamiento y de
corazón. De ahí que sea más exacto
sostener que la oración vocal es la
que se hace utilizando fórmulas
preestablecidas tanto largas como
breves (jaculatorias), bien tomadas
de la Sagrada Escritura (el 
Padrenuestro, el Avemaria ...), bien



recibidas de la tradición espiritual (el
Señor mío Jesucristo, el Veni Sancte
Spiritus , la Salve, el Acordaos ...).

Todo ello, como resulta obvio, con la
condición de que las expresiones o
formulas recitadas vocalmente sean
verdadera oración, es decir, que
cumplan con el requisito de que
quien las recita lo haga no sólo con la
boca sino con la mente y el corazón.
Si esa devoción faltara, si no hubiera
conciencia de quién es Aquél al que
la oración se dirige, de qué es lo que
en la oración se dice y de quién es
aquél la dice, entonces, como afirma
con expresión gráfica Santa Teresa
de Jesús, no se puede hablar
propiamente de oración «aunque
mucho se meneen los labios» [7].

La oración vocal juega un papel
decisivo en la pedagogía de la
plegaría, sobre todo en el inicio del
trato con Dios. De hecho, mediante el
aprendizaje de la señal de la Cruz y



de oraciones vocales el niño, y con
frecuencia también el adulto, se
introduce en la vivencia concreta de
la fe y, por tanto, de la vida de
oración. No obstante, el papel y la
importancia de la oración vocal no
está limitada a los comienzos del
diálogo con Dios, sino que está
llamada a acompañar la vida
espiritual durante todo su desarrollo.

La meditación

Meditar significa aplicar el
pensamiento a la consideración de
una realidad o de una idea con el
deseo de conocerla y comprenderla
con mayor hondura y perfección. En
un cristiano la meditación –a la que
con frecuencia se designa también
oración mental– implica orientar el
pensamiento hacia Dios tal y como se
ha revelado a lo largo de la historia
de Israel y definitiva y plenamente
en Cristo. Y, desde Dios, dirigir la
mirada a la propia existencia para



valorarla y acomodarla al misterio
de vida, comunión y amor que Dios
ha dado a conocer.

La meditación puede desarrollarse
de forma espontánea, con ocasión de
los momentos de silencio que
acompañan o siguen a las
celebraciones litúrgicas o a raíz de la
lectura de algún texto bíblico o de un
pasaje autor espiritual. En otros
momentos puede concretarse
mediante la dedicación de tiempos
específicamente destinados a ello. En
todo caso, es obvio que –
especialmente en los principios, pero
no sólo entonces– implica esfuerzo,
deseo de profundizar en el
conocimiento de Dios y de su
voluntad, y en el empeño personal
efectivo con vistas a la mejora de la
vida cristiana. En ese sentido, puede
afirmarse que «la meditación es,
sobre todo, una
búsqueda» (Catecismo, 2705); si bien
conviene añadir que se trata no de la



búsqueda de algo , sino de Alguien . A
lo que tiende la meditación cristiana
no es sólo, ni primariamente, a
comprender algo (en última
instancia, a entender el modo de
proceder y de manifestarse de Dios),
sino a encontrarse con Él y,
encontrándolo, identificarse con su
voluntad y unirse a Él.

La oración contemplativa

El desarrollo de la experiencia
cristiana, y, en ella y con ella, el de la
oración, conducen a una
comunicación entre el creyente y
Dios cada vez más continuada, más
personal y más íntima. En ese
horizonte se sitúa la oración a la que
el Catecismo califica de
contemplativa, que es fruto de un
crecimiento en la vivencia teologal
del que fluye un vivo sentido de la
cercanía amorosa de Dios; en
consecuencia, el trato con Él se hace
cada vez más directo, familiar y



confiado, e incluso, más allá de las
palabras y del pensamiento reflejo,
se llega a vivir de hecho en íntima
comunión con Él.

«¿Qué es esta oración?», se interroga
el Catecismo al comienzo del
apartado dedicado a la oración
contemplativa, para contestar
enseguida afirmando, con palabras
tomadas de Santa Teresa de Jesús,
que no es otra cosa «sino tratar de
amistad, estando muchas veces
tratando a solas con quien sabemos
nos ama» [8]. La expresión oración
contemplativa, tal y como la emplean
el Catecismo y otros muchos escritos
anteriores y posteriores, remite pues
a lo que cabe calificar como el ápice
de la contemplación; es decir, el
momento en el que, por acción de la
gracia, el espíritu es conducido hasta
el umbral de lo divino trascendiendo
toda otra realidad. Pero también, y
más ampliamente, a un crecimiento
vivo y sentido de la presencia de Dios



y del deseo de una profunda
comunión con Él. Y ello sea en los
tiempos dedicados especialmente a la
oración, sea en el conjunto del
existir. La oración está, en suma,
llamada a envolver a la entera
persona humana –inteligencia,
voluntad y sentimientos–, llegando al
centro del corazón para cambiar sus
disposiciones, a informar toda la vida
del cristiano, haciendo de él otro
Cristo (cfr. Ga 2,20).

4. Condiciones y características de
la oración

La oración, como todo acto
plenamente personal, requiere
atención e intención, conciencia de la
presencia de Dios y diálogo efectivo y
sincero con Él. Condición para que
todo eso sea posible es el 
recogimiento. La voz recogimiento
significa la acción por la que la
voluntad, en virtud de la capacidad
de dominio sobre el conjunto de las



fuerzas que integran la naturaleza
humana, procura moderar la
tendencia a la dispersión,
promoviendo de esa forma el sosiego
y la serenidad interiores. Esta actitud
es esencial en los momentos
dedicados especialmente a la
oración, cortando con otras tareas y
procurando evitar las distracciones.
Pero no ha de quedar limitada a esos
tiempos: sino que debe extenderse,
hasta llegar al recogimiento habitual,
que se identifica con una fe y un
amor que, llenando el corazón,
llevan a procurar vivir la totalidad de
las acciones en referencia a Dios, ya
sea expresa o implícitamente.

Otra de las condiciones de la oración
es la confianza . Sin una confianza
plena en Dios y en su amor, no habrá
oración, al menos oración sincera y
capaz de superar las pruebas y
dificultades. No se trata sólo de la
confianza en que una determinada
petición sea atendida, sino de la



seguridad que se tiene en quien
sabemos que nos ama y nos
comprende, y ante quien se puede
por tanto abrir sin reservas el propio
corazón (cfr. Catecismo , 2734-2741).

En ocasiones la oración es diálogo
que brota fácilmente, incluso
acompañado de gozo y consuelo,
desde lo hondo del alma; pero en
otros momentos –tal vez con más
frecuencia– puede reclamar decisión
y empeño. Puede entonces
insinuarse el desaliento que lleva a
pensar que el tiempo dedicado al
trato con Dios carece sentido (cfr. 
Catecismo , n. 2728). En estos
momentos, se pone de manifiesto la
importancia de otra de las cualidades
de la oración: la perseverancia . La
razón de ser de la oración no es la
obtención de beneficios, ni la busca
de satisfacciones, complacencias o
consuelos, sino la comunión con
Dios; de ahí la necesidad y el valor de
la perseverancia en la oración, que es



siempre, con aliento y gozo o sin
ellos, un encuentro vivo con Dios
(cfr. Catecismo , 2742-2745,
2746-2751).

Rasgo específico, y fundamental, de
la oración cristiana es su carácter
trinitario. Fruto de la acción del
Espíritu Santo que, infundiendo y
estimulando la fe, la esperanza y el
amor, lleva a crecer en la presencia
de Dios, hasta saberse a la vez en la
tierra, en la que se vive y trabaja, y
en el cielo, presente por la gracia en
el propio corazón [9]. El cristiano que
vive de fe se sabe invitado a tratar a
los ángeles y a los santos, a Santa
María y, de modo especial, a Cristo,
Hijo de Dios encarnado, en cuya
humanidad percibe la divinidad de
su persona. Y, siguiendo ese camino,
a reconocer la realidad de Dios Padre
y de su infinito amor, y a entrar cada
vez con más hondura en un trato
confiado con Él.



La oración cristiana es por eso y de
modo eminente una oración filial. La
oración de un hijo que, en todo
momento –en la alegría y en el dolor,
en el trabajo y en el descanso– se
dirige con sencillez y sinceridad a su
Padre para colocar en sus manos los
afanes y sentimientos que
experimenta en el propio corazón,
con la seguridad de encontrar en Él
comprensión y acogida. Más aún, un
amor en el que todo encuentra
sentido.

José Luis Illanes

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
2558-2758.



Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilías El triunfo de
Cristo en la humildad; La Eucaristía,
misterio de fe y amor; La Ascensión
del Señor a los cielos; El Gran
Desconocido y Por María, hacia Jesús,
en Es Cristo que pasa, 12-21, 83-94,
117-126, 127-138 y 139-149; Homilías 
El trato con Dios; Vida de oración y 
Hacia la santidad, en Amigos de Dios ,
142-153, 238-257, 294-316.

J. Echevarría, Itinerarios de vida
espiritual , Planeta, Barcelona 2001,
pp. 99-114.

J.L. Illanes, Tratado de teología
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, pp.
427-483.

M. Belda, Guiados por el Espíritu de
Dios. Curso de Teología Espiritual,
Palabra , Madrid 2006, pp. 301-338.



[1] La Iglesia profesa su Fe en el
Símbolo de los Apostóles (Primera
parte de estos guiones). Celebra el
Misterio, es decir, la realidad de Dios
y de su amor a la que nos abre la fe,
en la Liturgia sacramental (Segunda
parte). Como fruto de esa celebración
del Misterio los fieles reciben una
vida nueva que les lleva a vivir de
acuerdo con la condición de hijos de
Dios (Tercera parta). Esa
comunicación al hombre de la vida
divina reclama ser recibida y vivida
en actitud de relación personal con
Dios: esta relación se expresa,
desarrolla y potencia en la oración
(Cuarta parte ).

[2] San Juan Damasceno, De fide
orthodoxa, III, 24; PG 94,1090.

[3] San Juan Clímaco, Scala paradisi,
grado28; PG 88, 1129.

[4] San Josemaría, Camino, 268.



[5] Remitamos a dos de las más
claras y conocidas: las “Alabanzas al
Dios Altísimo” y el “Cántico del
hermano sol” de San Francisco de
Asís.

[6] San Josemaría, Camino, 91.

[7] Santa Teresa de Jesús, Moradas
primeras, c. 1, 7, en Obras completas,
ed. de Efrén de la Madre de Dios y O.
Steggink, Madrid 1967, p. 366.

[8] Santa Teresa de Jesús, Libro de la
vida, c. 8, n. 5, en Obras completas, p.
50; cfr. Catecismo, 2709.

[9] Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, 116.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/tema-39-la-
oracion/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/tema-39-la-oracion/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-39-la-oracion/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-39-la-oracion/

	Tema 39. La oración

