
opusdei.org

Tema 29. La persona
y la sociedad

Para la persona humana la vida
social no es algo accesorio, sino
que deriva de la sociabilidad: la
persona crece y realiza su
vocación sólo en unión con los
demás.

02/12/2016

PDF► La persona y la sociedad

RTF► La persona y la sociedad

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/29.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/29.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La sociabilidad humana

Dios no ha creado al hombre como
un «ser solitario», sino que lo ha
querido como un «ser social» (cfr. Gn
1,27; 2,18.20.23). Para la persona
humana la vida social no es algo
accesorio, sino que deriva de una
importante dimensión inherente a su
naturaleza: la sociabilidad. El ser
humano puede crecer y realizar su
vocación sólo en unión con los otros 
[1].

Esta natural sociabilidad se hace más
patente a la luz de la fe, ya que existe
una cierta semejanza entre la vida
íntima de la Santísima Trinidad y la
comunión (común unión,
participación) que se debe instaurar
entre los hombres; y todos han sido

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


igualmente redimidos por Cristo y
están llamados al único y mismo fin 
[2]. La Revelación muestra que la
relacionalidad humana debe estar
abierta a toda la humanidad, sin
excluir a nadie; y debe caracterizarse
por una plena gratuidad, ya que en el
prójimo, más que un igual, se ve la
imagen viva de Dios, por quien es
necesario estar dispuesto a darse
hasta el extremo [3].

El hombre, por tanto, «está llamado a
existir “para” los demás, a
convertirse en un don» [4] aunque
no se limite a esto; está llamado a
existir no sólo “con” los demás o
“junto” a los demás, sino “para” los
demás, lo que implica servir, amar.
La libertad humana «se envilece
cuando el hombre, cediendo a una
vida demasiado fácil, se encierra
como en una dorada soledad» [5].

La dimensión natural y el
reforzamiento sobrenatural de la



sociabilidad no significan, sin
embargo, que las relaciones sociales
se puedan dejar a la pura
espontaneidad: muchas cualidades
naturales del ser humano (p. ej., el
lenguaje) requieren formación y
práctica para su correcta ejecución.
Así sucede con la sociabilidad: es
necesario un esfuerzo personal y
colectivo para desarrollarla [6].

La sociabilidad no se limita a los
aspectos políticos y mercantiles, son
más importantes aún las relaciones
basadas en los aspectos
profundamente humanos: también
por lo que atañe al ámbito social se
debe poner en primer plano el
elemento espiritual [7]. De ahí deriva
que la real posibilidad de edificar
una sociedad digna de las personas
se encuentra en el crecimiento
interior del hombre. La historia de la
humanidad no se mueve por un
determinismo impersonal, sino por
la interacción de distintas



generaciones de personas, cuyos
actos libres construyen el orden
social [8]. Todo ello evidencia la
necesidad de conferir un relieve
particular a los valores espirituales y
a las relaciones desinteresadas, que
nacen de la disposición a la
autodonación, etc. Y eso tanto como
regla de conducta personal cuanto
como esquema organizativo de la
sociedad.

La sociabilidad engarza con otra
característica humana: la radical
igualdad y las diferencias
accidentales de las personas. Todos
los hombres poseen una misma
naturaleza y un mismo origen, han
sido redimidos por Cristo y llamados
a participar en la misma
bienaventuranza divina: «Todos
gozan por tanto de una misma
dignidad» ( Catecismo, 1934). Junto a
esta igualdad existen también
diferencias, que deben valorarse
positivamente si no son inicuas:



«Estas diferencias pertenecen al plan
de Dios, que quiere que cada uno
reciba de otro aquello que necesita, y
que quienes disponen de “talentos”
particulares comuniquen sus
beneficios a los que los
necesiten» (Catecismo, 1937).

2. La sociedad

La sociabilidad humana se ejerce
mediante el establecimiento de
diversas asociaciones dirigidas a
alcanzar distintas finalidades: «Una
sociedad es un conjunto de personas
ligadas de manera orgánica por un
principio de unidad que supera a
cada una de ellas» ( Catecismo, 1880).

Los objetivos humanos son múltiples,
lo mismo que los tipos de nexos:
amor, etnia, idioma, territorio,
cultura, etc. Por eso existe un amplio
mosaico de instituciones o
asociaciones, que pueden estar
constituidas por pocas personas
como la familia, o por un número



siempre mayor, a medida que se pasa
de las diversas asociaciones, a las
ciudades, los Estados y la Comunidad
internacional.

Algunas sociedades, como la familia
y la sociedad civil, corresponden más
inmediatamente a la naturaleza del
hombre y le son necesarias; aunque
también poseen elementos culturales
que desarrollan la naturaleza
humana. Otras son de libre iniciativa
y responden a lo que se podría
calificar de “culturización” de la
tendencia natural de la persona que,
como tal, se ha de favorecer (cfr. 
Catecismo, 1882; Compendio, 151).

El estrecho nexo que existe entre la
persona y la vida social explica el
enorme influjo de la sociedad en el
desarrollo personal, y el deterioro
humano que conlleva una sociedad
defectuosamente organizada: el
comportamiento de las personas
depende, en algún modo, de la



organización social, que es un
producto cultural sobre la persona
Sin reducir el ser humano a un
elemento anónimo de la sociedad [9],
conviene recordar que el desarrollo
pleno de la persona y el progreso
social se influencian mutuamente 
[10]: entre la dimensión personal y la
dimensión social del hombre no
existe oposición sino
complementariedad, más aún son
dos dimensiones en íntima conexión
que se refuerzan recíprocamente.

En este sentido, a causa de los
pecados de los hombres, se llegan a
generar en la sociedad estructuras
injustas o estructuras de pecado [11].
Estas estructuras se oponen al recto
orden de la sociedad, hacen más
difícil la práctica de la virtud y más
fáciles los pecados personales contra
la justicia, la caridad, la castidad, etc.
Pueden ser costumbres inmorales
generalizadas (como la corrupción
política y económica), o leyes injustas



(como las que permiten el aborto),
etc. [12]. Las estructuras de pecado
deben ser eliminadas y sustituidas
por estructuras justas.

Un medio de capital importancia
para desmontar las estructuras
injustas y cristianizar las relaciones
profesionales y la entera sociedad, es
el empeño por vivir con coherencia
las normas de moral profesional; tal
empeño es además condición
necesaria para santificar el trabajo
profesional.

3. La autoridad [13]

«Toda comunidad humana necesita
de una autoridad que la gobierne.
Ésta tiene su fundamento en la
naturaleza humana. Es necesaria
para la unidad de la sociedad. Su
misión consiste en asegurar en
cuanto sea posible el bien común de
la sociedad» ( Catecismo, 1898).



Como la sociabilidad es una cualidad
propia de la naturaleza humana, se
debe concluir que toda autoridad
legítima emana de Dios, como Autor
de la naturaleza (cfr. Rm 13,1; 
Catecismo, 1899). Pero «la
determinación del régimen y la
designación de los gobernantes han
de dejarse a la libre voluntad de los
ciudadanos» [14].

La legitimidad moral de la autoridad
no procede de sí misma: es ministra
de Dios (cfr. Rm 13,4) en orden al
bien común [15]. Quienes están
constituidos en autoridad deben
ejercerla como servicio, practicar la
justicia distributiva, evitar el
favoritismo y todo interés personal,
no comportarse de manera despótica
(cfr. Catecismo, 1902, 2235 y 2236).

«Si la autoridad pública puede, a
veces, renunciar a reprimir aquello
que provocaría, en caso de estar
prohibido, un daño más grave (cfr.



Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q.96, a.2), sin
embargo nunca puede legitimar,
como derecho de los individuos —
aunque éstos fueran la mayoría de
los miembros de la sociedad—, la
ofensa infligida a otras personas
mediante la negación de un derecho
suyo tan fundamental como el de la
vida» [16].

En cuanto a los sistemas políticos, «la
Iglesia aprecia el sistema de la
democracia, en la medida en que
asegura la participación de los
ciudadanos en las opciones políticas
y garantiza a los gobernados la
posibilidad de elegir y controlar a sus
propios gobernantes» [17]. La
ordenación democrática del Estado
es parte del bien común. Pero «el
valor de la democracia se mantiene o
cae con los valores que encarna y
promueve: fundamentales e
imprescindibles son ciertamente la
dignidad de cada persona humana, el



respeto de sus derechos inviolables» 
[18]. «Una democracia sin valores se
convierte con facilidad en un
totalitarismo» [19].

4. El bien común

Por bien común se entiende «el
conjunto de aquellas condiciones de
la vida social que permiten a los
grupos y a cada uno de sus miembros
conseguir más plena y fácilmente su
propia perfección» [20]. El bien
común, por tanto, no es sólo de orden
material sino también espiritual
(ambos interconectados), y comporta
«tres elementos esenciales» ( 
Catecismo, 1906):

— respetar la persona y su libertad 
[21];

— procurar el bienestar social y el
desarrollo humano integral [22];



— promover «la paz , es decir, la
estabilidad y la seguridad de un
orden justo» ( Catecismo , 1909) [23].

Teniendo en cuenta la naturaleza
social del hombre, el bien de cada
uno está necesariamente relacionado
con el bien común y éste, a su vez,
debe estar orientado al progreso de
las personas (cfr. Catecismo, 1905 y
1912) [24].

El ámbito del bien común no es sólo
la ciudad o el país. Existe también
«un bien común universal . Éste
requiere una organización de la
comunidad de naciones» (Catecismo ,
1911).

5. Sociedad y dimensión
trascendente de la persona

La sociabilidad concierne todas las
características de la persona y, por
tanto, su dimensión trascendente. La
profunda verdad sobre el hombre, de
donde deriva su dignidad, consiste



en ser imagen y semejanza de Dios y
estar llamado a la comunión con Él 
[25]; por eso «la dimensión teológica
se hace necesaria para interpretar y
resolver los actuales problemas de la
convivencia humana» [26].

Esto explica la fatuidad de las
propuestas sociales que olvidan la
dimensión trascendente. De hecho, el
ateísmo –en sus distintas
manifestaciones– es uno de los
fenómenos más graves de nuestro
tiempo y sus consecuencias son
deletéreas para la vida social [27].
Esto es particularmente evidente en
el momento actual: a medida que se
pierden las raíces religiosas de una
comunidad, las relaciones entre sus
componentes se hacen más tensas y
violentas, porque se debilita e
incluso se pierde la fuerza moral
para actuar bien [28].

Si se quiere que el orden social tenga
una base estable es necesario un



fundamento absoluto, que no esté a
merced de las opiniones versátiles o
de los juegos de poder; y sólo Dios es
fundamento absoluto [29]. Se debe,
por tanto, evitar la separación y, aún
más, la contraposición entre las
dimensiones religiosa y social de la
persona humana [30] ; es necesario
armonizar estos dos ámbitos de la
verdad del hombre, que se implican
y se promueven mutuamente: la
búsqueda incondicional de Dios (Cfr. 
Catecismo, 358 y 1721; Compendio,
109) y la solicitud por el prójimo y
por el mundo, que resulta reforzada
por la dimensión teocéntrica [31].

Como consecuencia, es indispensable
el crecimiento espiritual para
favorecer el desarrollo de la
sociedad: la renovación social se
nutre en la contemplación.
Efectivamente, el encuentro con Dios
en la oración introduce en la historia
una fuerza misteriosa que cambia los
corazones, les mueve a la conversión



y, por lo mismo, es la energía
necesaria para transformar las
estructuras sociales.

Empeñarse en el cambio social, sin
un empeño serio en el cambio
personal, es un espejismo para la
humanidad, que acaba en desilusión
y, muchas veces, en un fuerte
degrado vital. Un «nuevo orden
social» realista y, por tanto, siempre
mejorable requiere,
contemporáneamente, acrecentar las
competencias técnicas y científicas
necesarias [32], la formación moral y
la vida espiritual; de ahí derivará la
renovación de las instituciones y de
las estructuras [33]. Sin olvidar,
además, que el empeño por edificar
un orden social justo ennoblece a la
persona que lo realiza.

6. Participación de los católicos en
la vida pública

Participar en la promoción del bien
común, cada uno según el lugar que



ocupa y el papel que desempeña, es
un deber «inherente a la dignidad de
la persona humana» ( Catecismo,
1913). «Nadie se debe conformar con
una ética meramente individualista» 
[34]. Por eso «los ciudadanos deben
cuanto sea posible tomar parte activa
en la vida pública » (Catecismo, 1915) 
[35].

El derecho y el deber de participar
en la vida social deriva del principio
de subsidiariedad: «Una estructura
social de orden superior no debe
interferir en la vida interna de un
grupo social de orden inferior,
privándole de sus competencias, sino
que más bien debe sostenerle en caso
de necesidad y ayudarle a coordinar
su acción con la de los demás
componentes sociales, con miras al
bien común» [36].

Esta participación se realiza, ante
todo, por medio del cumplimiento
responsable de los propios deberes



familiares y profesionales (cfr. 
Catecismo, 1914) y de las
obligaciones de justicia legal (como,
p. ej., el pago de impuestos) [37].
También se realiza mediante la
práctica de las virtudes,
especialmente de la solidaridad.

Teniendo en cuenta la
interdependencia de las personas y
de los grupos humanos, la
participación en la vida pública debe
hacerse con un espíritu de
solidaridad, entendido como empeño
en pro de los demás [38]. La
solidaridad debe ser el fin y el
criterio para organizar la sociedad,
no como simple deseo moralizante,
sino como explícita y legítima
exigencia del ser humano; en buena
medida, la paz del mundo depende
de ella (cfr. Catecismo, 1939 y 1941) 
[39]. Aunque la solidaridad
comprende a todos los hombres, una
razón de urgencia hace que la
solidaridad sea más necesaria cuanto



más difíciles sean las situaciones de
las personas: se trata del amor
preferencial por los necesitados (cfr. 
Catecismo, 1932, 2443-2449; 
Compendio , 183-184).

En cuanto ciudadanos, los fieles
tienen los mismos deberes y
derechos de quienes se encuentran
en idéntica situación; en cuanto
católicos, tienen un plus de
responsabilidad (cfr. Tt 3,1-2; 1 P
2,13-15) [40]. Por eso, «los fieles
laicos de ningún modo pueden
abdicar de la participación en la
“política”» [41]. Esta participación es
particularmente necesaria para
lograr «que las exigencias de la
doctrina y de la vida cristianas
impregnen las realidades sociales,
políticas y económicas» (Catecismo,
899).

Puesto que en no pocas ocasiones las
leyes civiles no se ajustan a la
enseñanza de la Iglesia, los católicos



deben hacer lo posible, colaborando
con otros ciudadanos de buena
voluntad, para rectificar esas leyes,
siempre dentro de los cauces
legítimos y con caridad [42]. En
cualquier caso, deben ajustar su
conducta a la doctrina católica,
aunque ello les pueda acarrear
inconvenientes, teniendo en cuenta
que se debe obedecer a Dios antes
que a los hombres (cfr. Hch 5,29).

En definitiva, los católicos deben
ejercer sus derechos civiles y cumplir
sus deberes; esto atañe
especialmente a los fieles laicos, que
están llamados a santificar el mundo
desde dentro, con iniciativa y
responsabilidad, sin esperar que la
Jerarquía resuelva los problemas con
las autoridades civiles o les proponga
las soluciones que deben adoptar 
[43].

Enrique Colom



Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía Cristo Rey, en
Es Cristo que pasa, 179-187.

Congregación para la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal sobre algunas
cuestiones relativas al compromiso y
la conducta de los católicos en la vida
política, 24-XI-2002.



[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, 24-25; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Inst. Libertatis
conscientia, 32; Compendio, 110.

[2] «Estar en comunión con
Jesucristo nos hace participar en su
ser “para todos”, hace que éste sea
nuestro modo de ser. Nos
compromete en favor de los demás,
pero sólo estando en comunión con
Él podemos realmente llegar a ser
para los demás, para todos»,
(Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, 28).

[3] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 40.

[4] Juan Pablo II, Carta Apost. 
Mulieris dignitatem, 15-VIII-1988, 7.

[5] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 31.

[6] «La sociabilidad humana no
comporta automáticamente la



comunión de las personas, el don de
sí. A causa de la soberbia y del
egoísmo, el hombre descubre en sí
mismo gérmenes de insociabilidad,
de cerrazón individualista y de
vejación del otro» ( Compendio, 150).

[7] Cfr. Benedicto XVI, Enc. Spe salvi,
24 a).

[8] «La sociedad históricamente
existente surge del entrelazarse de
las libertades de todas las personas
que en ella interactúan,
contribuyendo, mediante sus
opciones, a edificarla o a
empobrecerla» (Compendio, 163).

[9] «El principio, el sujeto y el fin de
todas las instituciones sociales es y
debe ser la persona
humana» (Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 25). Cfr. Pío XII, 
Radiomensaje de Navidad, 24-
XII-1942: AAS 35 (1943) 12; Juan
XXIII, Enc. Mater et magistra: AAS 53



(1961) 453; Catecismo, 1881; 
Compendio, 106.

[10] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38; Catecismo,
1888; Compendio, 62, 82 y 134.

[11] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 36.

[12] «La Iglesia, cuando habla de 
situaciones de pecado o denuncia
como pecados sociales determinadas
situaciones o comportamientos
colectivos (...), sabe y proclama que
estos casos de pecado social son el
fruto, la acumulación y la
concentración de muchos pecados
personales . Se trata de pecados
personalísimos de quien genera o
favorece la iniquidad o la aprovecha;
de quien, pudiendo hacer algo por
evitar, eliminar, o, al menos, limitar
determinados males sociales, omite
el hacerlo por pereza, miedo y
encubrimiento, por complicidad
solapada o por indiferencia; de quien



busca refugio en la presunta
imposibilidad de cambiar el mundo;
y también de quien pretende
ahorrarse la fatiga y el sacrificio»,
(Juan Pablo II, Ex. Apost. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1984, 16).

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 36; Juan Pablo II,
Enc. Centesimus annus, 1-V-1991, 38; 
Compendio, 570. Se trata,
generalmente, de un proceso, no de
un cambio instantáneo, lo cual
comporta que los fieles muchas veces
tendrán que convivir con esas
estructuras y sufrir sus
consecuencias, sin dejarse
corromper y sin perder el empeño
por cambiarlas. Conviene meditar las
palabras del Señor: «No te pido que
los saques del mundo sino que los
preserves del mal» ( Jn 17,15).



[14] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 74. Cfr. Catecismo,
1901.

[15] «La autoridad sólo se ejerce
legítimamente si busca el bien
común y si, para alcanzarlo, emplea
medios moralmente lícitos. Si los
gobernantes proclamasen leyes
injustas o tomasen medidas
contrarias al orden moral, estas
disposiciones no pueden obligar en
conciencia» (Catecismo, 1903).

[16] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-III-1995, 71.

[17] Juan Pablo II, Enc. Centesimus
annus, 46.

[18] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 70. El Papa se refiere en
particular al derecho de cada ser
humano inocente a la vida, al que se
oponen las leyes del aborto.



[19] Juan Pablo II, Enc. Centesimus
annus, 46.

[20] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 26. Cfr. Catecismo,
1906.

[21] «En nombre del bien común, las
autoridades están obligadas a
respetar los derechos fundamentales
e inalienables de la persona humana.
En particular, el bien común reside
en las condiciones de ejercicio de las
libertades naturales que son
indispensables para el desarrollo de
la vocación humana» (Catecismo,
1907).

[22] La autoridad, respetando el
principio de subsidiariedad y
promoviendo la iniciativa privada,
debe procurar que cada uno
disponga de lo necesario para llevar
una vida digna: alimento, vestido,
salud, trabajo, educación y cultura,
información adecuada, etc.: cfr. 
Catecismo, 1908 y 2211.



[23] La paz no es sólo ausencia de
guerra. La paz no puede alcanzarse
sin la salvaguardia de la dignidad de
las personas y de los pueblos: cfr. 
Catecismo, 2304. La paz es la
«tranquilidad del orden» (San
Agustín, De civitate Dei, 19,13). Es
obra de la justicia: cfr. Is 32,17. La
autoridad debe procurar, por medios
lícitos, «la seguridad de la sociedad y
de sus miembros. El bien común
fundamenta el derecho a la legítima
defensa individual y
colectiva» (Catecismo, 1909).

[24] «El orden social y su progreso
deben subordinarse al bien de las
personas (...) y no al contrario»,
(Concilio Vaticano II, Enc. Gaudium et
spes, 26).

[25] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 19.

[26] Juan Pablo II, Enc. Centesimus
annus , 55. Cfr. Concilio Vaticano II, 
Gaudium et spes , 11 y 41.



[27] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Evangelium vitae, 21-24. Juan Pablo
II, después de hablar del error de las
ideologías, añadía: «Si luego nos
preguntamos dónde nace esa
errónea concepción de la naturaleza
de la persona y de la “subjetividad”
de la sociedad, hay que responder
que su causa principal es el ateísmo.
Precisamente en la respuesta a la
llamada de Dios, implícita en el ser
de las cosas, es donde el hombre se
hace consciente de su trascendente
dignidad. (...) La negación de Dios
priva de su fundamento a la persona
y, consiguientemente, la induce a
organizar el orden social
prescindiendo de la dignidad y
responsabilidad de la persona» (Juan
Pablo II, Enc. Centesimus annus, 13).

[28] El hombre puede construir la
sociedad y «organizar la tierra sin
Dios, pero, al fin y al cabo, sin Dios
no puede menos de organizarla
contra el hombre. El humanismo



exclusivo es un humanismo
inhumano» (Pablo VI, Enc. 
Populorum progressio, 26-III-1967,
42). Cfr. Juan XXIII, Enc. Mater et
magistra: AAS 53 (1961) 452-453;
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 21; Benedicto XVI, Enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, 42.

[29] Cfr. León XIII, Enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 y
278; Pío XI, Enc. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

[30] Algunos «ven el cristianismo
como un conjunto de prácticas o
actos de piedad, sin percibir su
relación con las situaciones de la
vida corriente, con la urgencia de
atender a las necesidades de los
demás y de esforzarse por remediar
las injusticias. (...) Otros —en cambio
— tienden a imaginar que, para
poder ser humanos, hay que poner
en sordina algunos aspectos
centrales del dogma cristiano, y



actúan como si la vida de oración, el
trato continuo con Dios,
constituyeran una huida ante las
propias responsabilidades y un
abandono del mundo. Olvidan que,
precisamente Jesús, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sólo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demás, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia», (San
Josemaría, Es Cristo que pasa, 98).

[31] Existe una profunda
«interacción entre amor a Dios y
amor al prójimo (...). Si en mi vida
falta completamente el contacto con
Dios, podré ver siempre en el
prójimo solamente al otro, sin
conseguir reconocer en él la imagen
divina. Por el contrario, si en mi vida
omito del todo la atención al otro,
queriendo ser sólo “piadoso” y



cumplir con mis “deberes religiosos”,
se marchita también la relación con
Dios» (Benedicto XVI, Enc. Deus
caritas est, 18). Cfr. Juan Pablo II,
Enc. Evangelium vitae, 35-36; 
Compendio, 40.

[32] «Todo trabajo profesional exige
una formación previa, y después un
esfuerzo constante para mejorar esa
preparación y acomodarla a las
nuevas circunstancias que
concurran. Esta exigencia constituye
un deber particularísimo para los
que aspiran a ocupar puestos
directivos en la sociedad, ya que han
de estar llamados a un servicio
también muy importante, del que
depende el bienestar de todos» (San
Josemaría, Conversaciones, 90).

[33] «A un mundo mejor se
contribuye solamente haciendo el
bien ahora y en primera persona,
con pasión y donde sea



posible» (Benedicto XVI, Enc. Deus
caritas est, 31 b).

[34] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 30.

[35] «Un hombre o una sociedad que
no reaccione ante las tribulaciones o
las injusticias, y que no se esfuerce
por aliviarlas, no son un hombre o
una sociedad a la medida del amor
del Corazón de Cristo. Los cristianos
—conservando siempre la más
amplia libertad a la hora de estudiar
y de llevar a la práctica las diversas
soluciones y, por tanto, con un lógico
pluralismo—, han de coincidir en el
idéntico afán de servir a la
humanidad. De otro modo, su
cristianismo no será la Palabra y la
Vida de Jesús: será un disfraz, un
engaño de cara a Dios y de cara a los
hombres» (San Josemaría, Es Cristo
que pasa , 167).



[36] Juan Pablo II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 1883; 
Compendio, 186 y 187.

«El principio de subsidiariedad se
opone a toda forma de colectivismo.
Traza los límites de la intervención
del Estado. Intenta armonizar las
relaciones entre individuos y
sociedad. Tiende a instaurar un
verdadero orden
internacional» (Catecismo, 1885).

Dios «entrega a cada criatura las
funciones que es capaz de ejercer,
según las capacidades de su
naturaleza. Este modo de gobierno
debe ser imitado en la vida social. El
comportamiento de Dios en el
gobierno del mundo, que manifiesta
tanto respeto a la libertad humana,
debe inspirar la sabiduría de los que
gobiernan las comunidades
humanas. Estos deben comportarse
como ministros de la providencia
divina» (Catecismo , 1884).



[37] La justicia legal es la virtud que
inclina a la persona a dar lo que el
ciudadano debe equitativamente a la
comunidad: cfr. Catecismo, 2411.

«La sumisión a la autoridad y la
corresponsabilidad en el bien común
exige moralmente el pago de los
impuestos» (Catecismo, 2240). «El
fraude y otros subterfugios mediante
los cuales algunos escapan a la
obligación de la ley y a las
prescripciones del deber social
deben ser firmemente condenados
por incompatibles con las exigencias
de la justicia» ( Catecismo, 1916).

[38] «Se trata de la interdependencia,
percibida como sistema
determinante de relaciones en el
mundo actual, en sus aspectos
económico, cultural, político y
religioso, y asumida como categoría
moral. Cuando la interdependencia
es reconocida así, su correspondiente
respuesta, como actitud moral y



social, y como “virtud”, es la
solidaridad» (Juan Pablo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38).

[39] Cfr. Compendio, 193-195.

[40] Cfr. Concilio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 75.

[41] Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici, 30-XII-1988, 42.

[42] Por ejemplo, «cuando no sea
posible evitar o abrogar
completamente una ley abortista, un
parlamentario, cuya absoluta
oposición personal al aborto sea
clara y notoria a todos, puede
lícitamente ofrecer su apoyo a
propuestas encaminadas a limitar los
daños de esa ley y disminuir así los
efectos negativos en el ámbito de la
cultura y de la moralidad
pública» (Juan Pablo II, Enc. 
Evangelium vitae, 73).



[43] Corresponde a los laicos, «por su
libre iniciativa y sin esperar
pasivamente consignas o directrices,
penetrar con espíritu cristiano la
mentalidad y las costumbres, las
leyes y las estructuras de sus
comunidades de vida» (Pablo VI, Enc.
Populorum progressio, 81). Cfr.
Concilio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 31; Const. Gaudium et spes,
43; Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici, 15; Catecismo,
2442.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/tema-29-la-
persona-y-la-sociedad/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/tema-29-la-persona-y-la-sociedad/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-29-la-persona-y-la-sociedad/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-29-la-persona-y-la-sociedad/

	Tema 29. La persona y la sociedad

