
opusdei.org

Tema 25. El
matrimonio

La íntima comunidad de vida y
amor conyugal entre hombre y
mujer es sagrada, y está
estructurada según leyes
establecidas por el Creador, que
no dependen del arbitrio
humano.

06/12/2016

PDF► El matrimonio

RTF► El matrimonio

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/25.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/25.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

Libro electrónico: "Amor humano y
vida cristiana"

*****

«La alianza matrimonial, por la que
el varón y la mujer constituyen entre
sí un consorcio de toda la vida,
ordenado por su misma índole
natural al bien de los cónyuges y a la
generación y educación de la prole,
fue elevada por Cristo Nuestro Señor
a la dignidad de sacramento entre
bautizados» (CIC, 1055 §1).

1. El designio divino sobre el
matrimonio

«El mismo Dios es autor del
matrimonio» [1]. La íntima
comunidad conyugal entre el
hombre y la mujer es sagrada, y está
estructura con leyes propias

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-amor-humano-y-vida-cristiana/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-amor-humano-y-vida-cristiana/


establecidas por el Creador que no
dependen del arbitrio humano.

La institución del matrimonio no es
una injerencia indebida en las
relaciones personales íntimas entre
un hombre y una mujer, sino una
exigencia interior del pacto de amor
conyugal: es el único lugar que hace
posible que el amor entre un hombre
y una mujer sea conyugal [2], es
decir un amor electivo que abarca el
bien de toda la persona en cuanto
sexualmente diferenciada [3]. Este
amor mutuo entre los esposos «se
convierte en imagen del amor
absoluto e indefectible con que Dios
ama al hombre. Este amor es bueno,
muy bueno, a los ojos del Creador
(Gn 1, 31). Y este amor es destinado a
ser fecundo y a realizarse en la obra
común del cuidado de la creación. Y
los bendijo Dios y les dijo: “Sed
fecundos y multiplicaos, y llenad la
tierra y sometedla” (Gn 1, 28)» ( 
Catecismo, 1604).



El pecado original introdujo la
ruptura de la comunión original
entre el hombre y la mujer,
debilitando la conciencia moral
relativa a la unidad e indisolubilidad
del matrimonio. La Ley antigua,
conforme a la pedagogía divina, no
crítica la poligamia de los patriarcas
ni prohíbe el divorcio; pero
«contemplando la Alianza de Dios
con Israel bajo la imagen de un amor
conyugal exclusivo y fiel (cfr. Os 1-3; 
Is 54.62, Jr 2-3.31; Ez 16, 62; 23), los
profetas fueron preparando la
conciencia del Pueblo elegido para
una comprensión más profunda de la
unidad y de la indisolubilidad del
matrimonio (cfr. Mal 2, 13-17)» ( 
Catecismo, 1611).

«Jesucristo no sólo restablece el
orden original del Matrimonio
querido por Dios, sino que otorga la
gracia para vivirlo en su nueva
dignidad de sacramento, que es el
signo del amor esponsal hacia la



Iglesia: “Maridos, amad a vuestras
mujeres como Cristo ama a la
Iglesia” (Ef 5, 25)» (Compendio, 341).

«Entre bautizados, no puede haber
contrato matrimonial válido que no
sea por eso mismo sacramento» (CIC,
1055 §2) [4].

El sacramento del matrimonio
aumenta la gracia santificante, y
confiere la gracia sacramental
específica, la cual ejerce una
influencia singular sobre todas las
realidades de la vida conyugal [5],
especialmente sobre el amor de los
esposos [6]. La vocación universal a
la santidad está especificada para los
esposos «por el sacramento
celebrado y traducida concretamente
en las realidades propias de la
existencia conyugal y familiar» [7].
«Los casados están llamados a
santificar su matrimonio y a
santificarse en esa unión; cometerían
por eso un grave error, si edificaran



su conducta espiritual a espaldas y al
margen de su hogar. La vida
familiar, las relaciones conyugales, el
cuidado y la educación de los hijos, el
esfuerzo por sacar económicamente
adelante a la familia y por asegurarla
y mejorarla, el trato con las otras
personas que constituyen la
comunidad social, todo eso son
situaciones humanas y corrientes
que los esposos cristianos deben
sobrenaturalizar» [8].

2. La celebración del matrimonio

El matrimonio nace del
consentimiento personal e
irrevocable de los esposos (cfr. 
Catecismo, 1626). «El consentimiento
matrimonial es el acto de la
voluntad, por el cual el varón y la
mujer se entregan y aceptan
mutuamente en alianza irrevocable
para constituir el matrimonio» (CIC,
1057 §2).



«La Iglesia exige ordinariamente
para sus fieles la forma eclesiástica
de la celebración del
matrimonio» (Catecismo, 1631). Por
eso, «solamente son válidos aquellos
matrimonios que se contraen ante el
Ordinario del lugar o el párroco, o un
sacerdote o diácono delegado por
uno de ellos para que asistan, y ante
dos testigos, de acuerdo con las
reglas establecidas» por el Código de
Derecho Canónico (CIC, 1108 §1).

Varias razones concurren para
explicar esta determinación: el
matrimonio sacramental es un acto 
litúrgico; introduce en un ordo
eclesial, creando derechos y deberes
en la Iglesia entre los esposos y para
con los hijos. Por ser el matrimonio
un estado de vida en la Iglesia, es
preciso que exista certeza sobre él
(de ahí la obligación de tener
testigos); y el carácter público del
consentimiento protege el "Sí" una



vez dado y ayuda a permanecer fiel a
él (cfr. Catecismo, 1631).

3. Propiedades esenciales del
matrimonio.

«Las propiedades esenciales del
matrimonio son la unidad y la
indisolubilidad, que en el
matrimonio cristiano alcanzan una
particular firmeza por razón del
sacramento» (CIC, 1056). El marido y
la mujer «por el pacto conyugal ya no
son dos, sino una sola carne ( Mt
19,6)... Esta íntima unión, como
mutua entrega de dos personas, lo
mismo que el bien de los hijos,
exigen plena fidelidad conyugal y
urgen su indisoluble unidad» [9].

«La unidad del matrimonio aparece
ampliamente confirmada por la igual
dignidad personal que hay que
reconocer a la mujer y el varón en el
mutuo y pleno amor. La poligamia es
contraria a esta igual dignidad de



uno y otro y al amor conyugal que es
único y exclusivo» (Catecismo, 1645).

«En su predicación, Jesús enseñó sin
ambigüedad el sentido original de la
unión del hombre y la mujer, tal
como el Creador la quiso al
comienzo: la autorización, dada por
Moisés, de repudiar a su mujer era
una concesión a la dureza del
corazón (cfr. Mt 19, 8); la unión
matrimonial del hombre y la mujer
es indisoluble: Dios mismo la
estableció: “Lo que Dios unió, que no
lo separe el hombre” (Mt 19,
6)» (Catecismo, 1614). En virtud del
sacramento, por el que los esposos
cristianos manifiestan y participan
del misterio de la unidad y del
fecundo amor entre Cristo y la Iglesia
(Ef 5, 32), la indisolubilidad adquiere
un sentido nuevo y más profundo
acrecentando la solidez original del
vínculo conyugal, de modo que «el
matrimonio rato [esto es, celebrado
entre bautizados] y consumado no



puede ser disuelto por ningún poder
humano, ni por ninguna causa fuera
de la muerte» (CIC, 1141).

«El divorcio es una ofensa grave a la
ley natural. Pretende romper el
contrato, aceptado libremente por los
esposos, de vivir juntos hasta la
muerte. El divorcio atenta contra la
Alianza de salvación de la cual el
matrimonio sacramental es un
signo» (Catecismo, 2384). «Puede
ocurrir que uno de los cónyuges sea
la víctima inocente del divorcio
dictado en conformidad con la ley
civil; entonces no contradice el
precepto moral. Existe una
diferencia considerable entre el
cónyuge que se ha esforzado con
sinceridad por ser fiel al sacramento
del Matrimonio y se ve injustamente
abandonado y el que, por una falta
grave de su parte, destruye un
matrimonio canónicamente
válido» (Catecismo, 2386).



«Existen, sin embargo, situaciones en
que la convivencia matrimonial se
hace prácticamente imposible por
razones muy diversas. En tales casos,
la Iglesia admite la separación física
de los esposos y el fin de la
cohabitación. Los esposos no cesan
de ser marido y mujer delante de
Dios; ni son libres para contraer una
nueva unión. En esta situación difícil,
la mejor solución sería, si es posible,
la reconciliación» (Catecismo , 1649).
Si tras la separación «el divorcio civil
representa la única manera posible
de asegurar ciertos derechos
legítimos, el cuidado de los hijos o la
defensa del patrimonio, puede ser
tolerado sin constituir una falta
moral» (Catecismo, 2383).

Si tras el divorcio se contrae una
nueva unión, aunque reconocida por
la ley civil, «el cónyuge casado de
nuevo se haya entonces en situación
de adulterio público y
permanente» (Catecismo, 2384). Los



divorciados casados de nuevo,
aunque sigan perteneciendo a la
Iglesia, no pueden ser admitidos a la
Eucaristía, porque su estado y
condición de vida contradicen
objetivamente esa unión de amor
indisoluble entre Cristo y la Iglesia
significada y actualizada en la
Eucaristía. «La reconciliación en el
sacramento de la penitencia —que
les abriría el camino al sacramento
eucarístico— puede darse
únicamente a los que, arrepentidos
de haber violado el signo de la
Alianza y de la fidelidad a Cristo,
están sinceramente dispuestos a una
forma de vida que no contradiga la
indisolubilidad del matrimonio. Esto
lleva consigo concretamente que
cuando el hombre y la mujer, por
motivos serios, —como, por ejemplo,
la educación de los hijos— no pueden
cumplir la obligación de la
separación, asumen el compromiso
de vivir en plena continencia, o sea



de abstenerse de los actos propios de
los esposos» [10].

4. La paternidad responsable

«Por su naturaleza misma, la
institución misma del matrimonio y
el amor conyugal están ordenados a
la procreación y a educación de la
prole y con ellas son coronados como
su culminación. Los hijos son,
ciertamente, el don más excelente
del matrimonio y contribuyen
mucho al bien de sus mismos padres.
El mismo Dios, que dijo: “No es
bueno que el hombre esté solo (Gn 2,
18), y que hizo desde el principio al
hombre, varón y mujer” (Mt 19, 4),
queriendo comunicarle cierta
participación especial en su propia
obra creadora, bendijo al varón y a la
mujer diciendo: “Creced y
multiplicaos” (Gn 1, 28). De ahí que el
cultivo verdadero del amor conyugal
y todo el sistema de vida familiar que
de él procede, sin dejar posponer los



otros fines del matrimonio, tiende a
que los esposos estén dispuestos con
fortaleza de ánimo a cooperar con el
amor del Creador y Salvador, que
por medio de ellos aumenta y
enriquece su propia familia cada día
más» (Catecismo , 1652) [11]. Por ello,
entre «los cónyuges que cumplen de
este modo la misión que Dios les ha
confiado, son dignos de mención
muy especial los que de común
acuerdo, bien ponderado, aceptan
con magnanimidad una prole más
numerosa para educarla
dignamente» [12].

El estereotipo de la familia
presentada por la cultura dominante
actual se opone a la familia
numerosa, justificado por razones
económicas, sociales, higiénicas, etc.
Pero «el verdadero amor mutuo
trasciende la comunidad de marido y
mujer, y se extiende a sus frutos
naturales: los hijos. El egoísmo, por el
contrario, acaba rebajando ese amor



a la simple satisfacción del instinto y
destruye la relación que une a
padres e hijos. Difícilmente habrá
quien se sienta buen hijo —
verdadero hijo— de sus padres, si
puede pensar que ha venido al
mundo contra la voluntad de ellos:
que no ha nacido de un amor limpio,
sino de una imprevisión o de un
error de cálculo [...], veo con claridad
que los ataques a las familias
numerosas provienen de la falta de
fe: son producto de un ambiente
social incapaz de comprender la
generosidad, que pretende encubrir
el egoísmo y ciertas prácticas
inconfesables con motivos
aparentemente altruistas» [13].

Aún con una disposición generosa
hacia la paternidad, los esposos
pueden encontrarse «impedidos por
algunas circunstancias actuales de la
vida, y pueden hallarse en
situaciones en las que el número de
hijos, al menos por cierto tiempo, no



puede aumentarse» [14]. «Si para
espaciar los nacimientos existen
serios motivos, derivados de las
condiciones físicas o psicológicas de
los cónyuges, o de circunstancias
exteriores, la Iglesia enseña que
entonces es lícito tener en cuenta los
ritmos naturales inmanentes a las
funciones generadoras para usar del
matrimonio sólo en los periodos
infecundos y así regular la
natalidad» [15].

Es intrínsecamente mala «toda
acción que, o en previsión del acto
conyugal, o en su realización, o en el
desarrollo de sus consecuencias
naturales, se proponga como fin o
como medio, hacer imposible la
procreación» [16].

Aunque se busque retrasar un nuevo
concebimiento, el valor moral del
acto conyugal realizado en el periodo
infecundo de la mujer es diverso del
efectuado con el recurso a un medio



anticonceptivo. «El acto conyugal,
por su íntima estructura, mientras
une profundamente a los esposos, los
hace aptos para la generación de
nuevas vidas, según las leyes
inscritas en el ser mismo del hombre
y de la mujer. Salvaguardando
ambos aspectos esenciales, unitivo y
procreador, el acto conyugal
conserva íntegro el sentido de amor
mutuo y verdadero y su ordenación a
la altísima vocación del hombre a la
paternidad» [17]. Mediante el
recurso a la anticoncepción se
excluye el significado procreativo del
acto conyugal; el uso del matrimonio
en los periodos infecundos de la
mujer respeta la inseparable
conexión de los significados unitivos
y procreativos de la sexualidad
humana. En el primer caso se comete
un acto positivo para impedir la
procreación, eliminando del acto
conyugal su potencialidad propia en
orden a la procreación; en el segundo
sólo se omite el uso del matrimonio



en los periodos fecundos de la mujer,
lo que de por sí no lesiona a ningún
otro acto conyugal de su capacidad
procreadora en el momento de su
realización [18]. Por tanto, la
paternidad responsable, tal como la
enseña la Iglesia, no comporta de
ningún modo mentalidad
anticonceptiva; al contrario,
responde a determinada situación
provocada por circunstancias
concurrentes, que de suyo no se
quieren, sino que se padecen, y que
pueden contribuir, con la oración, a
unir más a los cónyuges y a toda la
familia.

5. El matrimonio y la familia

«Según el designio de Dios, el
matrimonio es el fundamento de la
comunidad más amplia de la familia,
ya que la institución misma del
matrimonio y el amor conyugal están
ordenados a la procreación y



educación de la prole, en la que
encuentran su coronación» [19].

«El Creador del mundo estableció la
sociedad conyugal como origen y
fundamento de la sociedad humana;
la familia es por ello la célula
primera y vital de la sociedad» [20].
Esta específica y exclusiva dimensión
pública del matrimonio y de la
familia reclama su defensa y
promoción por parte de la autoridad
civil [21]. Las leyes que no reconocen
las propiedades esenciales del
matrimonio —el divorcio—, o la
equiparan a otras formas de unión
no matrimoniales —uniones de
hecho o uniones entre personas del
mismo sexo— son injustas: lesionan
gravemente el fundamento de la
propia sociedad que el Estado está
obligado a proteger y fomentar [22].

En la Iglesia la familia es llamada
Iglesia doméstica porque la
específica comunión de sus



miembros está llamada a ser
«revelación y actuación específica de
la comunión eclesial» [23]. «Los
padres han de ser para con sus hijos
los primeros predicadores de la fe,
tanto con su palabra como con su
ejemplo, y han de fomentar la
vocación propia de cada uno, y con
especial cuidado la vocación
sagrada» [24]. «Aquí es donde se
ejercita de manera privilegiada el
sacerdocio bautismal del padre de
familia, de la madre, de los hijos, de
todos los miembros de la familia, en
la recepción de los sacramentos, en
la oración y en la acción de gracias,
con el testimonio de una vida santa,
con la renuncia y el amor que se
traduce en obras. El hogar es así la
primera escuela de vida cristiana y
escuela del más rico humanismo.
Aquí se aprende la paciencia y el
gozo del trabajo, el amor fraterno, el
perdón generoso, incluso reiterado, y
sobre todo el culto divino por medio



de la oración y la ofrenda de su
vida» ( Catecismo , 1657).

Rafael Díaz

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1601-1666, 2331-2400.

Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et Spes, 47-52 .

Juan Pablo II, Ex. ap. Familiaris
consortio, 11-16.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, 87-112.



San Josemaría, Homilía El
matrimonio, vocación cristiana, en Es
Cristo que pasa, 22-30.

J. Miras – J. I. Bañares, Matrimonio y
familia, Rialp, Madrid 2006.

J.M. Ibáñez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza, Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006.

[1] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 48.

[2] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, 11.

[3] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 49.

[4] «En efecto, mediante el bautismo,
el hombre y la mujer son inseridos
definitivamente en la Nueva y Eterna



Alianza, en la Alianza esponsal de
Cristo con la Iglesia. Y debido a esta
inserción indestructible, la
comunidad íntima de vida y de amor
conyugal, fundada por el Creador, es
elevada y asumida en la caridad
esponsal de Cristo, sostenida y
enriquecida por su fuerza
redentora» (Juan Pablo II, Ex. ap. 
Familiaris consortio, 13).

[5] «Los matrimonios tienen gracia
de estado —la gracia del sacramento
— para vivir todas las virtudes
humanas y cristianas de la
convivencia: la comprensión, el buen
humor, la paciencia, el perdón, la
delicadeza en el trato mutuo» (San
Josemaría, Conversaciones , 108).

[6] «El genuino amor conyugal es
asumido en el amor divino y se rige y
enriquece por la virtud redentora de
Cristo y la acción salvífica de la
Iglesia para conducir eficazmente a
los cónyuges a Dios y ayudarlos y



fortalecerlos en la sublime misión de
la paternidad y la
maternidad» (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes, 48).

[7] Juan Pablo II, Ex. ap. Familiaris
consortio, 56.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
23.

[9] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 48.

[10] Juan Pablo II, Ex. ap. Familiaris
consortio, 84. Cfr. Benedicto XVI, Ex.
Ap. Sacramentum Caritatis, 22-
II-2007, 29; Congregación para la
doctrina de la fe, Carta sobre la
recepción de la Comunión Eucarística
por parte de los fieles divorciados que
se han vuelto a casar, 14-IX-1994; 
Catecismo, 1650.

[11] «En el deber de transmitir la
vida humana y de educarla, lo cual
hay que considerar como su propia



misión, los cónyuges saben que son
cooperadores del amor de Dios
Creador y como sus intérpretes [...],
los esposos cristianos, confiados en la
divina Providencia cultivando el
espíritu de sacrificio, glorifican al
Creador y tienden a la perfección en
Cristo cuando con generosa, humana
y cristiana responsabilidad cumplen
su misión procreadora» (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes,
50).

[12] Idem.

[13] San Josemaría, Conversaciones,
94. «Los esposos deben edificar su
convivencia sobre un cariño sincero
y limpio, y sobre la alegría de haber
traído al mundo los hijos que Dios les
haya dado la posibilidad de tener,
sabiendo, si hace falta, renunciar a
comodidades personales y poniendo
fe en la providencia divina: formar
una familia numerosa, si tal fuera la
voluntad de Dios, es una garantía de



felicidad y de eficacia, aunque
afirmen otra cosa los autores
equivocados de un triste
hedonismo» (San Josemaría, Es Cristo
que pasa, 25).

[14] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 51.

[15] Pablo VI, Enc. Humanae vitae,
26-VII-1968, 16.

[16] Ibidem, 14.

[17] Ibidem, 12. El acto conyugal
realizado con la exclusión de uno de
los significados es intrínsecamente
deshonesto: «un acto conyugal
impuesto al cónyuge sin considerar
su condición actual y sus legítimos
deseos, no es un verdadero acto de
amor; y prescinde por tanto de una
exigencia del recto orden moral en
las relaciones entre los esposos»; o
«un acto de amor recíproco, que
prejuzgue la disponibilidad a
transmitir la vida que Dios Creador,



según particulares leyes, ha puesto
en él, está en contradicción con el
designio constitutivo del matrimonio
y con la voluntad del Autor de la
vida. Usar este don divino
destruyendo su significado y su
finalidad, aun sólo parcialmente, es
contradecir la naturaleza del hombre
y de la mujer y sus más íntimas
relaciones, y por lo mismo es
contradecir también el plan de Dios y
su voluntad» (Ibidem, 13).

[18] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Familiaris consortio, 32; Catecismo ,
2370. La supresión del significado
procreativo conlleva la exclusión el
significado unitivo del acto conyugal:
«el rechazo positivo de la apertura a
la vida, sino también una
falsificación de la verdad interior del
amor conyugal, llamado a entregarse
en plenitud personal» (Ex. ap. 
Familiaris consortio, 32).

[19] Ibidem, 14.



[20] Ibidem, 42.

[21] «La familia es el elemento
natural y fundamental de la sociedad
y tiene derecho a la protección de la
sociedad y del Estado» (ONU, 
Declaración Universal de los Derechos
Humanos , 10-XII-1948, art. 16).

[22] Cfr. Consejo Pontificio para la
Familia, Familia, matrimonio y
uniones de hecho , Ciudad del
Vaticano 2000; Congregación para la
Doctrina de la Fe, Consideraciones
acerca de los proyectos de
reconocimiento legal de las uniones
entre personas homosexuales , Ciudad
del Vaticano 2003.

[23] Juan Pablo II, Ex. ap. Familiaris
consortio, 21.

[24] Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 11.



© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/tema-25-el-
matrimonio/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/tema-25-el-matrimonio/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-25-el-matrimonio/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-25-el-matrimonio/

	Tema 25. El matrimonio

