opusdei.org

Tema 24. Los
sacramentos del
Matrimonio y del
Orden

El matrimonio es una sabia
institucion del Creador para
realizar en la humanidad su
designio de amor. Nace del
consentimiento personal e
irrevocable de los esposos. Sus
propiedades esenciales son la
unidad y la indisolubilidad.
Esta ordenado a la procreacion
y a educacion de la prole: los
hijos son el don mas excelente
del matrimonio y contribuyen
mucho al bien de sus mismos
padres.



01/10/2022

Sumario

* El sacramento del Matrimonio
* La celebracion del matrimonio
* La paternidad responsable

* El sacramento del Orden

* Naturaleza y efectos del orden
recibido

* Los grados del orden sagrado
* Ministro y sujeto

* Bibliografia

El Padre, en su designio de amor, nos
ha elegido en Cristo antes de la



creacion del mundo para elevarnos a
la dignidad de hijos de Dios (cf. Ef
1,4-5). Ademas, quiere contar con la
cooperacion de los hombres para
llevar a cabo su designio de
salvacion. Precisamente, los
sacramentos del matrimonio y del
orden confieren al cristiano una
vocacion y mision especifica en la
Iglesia (cf. Catecismo, 1534).

El sacramento del Matrimonio

El matrimonio no es «efecto de la
casualidad o producto de la
evolucion de fuerzas naturales
inconscientes; es una sabia
institucion del Creador para realizar
en la humanidad su designio de
amor. Los esposos, mediante su
reciproca donacion personal, propia
y exclusiva de ellos, tienden a la
comunion de sus seres en orden a un
mutuo perfeccionamiento personal,
para colaborar con Dios en la
generacion y en la educacion de



nuevas vidas. En los bautizados el
matrimonio reviste, ademas, la
dignidad de signo sacramental de la
gracia, en cuanto representa la union
de Cristo y de la Iglesia»™.

«En su realidad mas profunda, el
amor es esencialmente don y el amor
conyugal, a la vez que conduce a los
esposos al reciproco “conocimiento”
que les hace “una sola carne” (c¢f. Gn
2,24), no se agota dentro de la pareja,
ya que los hace capaces de la
maxima donacion posible, por la cual
se convierten en cooperadores de
Dios en el don de la vida a una nueva
persona humana» .

Este amor mutuo entre los esposos
«se convierte en imagen del amor
absoluto e indefectible con que Dios
ama al hombre. Este amor es bueno,
muy bueno, a los ojos del Creador
(Gn 1,31). Y este amor es destinado a
ser fecundo y a realizarse en la obra
comun del cuidado de la creacion. Y



los bendijo Dios y les dijo: “Sed
fecundos y multiplicaos, y llenad la
tierra y sometedla” (Gn

1,28)» (Catecismo, 1604).

El don propio que caracteriza el
amor como conyugal son las
personas en cuanto reciprocamente
sexuadas en orden a la generacion.
Ninguna persona puede llegar a ser
padre por si solo o con otra persona
del mismo sexo, porque la
paternidad y maternidad constituyen
un unico principio de generacion.
Por ello en el amor conyugal la
aceptacion del don posee un
dinamismo del todo propio y
peculiar respecto a otros lenguajes
del amor: solamente en el amor
conyugal se da identidad entre el
ofrecimiento del don y la aceptacion
del don. En efecto, la aceptacion del
don de la paternidad tiene lugar
mediante la entrega del don de la
maternidad y viceversa. No cabe por
tanto una comunion de amor mas



intima entre dos personas que, con
palabras de la Sagrada Escritura, son
una sola carne (Gn 2,24).

La dindmica de la donacion conyugal
descrita evidencia que el amor
conyugal no nace de modo
espontaneo sino de una entrega libre
de cada persona y, por ser la entrega
mutua, sea un amor debido. Asilo
ensefia san Pablo al escribir que «la
mujer no es duefia de su propio
cuerpo, sino el marido; del mismo
modo que el marido no es duefio de
su propio cuerpo, sino la mujer» (1
Cor 7,4), o cuando recuerda a los
esposos que «deben amar a sus
mujeres, como a su propio cuerpo (Ef
5,28). El matrimonio, en cuanto
institucion natural, se corresponde
con la dimension de justicia
inherente al amor conyugal: «la
institucion matrimonial no es una
injerencia indebida de la sociedad o
de la autoridad ni la imposicion
extrinseca de una forma, sino



exigencia interior del pacto de amor
conyugal que se confirma
publicamente como unico y
exclusivo, para que sea vivida asi la
plena fidelidad al designio de Dios
Creador»™.

Por ser la comunidad matrimonial el
fundamento natural de la familia,
célula de la sociedad, no pertenece
exclusivamente a la esfera privada,
sino que es un bien de interés
publico. La sociedad protege el
matrimonio por medio de su
institucionalizacion legal: el
matrimonio civil en la sociedad civil
y el matrimonio canodnico en la
Iglesia. Para que la legalizacion del
matrimonio sea efectiva y realmente
util para el bien comun, debe
ajustarse a su esencia, es decir, al
matrimonio como institucion
natural, y en el caso del matrimonio
candnico también como sacramento.



En muchos paises es frecuente que
las personas cohabiten more uxorio
sin ningun vinculo institucional. Las
razones son varias: «la influencia de
las ideologias que desvalorizan el
matrimonio y la familia, la
experiencia del fracaso de otras
parejas a la cual ellos no quieren
exponerse, el miedo hacia algo que
consideran demasiado grande y
sagrado, las oportunidades sociales y
las ventajas econdmicas derivadas de
la convivencia, una concepcion
puramente emocional y romantica
del amor, el miedo de perder su
libertad e independencia, el rechazo
de todo lo que es concebido como
institucional y burocratico»". Sila
relacion esta establecida por una
sincera voluntad conyugal, habra
que mostrarles la necesidad de
legalizar su situacidn. Si no existe tal
voluntad, habra que ayudarles a
descubrir la mentira de tal relacion,
porque el amor conyugal «exige un
don total y definitivo de las personas



entre si (Catecismo 2391); y que tal
mentira debilita la sinceridad y la
fidelidad mutua: ¢{qué se puede
construir en una relacion en la que
las personas no se comprometen
entre si y testimonian con ello una
falta de confianza en el otro, en si
mismo, o en el porvenir?» (Catecismo
2390).

Si miramos la creacién desde Cristo,
descubrimos que «es el fundamento
de “todos los designios salvificos de
Dios”, “el comienzo de la historia de
la salvacion”, que culmina en
Cristo» (Catecismo, 280). Y el
matrimonio de los origenes aparece
revestido de una nueva dignidad: fue
instituido por Dios como tipo de la
union entre Cristo y la Iglesia (cf. Ef
5,31-32), en virtud del cual el amor
conyugal no solo participa del amor
creador de Dios sino también de su
amor salvador, transmitiendo junto
con la vida humana la vida de la
gracia en Cristo.



El pecado original introdujo la
ruptura del hombre con Diosy
simultaneamente la ruptura de la
comunion original entre el hombre y
la mujer. La institucion del
matrimonio a su vez se debilita con
la aparicion de la poligamia y del
repudio, y la paternidad carnal
transmite el pecado original en vez
de la vida de los hijos de Dios.

La Ley antigua, conforme a la
pedagogia divina, no critica la
poligamia de los patriarcas ni
prohibe el divorcio; pero
«contemplando la Alianza de Dios
con Israel bajo la imagen de un amor
conyugal exclusivo y fiel (cf. Os 1-3; Is
54.62, Jr 2-3.31; Ez 16, 62; 23), los
profetas fueron preparando la
conciencia del Pueblo elegido para
una comprension mas profunda de la
unidad y de la indisolubilidad del
matrimonio (cf. Mal 2,

13-17)» (Catecismo, 1611). Ademas, la
renovacion de la bendicion



originaria divina con Abraham, junto
con la promesa de una descendencia
innumerable a la que entregara la
tierra de Canaan (cf. Gn 12,2.7; 13,16;
22,17), otorga al matrimonio un
papel fundamental en la realizacion
del designio salvifico: sin el
matrimonio no se cumpliria la
alianza hecha por Dios con Abraham
y su descendencia, que a la luz del
Nuevo Testamento son Cristo y la
Iglesia (cf. Gal 3,26-29).

«Jesus, que reconcilio cada cosa en si
misma, volvig a llevar el matrimonio
y la familia a su forma original (cf.
Mc 10,1-12). La familia y el
matrimonio fueron redimidos por
Cristo (cf. Ef 5,21-32), restaurados a
imagen de la Santisima Trinidad,
misterio del que brota todo amor
verdadero. La alianza esponsal,
inaugurada en la creacion y revelada
en la historia de la salvacion, recibe
la plena revelacion de su significado
en Cristo y en su Iglesia. De Cristo,



mediante la Iglesia, el matrimonio y
la familia reciben la gracia necesaria
para testimoniar el amor de Dios y
vivir la vida de comunidn. E1
Evangelio de la familia atraviesa la
historia del mundo, desde la creacion
del hombre a imagen y semejanza de
Dios (cf. Gn 1,26-27) hasta el
cumplimiento del misterio de la
Alianza en Cristo al final de los siglos
con las bodas del Cordero (cf. Ap
19,9)»",

La celebracion del matrimonio

El matrimonio nace del
consentimiento personal e
irrevocable de los esposos (cf.
Catecismo, 1626). «El consentimiento
matrimonial es el acto de la
voluntad, por el cual el varén y la
mujer se entregan y aceptan
mutuamente en alianza irrevocable
para constituir el matrimonio» (CIC,
1057 §2).



«La Iglesia exige ordinariamente
para sus fieles la forma eclesidstica
de la celebracion del

matrimonio» (Catecismo, 1631). Por
eso, «solamente son validos aquellos
matrimonios que se contraen ante el
Ordinario del lugar o el parroco, o un
sacerdote o didacono delegado por
uno de ellos para que asistan, y ante
dos testigos, de acuerdo con las
reglas establecidas» por el Codigo de
Derecho Canénico (CIC, 1108 §1).

Varias razones concurren para
explicar esta determinacion: el
matrimonio sacramental crea
derechos y deberes en la comunidad
de la Iglesia entre los esposos y para
con los hijos. Por ser el matrimonio
un estado de vida en la Iglesia, es
preciso que exista certeza sobre €l
(de ahi la obligacion de tener
testigos); y el caracter publico del
consentimiento protege el "Si" una
vez dado y ayuda a permanecer fiel a
él (cf. Catecismo, 1631).



«Las propiedades esenciales del
matrimonio son la unidad y la
indisolubilidad, que en el
matrimonio cristiano alcanzan una
particular firmeza por razon del
sacramento» (CIC, 1056). El marido y
la mujer «por el pacto conyugal ya no
son dos, sino una sola carne (Mt
19,6). Esta intima union, como mutua
entrega de dos personas, lo mismo
que el bien de los hijos, exigen plena
fidelidad conyugal y urgen su
indisoluble unidad»'®.

«La unidad del matrimonio aparece
ampliamente confirmada por la igual
dignidad personal que hay que
reconocer a la mujer y el varon en el
mutuo y pleno amor. La poligamia es
contraria a esta igual dignidad de
uno y otro y al amor conyugal que es
unico y exclusivo» (Catecismo, 1645).

«En su predicacion, Jesus ensefio sin
ambiguedad el sentido original de la
union del hombre y la mujer, tal



como el Creador la quiso al
comienzo: la autorizacion, dada por
Moisés, de repudiar a su mujer era
una concesion a la dureza del
corazon (cf. Mt 19, 8); la union
matrimonial del hombre y la mujer
es indisoluble: Dios mismo la
establecio: “Lo que Dios unio, que no
lo separe el hombre” (Mt 19,

6)» (Catecismo, 1614). En virtud del
sacramento, por el que los esposos
cristianos manifiestan y participan
del misterio de la unidad y del
fecundo amor entre Cristo y la Iglesia
(Ef 5, 32), la indisolubilidad adquiere
un sentido nuevo y mas profundo
acrecentando la solidez original del
vinculo conyugal, de modo que «el
matrimonio rato [esto es, celebrado
entre bautizados] y consumado no
puede ser disuelto por ningun poder
humano, ni por ninguna causa fuera
de la muerte» (CIC, 1141).

«El divorcio es una ofensa grave a la
ley natural. Pretende romper el



contrato, aceptado libremente por los
esposos, de vivir juntos hasta la
muerte. El divorcio atenta contra la
Alianza de salvacion de la cual el
matrimonio sacramental es un
signo» (Catecismo, 2384). «Puede
ocurrir que uno de los conyuges sea
la victima inocente del divorcio
dictado en conformidad con la ley
civil; entonces no contradice el
precepto moral. Existe una
diferencia considerable entre el
conyuge que se ha esforzado con
sinceridad por ser fiel al sacramento
del Matrimonio y se ve injustamente
abandonado y el que, por una falta
grave de su parte, destruye un
matrimonio candénicamente

valido» (Catecismo, 2386).

«Existen, sin embargo, situaciones en
que la convivencia matrimonial se
hace practicamente imposible por
razones muy diversas. En tales casos,
la Iglesia admite la separacion fisica
de los esposos y el fin de la



cohabitacion. Los esposos no cesan
de ser marido y mujer delante de
Dios; ni son libres para contraer una
nueva union. En esta situacioén dificil,
la mejor solucion seria, si es posible,
la reconciliacion» (Catecismo, 1649).
Si tras la separacion «el divorcio civil
representa la unica manera posible
de asegurar ciertos derechos
legitimos, el cuidado de los hijos o la
defensa del patrimonio, puede ser
tolerado sin constituir una falta
moral» (Catecismo, 2383).

Si tras el divorcio se contrae una
nueva union, aunque reconocida por
la ley civil, «el conyuge casado de
nuevo se halla entonces en situacion
de adulterio publico y

permanente» (Catecismo, 2384). Los
divorciados casados de nuevo,
aunque sigan perteneciendo a la
Iglesia, no pueden ser admitidos a la
Eucaristia, porque su estado y
condicion de vida contradicen
objetivamente esa unioén de amor



indisoluble entre Cristo y la Iglesia
significada y actualizada en la
Eucaristia. «La reconciliacion en el
sacramento de la penitencia —que
les abriria el camino al sacramento
eucaristico— puede darse
unicamente a los que, arrepentidos
de haber violado el signo de la
Alianza y de la fidelidad a Cristo,
estan sinceramente dispuestos a una
forma de vida que no contradiga la
indisolubilidad del matrimonio. Esto
lleva consigo concretamente que
cuando el hombre y la mujer, por
motivos serios —como, por ejemplo,
la educacion de los hijos—, no
pueden cumplir la obligacion de la
separacion, asumen el compromiso
de vivir en plena continencia, o sea
de abstenerse de los actos propios de
los esposos»’.

Estas normas se deben aplicar en la
l6gica de la compasion hacia las
personas fragiles, evitando poner
tantas condiciones a la misericordia



divina que la vacien de sentido®.

Esto significa tener en cuenta que el
penitente «aunque sea fiel a la
intencion de no pecar mas, la
experiencia pasada y la conciencia
de la debilidad presente suscitan el
temor de nuevas caidas; pero esto no
perjudica la autenticidad de la
intencion, cuando a ese temor se une
la voluntad, apoyada en la oracion,
de hacer lo posible para evitar la
culpa». El penitente, debido a las
circunstancias concretas en las que
se encuentra, puede no ser
plenamente responsable de sus
propios actos. El confesor debera
tenerlo en cuenta para valorar lo que
puede hacer para evitar la culpa, y
asi tener la certeza moral de la
suficiente contricion del penitente
para recibir la absoluciéon™.

En cualquier caso, si se produce una
nueva caida, la persona debe
acercarse al sacramento de la
confesion antes de comulgar. De



hecho, las relaciones sexuales con
alguien que no es el conyuge legitimo
son siempre, por su objeto,
intrinsecamente malas. Ademas,
como su arrepentimiento «es de por
si oculto, mientras que su condicion
de divorciados que se han vuelto a
casar es de por si manifiesta, sélo
podran acceder a la Comunion
eucaristica remoto scandalo»".
Finalmente, la Eucaristia recibida no
serd la meta del camino de
conversion, sino la preciosa ayuda
para seguir dando los pasos
necesarios para vivir en una
situacion que ya no contrasta con la
ensefianza de Jesus sobre el
matrimonio™?.

La paternidad responsable

«Por su naturaleza misma, la
institucién misma del matrimonio y
el amor conyugal estan ordenados a
la procreacion y a educacion de la
prole y con ellas son coronados como



su culminacion. Los hijos son,
ciertamente, el don mas excelente
del matrimonio y contribuyen
mucho al bien de sus mismos padres.
El mismo Dios, que dijo: “No es
bueno que el hombre esté solo (Gn 2,
18), y que hizo desde el principio al
hombre, varéon y mujer” (Mt 19, 4),
queriendo comunicarle cierta
participacion especial en su propia
obra creadora, bendijo al varén y a la
mujer diciendo: “Creced y
multiplicaos” (Gn 1, 28). De ahi que el
cultivo verdadero del amor conyugal
y todo el sistema de vida familiar que
de él procede, sin dejar posponer los
otros fines del matrimonio, tiende a
que los esposos estén dispuestos con
fortaleza de animo a cooperar con el
amor del Creador y Salvador, que
por medio de ellos aumenta y
enriquece su propia familia cada dia
mas» (Catecismo, 1652). Por ello,
entre «los conyuges que cumplen de
este modo la mision que Dios les ha
confiado, son dignos de mencion



muy especial los que de comun
acuerdo, bien ponderado, aceptan
con magnanimidad una prole mas
numerosa para educarla
dignamente»"?,

Aun con una disposicion generosa
hacia la paternidad, los esposos
pueden encontrarse «impedidos por
algunas circunstancias actuales de la
vida, y pueden hallarse en
situaciones en las que el numero de
hijos, al menos por cierto tiempo, no
puede aumentarse»"?. «Si para
espaciar los nacimientos existen
serios motivos, derivados de las
condiciones fisicas o psicoldgicas de
los conyuges, o de circunstancias
exteriores, la Iglesia ensefia que
entonces es licito tener en cuenta los
ritmos naturales inmanentes a las
funciones generadoras para usar del
matrimonio sélo en los periodos
infecundos y asi regular la
natalidad»"".



«Segun el designio de Dios, el
matrimonio es el fundamento de la
comunidad mas amplia de la familia,
ya que la institucion misma del
matrimonio y el amor conyugal estan
ordenados a la procreacion y
educacion de la prole, en la que
encuentran su coronacién»"?,

«El Creador del mundo establecio la
sociedad conyugal como origen 'y
fundamento de la sociedad humana;
la familia es por ello la célula
primera y vital de la sociedad»
Esta especifica y exclusiva dimension
publica del matrimonio y de la
familia reclama su defensa y
promocion por parte de la autoridad
civil.

[17]

En la Iglesia la familia es llamada
Iglesia doméstica porque la
especifica comunion de sus
miembros esta llamada a ser
«revelacion y actuacion especifica de
la comunidn eclesial»"®. «Los padres



han de ser para con sus hijos los
primeros predicadores de la fe, tanto
con su palabra como con su ejemplo,
y han de fomentar la vocacion propia
de cada uno, y con especial cuidado
la vocacion sagrada»™. «Aqui es
donde se ejercita de manera
privilegiada el sacerdocio bautismal
del padre de familia, de la madre, de
los hijos, de todos los miembros de la
familia, en la recepcion de los
sacramentos, en la oracion y en la
accion de gracias, con el testimonio
de una vida santa, con la renuncia y
el amor que se traduce en obras. El
hogar es asi la primera escuela de
vida cristiana y escuela del mas rico
humanismo. Aqui se aprende la
paciencia y el gozo del trabajo, el
amor fraterno, el perdon generoso,
incluso reiterado, y sobre todo el
culto divino por medio de la oracion
y la ofrenda de su vida» (Catecismo,
1657).

El sacramento del Orden



De entre el pueblo de Israel,
designado en Ex 19,6 como «reino de
sacerdotes», la tribu de Levi fue
escogida por Dios «para el servicio de
la Morada del Testimonio» (Nm 1,50);
a su vez, de entre los levitas se
consagraban los sacerdotes de la
antigua alianza con el rito de la
uncion (cf. Ex 29,1-7), al conferirles
una funcioén «en favor de los
hombres en lo que se refiere a Dios,
para ofrecer dones y sacrificios por
los pecados» (Hb 5,1). Como
elemento de la ley mosaica, este
sacerdocio es «introduccion a una
esperanza mejor» (Hb 7,19), «<sombra
de los bienes futuros», mas de por si
«no puede nunca, mediante unos
mismos sacrificios que se ofrecen sin
cesar afo tras ano, dar la perfeccion
a los que se acercan» (Hb 10,1).

El sacerdocio levitico prefiguro de
algun modo en el pueblo elegido la
plena realizacion del sacerdocio en
Jesucristo, no ligado ni a la



genealogia, ni a los sacrificios del
templo, ni a la Ley, sino solo al
mismo Dios (cf. Hb 6,17-20 y 7,1ss).
Por eso, fue «proclamado por Dios
Sumo Sacerdote a semejanza de
Melquisedec» (Hb 5,10), quien
«mediante una sola oblacion ha
llevado a la perfeccion para siempre
a los santificados» (Hb 10,14). En
efecto, el Verbo de Dios encarnado,
en cumplimiento de las profecias
mesianicas, redime a todos los
hombres con su muerte y
resurreccion, entregando su propia
vida en cumplimiento de su
condicion sacerdotal. Este
sacerdocio, que Jesus mismo
presenta en términos de
consagracion y mision (cf. Jn 10,14),
tiene, por tanto, valor universal: no
existe «una accion salvifica de Dios
fuera de la unica mediacion de
Cristo»™,

En la ultima cena, Jesus manifiesta la
voluntad de hacer participar a sus



apostoles de su sacerdocio,
expresado como consagracion y
mision: «Como tu me has enviado al
mundo, yo también los he enviado al
mundo. Y por ellos me santifico a mi
mismo, para que ellos también sean
santificados en la verdad» (Jn
17,18-19). Esta participacion se hace
realidad en distintos momentos a lo
largo del ministerio de Cristo que
pueden considerarse como los
sucesivos pasos que conduciran a la
institucion del orden sagrado:
cuando llama a los apostoles
constituyéndoles como colegio (cf.
Mc 3,13-19), cuando les instruye y los
envia a predicar (cf. Lc 9,1-6), cuando
les confiere el poder de perdonar los
pecados (cf. Jn 20,22-23), cuando les
confia la mision universal (cf. Mt
28,18-20); hasta la especialisima
ocasion en que les ordena celebrar la
Eucaristia: «haced esto en memoria
mia» (1 Cor 11,24). En la misién
apostolica ellos «fueron confirmados
plenamente el dia de Pentecostés»™".



Durante su vida, «no sélo tuvieron
diversos colaboradores en el
ministerio, sino que a fin de que la
mision a ellos confiada se continuase
después de su muerte, los apostoles,
a modo de testamento, confiaron a
sus cooperadores inmediatos el
encargo de acabar y consolidar la
obra por ellos comenzada [...] y les
dieron la orden de que, a su vez,
otros hombres probados, al morir
ellos, se hiciesen cargo del
ministerio». Es asi como «los obispos,
junto con los presbiteros y didconos,
recibieron el ministerio de la
comunidad para presidir sobre la
grey en nombre de Dios como
pastores, como maestros de doctrina,
sacerdotes del culto sagrado y

ministros dotados de autoridad»"®*.

En el Nuevo Testamento, el
ministerio apostolico es transmitido
a través de la imposicion de las
manos acompariada de una oracion
(cf. Hch 6,6; 1 Tm 4,14; 5,22; 2 Tm 1,6);



ésta es la praxis presente en los ritos
de ordenacion mads antiguos, como
los recogidos en la Traditio apostolica
y los Statuta Ecclesiae Antiqua. Este
nucleo esencial, que constituye el
signo sacramental, ha sido
enriquecido a lo largo de los siglos
por algunos ritos complementarios,
que pueden diferir segun las diversas
tradiciones liturgicas. «En el rito
latino, los ritos iniciales —la
presentacion y eleccion del
ordenando, la alocucion del obispo,
el interrogatorio del ordenando, las
letanias de los santos— ponen de
relieve que la eleccion del candidato
se hace conforme al uso de la Iglesia
y preparan el acto solemne de la
consagracion; después de ésta varios
ritos vienen a expresar y completar
de manera simbdlica el misterio que
se ha realizado: para el obispo y el
presbitero la uncion con el santo
crisma, signo de la uncidn especial
del Espiritu Santo que hace fecundo
su ministerio; la entrega del libro de



los evangelios, del anillo, de la mitra
y del baculo al obispo en sefial de su
mision apostolica de anuncio de la
palabra de Dios, de su fidelidad a la
Iglesia, esposa de Cristo, de su cargo
de pastor del rebafio del Sefior;
entrega al presbitero de la patenay
del caliz, "la ofrenda del pueblo
santo" que es llamado a presentar a
Dios; la entrega del libro de los
evangelios al didcono que acaba de
recibir la mision de anunciar el
evangelio de Cristo» (Catecismo,
1574).

Naturaleza y efectos del orden
recibido

Mediante el sacramento del orden se
confiere una participacion al
sacerdocio de Cristo segun la
modalidad trasmitida por la sucesion
apostolica. El sacerdocio ministerial
se distingue del sacerdocio comun de
los fieles, proveniente del bautismo y
de la confirmacion; ambos «se



ordenan el uno para el otro», mas
«su diferencia es esencial, no solo
gradual»®’'. Es propio y especifico del
sacerdocio ministerial ser «una
representacion sacramental de Cristo
Cabeza y Pastor»*, lo que permite
ejercer la autoridad de Cristo en la
funcion pastoral de predicacion y de
gobierno, y obrar in persona Christi
en el ejercicio del ministerio
sacramental.

La repraesentatio Christi Capitis
subsiste siempre en el ministro, cuya
alma ha sido sellada con el caracter
sacramental, impreso
indeleblemente en el alma en la
ordenacion. El caracter es, pues, el
efecto principal del sacramento, y
siendo realidad permanente hace
que el orden no pueda ser ni
repetido, ni eliminado, ni conferido
por un tiempo limitado. «Un sujeto
validamente ordenado puede
ciertamente, por causas graves, ser
liberado de las obligaciones y las



funciones vinculadas a la
ordenacion, o se le puede impedir
ejercerlas, pero no puede convertirse
de nuevo en laico en sentido
estricto» (Catecismo, 1583).

El orden en cada uno de sus grados
confiere ademas «la gracia del
Espiritu Santo propia de este
sacramento», que es «la de ser
configurado con Cristo Sacerdote,
Maestro y Pastor, de quien el
ordenado es constituido

ministro» (Catecismo, 1585). Esta
ministerialidad es tanto don como
tarea, pues el orden se recibe en vista
del servicio a Cristo y a los fieles, que
en la Iglesia conforman su Cuerpo
mistico. Mas especificamente, para el
obispo el don recibido es «el Espiritu
de gobierno que diste a tu amado
Hijo Jesucristo, y €1, a su vez,
comunico a los santos apodstoles»
Para el presbitero se pide a Dios el
don del Espiritu «para que sea digno
de presentarse sin reproche ante tu

[25]



altar, de anunciar el evangelio de tu
reino, de realizar el ministerio de tu
palabra de verdad, de ofrecerte
dones y sacrificios espirituales, de
renovar tu pueblo mediante el bafio
de la regeneracion; de manera que
vaya al encuentro de nuestro gran
Dios y Salvador Jesucristo»”®. En el
caso de los didconos, «con la gracia
sacramental, en comunion con el
obispo y su presbiterio, sirven al
Pueblo de Dios en el ministerio de la
liturgia, de la palabra y de la
caridad»™"".

Los grados del orden sagrado

El diaconado, el presbiterado y el
episcopado conservan entre si una
relacion intrinseca, como grados de
la Unica realidad sacramental del
orden sagrado.

El episcopado es «la plenitud del
sacramento del orden», llamado «en
la liturgia de la Iglesia y en el
testimonio de los santos padres



"supremo sacerdocio” o "cumbre del
ministerio sagrado"»"*. A los obispos
se les confia «el ministerio de la
comunidad para presidir sobre la
grey en nombre de Dios como
pastores, como maestros de doctrina,
sacerdotes del culto sagrado y
ministros dotados de autoridad»
Son sucesores de los apdstoles, y
miembros del colegio episcopal, al
que se incorporan inmediatamente
en virtud de la ordenacion,
conservando la comunion jerarquica
con el Papa, cabeza del colegio, y con
los demds miembros. Principalmente
a ellos corresponden las funciones de
capitalidad, tanto en la Iglesia
universal como presidiendo las
Iglesias locales, a las que rigen «como
vicarios y legados de Cristo», y 1o
hacen «con sus consejos, con sus
exhortaciones, con sus ejemplos,
pero también con su autoridad y con
su potestad sagrada»®”. De entre los
oficios episcopales «se destaca la
predicacion del Evangelio. Porque los

[29]



obispos son los pregoneros de la fe
que ganan nuevos discipulos para
Cristo y son los maestros auténticos,
es decir, herederos de la autoridad
de Cristo, que predican al pueblo que
les ha sido encomendado la fe que ha
de creerse y ha de aplicarse a la
vida», y «cuando ensefian en
comunion con el Romano Pontifice,
deben ser respetados por todos como
testigos de la verdad divina y
catdlica»™. Finalmente, como
administradores de la gracia del
supremo sacerdocio, ellos moderan
con su autoridad la distribucion sana
y fructuosa de los sacramentos:
«ellos regulan la administracion del
bautismo, por medio del cual se
concede la participacion en el
sacerdocio regio de Cristo. Ellos son
los ministros originarios de la
confirmacion, dispensadores de las
sagradas ordenes, y los moderadores
de la disciplina penitencial; ellos
solicitamente exhortan e instruyen a
su pueblo a que participe con fe y



reverencia en la liturgia y, sobre
todo, en el santo sacrificio de la
misa»?.

El presbiterado ha sido instituido por
Dios para que sus ministros
«tuvieran el poder sagrado del orden
para ofrecer el sacrificio y perdonar
los pecados y desemperiaran
publicamente, en nombre de Cristo,
la funcion sacerdotal en favor de los
hombres»"?. A los presbiteros se les
ha confiado la funcién ministerial
«en grado subordinado, con el fin de
que, constituidos en el orden del
presbiterado, fueran cooperadores
del orden episcopal para el recto
cumplimiento de la mision
apostdlica»®. Ellos participan «de la
autoridad con la que Cristo mismo
forma, santifica y rige su Cuerpo», y
por el orden sacramental recibido
«quedan marcados con un caracter
especial que los configura con Cristo
Sacerdote, de tal forma que pueden
obrar in persona Christi Capitis»™ .



Ellos «forman, junto con su obispo,
un presbiterio dedicado a diversas
ocupaciones»”® y desempefian su
mision en contacto inmediato con los
hombres. Mas concretamente, los
presbiteros «tienen como obligacion
principal anunciar a todos el
Evangelio de Cristo, para constituir e
incrementar el Pueblo de Dios,
cumpliendo el mandato del Sefior:
“Id por todo el mundo y predicad el
Evangelio a toda criatura”»"” . Su
funcion esta centrada «en el culto
eucaristico o comunion, en el cual, in
persona Christi agentes, y
proclamando su Misterio, juntan con
el sacrificio de su Cabeza, Cristo, las
oraciones de los fieles (cf. 1 Cor
11,26), representando y aplicando en
el sacrificio de la Misa, hasta la
venida del Sefior, el unico Sacrificio
del Nuevo Testamento, a saber, el de
Cristo que se ofrece a si mismo al
Padre, como hostia inmaculada (cf.
Hb 9,14-28)»"" . Ello va unido al
«ministerio de la reconciliacion y del



alivio», que ejercen «para con los
fieles arrepentidos o enfermos».
Como verdaderos pastores, «ellos,
ejercitando, en la medida de su
autoridad, el oficio de Cristo, Pastor y
Cabeza, reunen la familia de Dios
como una fraternidad, animada y
dirigida hacia la unidad y por Cristo
en el Espiritu, la conducen hasta Dios
Padre»"”,

Los diaconos constituyen el grado
inferior de la jerarquia. A ellos se les
imponen las manos «no en orden al
sacerdocio, sino al ministerio», que
ejercen como una repraesentatio
Christi Servi. Compete al diaconado
«]la administracion solemne del
bautismo, el conservar y distribuir la
Eucaristia, el asistir en nombre de la
Iglesia y bendecir los matrimonios,
llevar el viatico a los moribundos,
leer la Sagrada Escritura a los fieles,
instruir y exhortar al pueblo,
presidir el culto y oracion de los
fieles, administrar los sacramentales,



presidir los ritos de funerales y
sepelios»™”.

Ministro y sujeto

La administracion del orden en sus
tres grados esta reservada
exclusivamente al obispo: en el
Nuevo Testamento sdlo los apostoles
lo confieren, y, «dado que el
sacramento del orden es el
sacramento del ministerio apostolico,
corresponde a los obispos, en cuanto
sucesores de los apostoles, transmitir
“el don espiritual” (Lumen gentium,
21), “la semilla apostodlica” (Lumen
gentium, 20)» (Catecismo, 1576),
conservada a lo largo de los siglos en
el ministerio ordenado.

Para la licitud de la ordenacion
episcopal se requiere, en la Iglesia
latina, un explicito mandato
pontificio (cf. CIC, 1013); en las
Iglesias orientales esta reservada al
Romano Pontifice, al Patriarca o al
Metropolita, siendo siempre ilicita si



no existe mandato legitimo (cf. CCEO,
745). En el caso de ordenaciones
presbiterales y diaconales, se precisa
que el ordenante sea el obispo propio
del candidato, o haber recibido las
cartas dimisorias de la autoridad
competente (cf. CIC, 1015-1016); si la
ordenacion tiene lugar fuera de la
propia circunscripcion, es necesaria
la venia del obispo diocesano (cf. CIC,
1017).

Para la validez de la ordenacion, en
sus tres grados, es necesario que el
candidato sea varon y esté bautizado.
Jesucristo, en efecto, eligié como
apostoles solamente hombres, a
pesar de que entre quienes le
seguian se encontraban también
mujeres, que en varias ocasiones
demostraron una mayor fidelidad.
Esta conducta del Sefior es normativa
para toda la vida de la Iglesia y no
puede considerarse circunstancial,
pues ya los apostoles se sintieron
vinculados a esta praxis e



impusieron las manos solo a varones,
también cuando la Iglesia estaba
difundida en regiones donde la
presencia de mujeres en el
ministerio no hubiese suscitado
perplejidad. Los padres de la Iglesia
siguieron fielmente esta norma,
conscientes de tratarse de una
tradicion vinculante, que fue
adecuadamente recogida en decretos
sinodales. La Iglesia, en
consecuencia, «no se considera
autorizada a admitir a las mujeres a
la ordenacion sacerdotal»™".

Una ordenacion legitima y
plenamente fructuosa requiere
ademas, por parte del candidato, la
vocacion como realidad
sobrenatural, a la vez confirmada
por la invitacion de la autoridad
competente (la «llamada de la
jerarquia»). Por otra parte, en la
Iglesia latina rige la ley del celibato
eclesiastico para los tres grados; ella
«no es exigida, ciertamente, por la



naturaleza misma del sacerdocio»™”,

pero «tiene mucha conformidad con
el sacerdocio», pues con ella los
clérigos participan en la modalidad
célibe asumida por Cristo para
realizar su misién, «se unen a El mas
facilmente con un corazdn indiviso,
se dedican mas libremente en Ely
por El al servicio de Dios y de los
hombres». Con la entrega plena de
sus vidas a la mision confiada, los
ordenandos «evocan el misterioso
matrimonio establecido por Dios [...],
por el que la Iglesia tiene a Cristo
como Esposo unico. Se constituyen,
ademas en sefial viva de aquel
mundo futuro, presente ya por la fey
por la caridad, en que los hijos de la
resurreccion no tomaran maridos ni
mujeres»*’. No estan obligados al
celibato los didconos permanentes ni
los didconos y presbiteros de las
Iglesias orientales. Finalmente, para
ser ordenados se requieren
determinadas disposiciones internas
y externas, la edad y ciencia debidas,



el cumplimiento de los requisitos
previos a la ordenacion y la ausencia
de impedimentos e irregularidades
(cf. CIC, 1029-1042; CCEO, 758-762).
En los candidatos a la ordenacion
episcopal rigen condiciones
particulares que aseguran su
idoneidad (cf. CIC, 378).

Bibliografia

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

— San Josemaria, Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer, 87-112.

— San Josemaria, Homilia El
matrimonio, vocacion cristiana, en Es
Cristo que pasa, 22-30.

— San Josemaria, Homilia Sacerdote
para la eternidad, en Amar a la



Iglesia, Palabra, Madrid 1986, pp.
63-82.

™' San Pablo VI, Humanae Vitae, 8.

' San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 14.

Bl Ibid, 11.
“ Francisco, Amoris laetitia, 40.
Bl Francisco, Amoris laetitia, 63.

® «En el deber de transmitir la vida
humana y de educarla, lo cual hay
que considerar como su propia
mision, los conyuges saben que son
cooperadores del amor de Dios
Creador y como sus intérpretes [...],
los esposos cristianos, confiados en la
divina Providencia cultivando el
espiritu de sacrificio, glorifican al
Creador y tienden a la perfeccion en



Cristo cuando con generosa, humana
y cristiana responsabilidad cumplen
su mision procreadora» (Concilio
Vaticano II, Gaudium et Spes, 50).

"' San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 84. Cf. Benedicto XVI,
Sacramentum Caritatis, 22-11-2007,
29; Congregacion para la doctrina de
la fe, Carta sobre la recepcion de la
Comunion Eucaristica por parte de los
fieles divorciados que se han vuelto a
casar, 14-1X-1994; Catecismo, 1650.

8 Cf. Francisco, Amoris laetitia,
307-312.

® Juan Pablo II, Carta al Card.
William W. Baum y a los participantes
del curso anual sobre el fuero interno
organizado por la Penitenciaria
Apostolica, 22-111-1996; cf. Francisco,
Amoris laetitia, 311.

1O ¢f. Ibid., 303-305.



" pontificio Consejo para los textos
legislativos, Sobre la admisibilidad a
la sagrada comunion de los
divorciados que se han vuelto a casar,
24-VI-2000, 2.

U2l ¢f. Francisco, Amoris laetitia,

307-308.

31 Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, 50.

M4 1hid., 51.

51 San Pablo VI, Humanae Vitae, 16.

(161 «.a familia es el elemento natural

y fundamental de la sociedad y tiene
derecho a la proteccion de la
sociedad y del Estado» (ONU,
Declaracion Universal de los
Derechos Humanos, 10-XII-1948, art.
16).

U7 Cf. Consejo Pontificio para la

Familia, Familia, matrimonio y
uniones de hecho, Ciudad del



Vaticano 2000; Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Consideraciones
acerca de los proyectos de
reconocimiento legal de las uniones
entre personas homosexuales, Ciudad
del Vaticano 2003.

"8 San Juan Pablo II, Familiaris
Consortio, 21.

9 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 11.

% Congregacion para la Doctrina de
la Fe, Dominus Iesus, 14.

21 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 19.

221 1bid, 20.

231 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 10.

24 ¢f. San Juan Pablo II, Pastores
dabo vobis, 23.



251 pontifical Romano, Ordenacién
episcopal, Plegaria consacratoria.

%1 Rito bizantino, Plegaria de
ordenacion presbiteral.

27 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 29.

8 Ibid., 21.
9 1bid., 20.
B9 1bid., 27.
B Ibid., 25.
B2 Ibid., 26.

B3] Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, 2.

B34 1hid.
351 Ibid.

361 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28.



37 Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, 4.

381 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28.

B9 Ibid.
141 1hid, 29.

I San Juan Pablo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22-V-94, 2.

2] Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, 16.

“I Ibid.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/tema-24-el-
matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/
(24/12/2025)


https://opusdei.org/es-uy/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-24-el-matrimonio-y-el-orden-sacerdotal/

	Tema 24. Los sacramentos del Matrimonio y del Orden

