
opusdei.org

Tema 20. La
Eucaristía (2)

La Santa Misa es sacrificio en
un sentido propio y singular
porque re-presenta (= hace
presente), en el hoy de la
celebración litúrgica de la
Iglesia, el único sacrificio de
nuestra redención, porque es su
memorial y aplica su fruto.

12/12/2016

PDF► La Eucaristía (2)

RTF► La Eucaristía (2)

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/20.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/20.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La dimensión sacrificial de la
Santa Misa

1.1. ¿En qué sentido la Santa Misa
es sacrificio?

La Santa Misa es sacrificio en un
sentido propio y singular, “nuevo”
respecto a los sacrificios de las
religiones naturales y a los sacrificios
rituales del Antiguo Testamento: es 
sacrificio porque la Santa Misa re-
presenta (= hace presente), en el hoy
de la celebración litúrgica de la
Iglesia, el único sacrificio de nuestra
redención, porque es su memorial y
aplica su fruto (cfr. Catecismo,
1362-1367).

La Iglesia cada vez que celebra la
Eucaristía está llamada a acoger el

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


don que Cristo le ofrece y, por tanto,
a participar en el sacrificio de su
Señor, ofreciéndose con Él al Padre
por la salvación del mundo. Se
puede, por tanto, afirmar que la
Santa Misa es sacrificio de Cristo y de
la Iglesia.

Veamos con más detenimiento estos
dos aspectos del Misterio Eucarístico.

1.2. La Eucaristía, presencia
sacramental del sacrificio
redentor de Jesucristo

Como apenas hemos dicho, la Santa
Misa es verdadero y propio sacrificio
por su relación directa —de
identidad sacramental— con el
sacrificio único, perfecto y definitivo
de la Cruz [1]. Esta relación fue
instituida por Jesucristo en la Última
Cena, cuando entregó a los Apóstoles,
bajo las especies del pan y del vino, 
su Cuerpo ofrecido en sacrificio y su
Sangre derramada en remisión de los
pecados, anticipando en el rito



memorial lo que aconteció
históricamente, poco tiempo
después, sobre el Gólgota. Desde
entonces la Iglesia, bajo la guía y la
virtud del Espíritu Santo, no cesa de
cumplir el mandato de reiteración
que Jesucristo dio a sus discípulos:
«Haced esto en memoria mía [como
memorial mío]» (Lc 22,19; 1 Co
11,24-25). De este modo
“anuncia” (hace presente con la
palabra y el sacramento) “la muerte
del Señor” (es decir, su sacrificio: cfr.
Ef 5,2; Hb 9,26), “hasta que El
vuelva” (por tanto, su resurrección y
ascensión gloriosa) (cfr. 1 Co 11,26).

Este anuncio, esta proclamación
sacramental del Misterio Pascual del
Señor, es de una particular eficacia,
pues no sólo se representa in signo, o 
in figura, el sacrificio redentor de
Cristo, sino también se hace
verdaderamente presente: se
presencializa su Persona y el evento
salvífico conmemorado. El Catecismo



de la Iglesia Católica lo expresa del
siguiente modo: «La Eucaristía es el
memorial de la Pascua de Cristo, la
actualización y la ofrenda
sacramental de su único sacrificio, en
la liturgia de la Iglesia que es su
Cuerpo» ( Catecismo, 1362).

Por tanto, cuando la Iglesia celebra la
Eucaristía, por la consagración del
pan y del vino en el Cuerpo y en la
Sangre de Cristo, se hace presente la
misma Víctima del Gólgota, ahora
gloriosa; el mismo Sacerdote,
Jesucristo; el mismo acto de oferta
sacrificial (la oferta primordial de la
Cruz) inseparablemente unido a la
presencia sacramental de Cristo;
oferta siempre actual en Cristo
resucitado y glorioso [2]. Sólo cambia
la manifestación externa de esta
entrega: en el Calvario, mediante la
pasión y muerte de Cruz; en la Misa,
a través del memorial-sacramento: la
doble consagración del pan y del
vino en el contexto de la Plegaria



Eucarística (imagen sacramental de
la inmolación de la Cruz) [3].

En conclusión: la Última Cena, el
sacrificio del Calvario y la Eucaristía
están estrechamente relacionados: la
Última Cena fue la anticipación
sacramental del sacrificio de la Cruz;
la Eucaristía, que entonces instituyó
Jesucristo, perpetúa (hace presente) a
lo largo de los tiempos, allí donde se
celebra sacramentalmente, el único
sacrificio redentor del Señor, para
que todas las generaciones puedan
entrar en contacto con Cristo y
acoger la salvación que Él ofrece a la
entera humanidad [4].

1.3. La Eucaristía, sacrificio de
Cristo y de la Iglesia

La Santa Misa es sacrificio de Cristo y
de la Iglesia, porque cada vez que se
celebra el Misterio Eucarístico, ella,
la Iglesia, participa en el sacrificio de
su Señor, entrando en comunión con
Él —con su oferta sacrificial al Padre



— y con los bienes de la redención
que Él nos ha obtenido. Toda la
Iglesia ofrece y es ofrecida en Cristo
al Padre por el Espíritu Santo. Así lo
afirma la tradición viva de la Iglesia,
tanto en los textos de la liturgia como
en las enseñanzas de los Padres y del
Magisterio [5]. El fundamento de esta
doctrina se encuentra en el principio
de unión y cooperación entre Cristo y
los miembros de su Cuerpo,
claramente expuesto por el Concilio
Vaticano II: «En esta obra tan grande,
por la que Dios es perfectamente
glorificado y los hombres
santificados, Cristo asocia siempre
consigo a su amadísima Esposa la
Iglesia» [6].

La Iglesia ofrece con Cristo

La participación de la Iglesia —el
Pueblo de Dios, jerárquicamente
estructurado— en la oferta del
sacrificio eucarístico está legitimada
por el mandato de Jesús: «haced esto



en conmemoración mía [como
memorial mío]», y se refleja en la
fórmula litúrgica «memores...
offerimus… [ tibi Pater ]… gratias
agentes… hoc sacrificium» ,
frecuentemente utilizada en las
Plegarias Eucarísticas de la Iglesia
Antigua [7], e igualmente presente en
las actuales Plegarias Eucarísticas 
[8].

Como testimonian los textos de la
liturgia eucarística, los fieles no son
simples espectadores de un acto de
culto realizado por el sacerdote
celebrante; todos ellos pueden y
deben participar en la oferta del
sacrificio eucarístico, porque en
virtud del bautismo han sido
incorporados a Cristo y forman parte
de la «estirpe elegida, del sacerdocio
real, de la nación santa, del Pueblo
que Dios ha adquirido» (1 P 2,9); es
decir, del nuevo Pueblo de Dios en
Cristo, que Él mismo sigue reuniendo
en torno a sí, para que de un confín



al otro de la tierra ofrezca a su
nombre un sacrificio perfecto (cfr. 
Mal 1,10-11). Ofrecen no sólo el culto
espiritual del sacrificio de las propias
obras y de su entera existencia, sino
también —en Cristo y con Cristo— la
Víctima pura, santa e inmaculada.
Todo esto comporta el ejercicio del
sacerdocio común de los fieles en la
Eucaristía.

Entre la oferta de la Iglesia y la de
Cristo no hay yuxtaposición sino
identificación. Los fieles no ofrecen
un sacrificio diverso del de Cristo,
pues al unirse a Él hacen posible que
incorpore la oblación de la Iglesia a
la suya, de modo tal que la oferta de
la Iglesia llegue a ser la oferta misma
de Cristo. Y es Él, Jesucristo, quien
ofrece el sacrificio espiritual de los
fieles incorporado al suyo. La
relación entre estos dos aspectos no
puede caracterizarse como
yuxtaposición ni como sucesión, sino
como presencia de uno en el otro.



La Iglesia es ofrecida con Cristo

La Iglesia, en unión con Cristo, no
sólo ofrece el sacrificio eucarístico,
sino también es ofrecida en Él, pues
como Cuerpo y Esposa está
inseparablemente unida a su Cabeza
y a su Esposo.

La enseñanza de los Padres es muy
clara a este respecto. Para san
Cipriano la Iglesia ofrecida (la
oblación invisible de los fieles) está
simbolizada en la oferta litúrgica de
los dones del pan y del vino
mezclado con unas gotas de agua,
como materia del Sacrificio del Altar 
[9]. Para san Agustín es claro que en
el Sacrifico del Altar toda la Iglesia es
ofrecida con su Señor, y que esto se
manifiesta en la misma celebración
sacramental: «Esta ciudad
plenamente redimida, es decir, la
asamblea y la sociedad de los santos,
es ofrecida a Dios como un sacrificio
universal por el Sumo Sacerdote que,



bajo la forma de esclavo, se ofreció
por nosotros en su pasión, para hacer
de nosotros el cuerpo de una tan
gran Cabeza... Tal es el sacrificio de
los cristianos: “siendo muchos, no
formamos más que un solo Cuerpo
en Cristo” (Rm 12,5). La Iglesia
celebra este misterio en el
sacramento del altar, bien conocido
de los fieles, donde se muestra que
en lo que ella ofrece se ofrece a sí
misma» [10]. Para san Gregorio
Magno la celebración de la Eucaristía
es un estímulo para que imitemos el
ejemplo del Señor, ofreciendo
nuestra vida al Padre como hizo
Jesús; de este modo llegará a
nosotros la salvación que proviene
de la Cruz del Señor: «Es necesario
que cuando celebramos este
sacrificio eucarístico nos ofrezcamos
a Dios con contrición de corazón,
porque quienes celebramos los
misterios de la pasión del Señor
debemos imitar aquello que
hacemos. Y entonces la hostia



ocupará nuestro lugar ante Dios, si
nos hacemos hostias a nosotros
mismos» [11].

La misma liturgia eucarística no deja
de expresar la participación de la
Iglesia, bajo el influjo del Espíritu
Santo, en el sacrificio de Cristo:
«Dirige tu mirada sobre la ofrenda de
tu Iglesia, y reconoce en ella la
Víctima por cuya inmolación quisiste
devolvernos tu amistad, para que,
fortalecidos con el Cuerpo y la
Sangre de tu Hijo y llenos de su
Espíritu Santo, formemos en Cristo
un solo Cuerpo y un solo Espíritu.
Que Él nos transforme en ofrenda
permanente...» [12]. De modo
semejante se pide en la Plegaria
Eucarística IV: «Dirige tu mirada
sobre esta Víctima que Tú mismo has
preparado a tu Iglesia, y concede a
cuantos compartimos este Pan y este
Cáliz, que, congregados en un solo
Cuerpo por el Espíritu Santo, seamos



en Cristo Víctima viva para alabanza
de tu gloria».

La participación de los fieles consiste
ante todo en unirse interiormente al
sacrificio de Cristo, hecho presente
sobre el altar gracias al ministerio
del sacerdote celebrante. No puede
decirse en modo alguno que los fieles
“concelebren” con el sacerdote [13],
ya que sólo él actúa in persona Christi
Capitis. Pero si que concurren a la
celebración del sacrificio, por el
sacerdocio común recibido en el
bautismo. Esta participación interior
se ha de manifestar en la
participación exterior: en la
comunión (en estado de gracia), en
las respuestas y en las oraciones que
los fieles rezan con el sacerdote; en
las posturas; y también, a veces, en la
realización de algunos ritos, como la
proclamación de las lecturas o la
oración de los fieles.



Por lo que respecta al Magisterio
contemporáneo, baste citar ahora
este texto del Catecismo de la Iglesia
Católica: «La Eucaristía es
igualmente el sacrificio de la Iglesia.
La Iglesia, que es el Cuerpo de Cristo,
participa en la ofrenda de su Cabeza.
Con Él, ella se ofrece totalmente. Se
une a su intercesión ante el Padre
por todos los hombres. En la
Eucaristía, el sacrificio de Cristo es
también el sacrificio de los miembros
de su Cuerpo. La vida de los fieles, su
alabanza, su sufrimiento, su oración
y su trabajo se unen a los de Cristo y
a su total ofrenda, y adquieren así un
valor nuevo. El sacrificio de Cristo
presente sobre el altar da a todas las
generaciones de cristianos la
posibilidad de unirse a su
ofrenda» (Catecismo, 1368).

La doctrina apenas enunciada tiene
una importancia fundamental para
la vida cristiana. Todos los fieles
están llamados a participar en la



Santa Misa poniendo en ejercicio su
sacerdocio real, es decir, con la
intención de ofrecer la propia vida
sin mancha de pecado al Padre, con
Cristo, Víctima inmaculada, en
sacrificio espiritual-existencial,
restituyéndole con amor filial y en
acción de gracias todo lo que de Él
han recibido. De este modo la
caridad divina —la corriente de
amor trinitario, operante en la
celebración de la Eucaristía—
transformará su entera existencia.

Los fieles deben procurar que la
Santa Misa sea realmente centro y
raíz de su vida interior [14],
ordenando hacia ella todo su día, el
trabajo y todas sus acciones. Esta es
una manifestación capital del “alma
sacerdotal”. En esta línea san
Josemaría nos exhorta: «Lucha por
conseguir que el Santo Sacrificio del
Altar sea el centro y la raíz de tu vida
interior, de modo que toda la jornada
se convierta en un acto de culto —



prolongación de la Misa que has oído
y preparación para la siguiente—,
que se va desbordando en
jaculatorias, en visitas al Santísimo,
en ofrecimiento de tu trabajo
profesional y de tu vida familiar...» 
[15].

Las Misas sin participación de
pueblo, tienen también carácter
público y social. Sus efectos se
extienden a todo lugar y tiempo. De
ahí la gran conveniencia de que los
sacerdotes celebren todos los días,
aun cuando no pueda haber
participación de fieles [16].

2. Fines y frutos de la Santa Misa

La Santa Misa, en cuanto es re-
presentación sacramental del
sacrificio de Cristo, tiene los mismos
fines que el sacrificio de la Cruz [17].
Estos fines son: el fin latréutico
(alabar y adorar a Dios Padre, por el
Hijo, en el Espíritu Santo); el fin
eucarístico (dar gracias a Dios por la



creación y la redención); el
propiciatorio (desagraviar a Dios por
nuestros pecados); y el impetratorio
(pedir a Dios sus dones y sus gracias).
Esto se expresa en las diversas
oraciones que forman parte de la
celebración litúrgica de la Eucaristía,
especialmente en el Gloria, en el
Credo, en las diversas partes de la
Anáfora o Plegaria Eucarística
(Prefacio, Sanctus, Epíclesis,
Anámnesis, Intercesiones, Doxología
final), en el Padre Nuestro, y en las
oraciones propias de cada Misa:
Oración Colecta, Oración sobre las
ofrendas, Oración después de la
Comunión.

Por frutos de la Misa se entienden los
efectos que la virtud salvífica de la
Cruz, hecha presente en el sacrificio
eucarístico, genera en los hombres
cuando la acogen libremente, con fe,
esperanza y amor al Redentor. Estos
frutos comportan esencialmente un
crecimiento en la gracia santificante



y una más intensa conformación
existencial con Cristo, según el modo
específico que la Eucaristía nos
ofrece.

Tales frutos de santidad no se
determinan idénticamente en todos
los que participan en el sacrificio
eucarístico; serán mayores o
menores según la inserción de cada
uno en la celebración litúrgica y en la
medida de su fe y devoción. Por
tanto, participan de manera diversa
de los frutos de la Santa Misa: toda la
Iglesia; el sacerdote que celebra y los
que, unidos con él, concurren a la
celebración eucarística; los que, sin
participar a la Misa, se unen
espiritualmente al sacerdote que
celebra; y aquellos por quienes la
Misa se aplica, que pueden ser vivos
o difuntos [18].

Cuando un sacerdote recibe una
oferta para que aplique los frutos de



la Misa por una intención, queda
gravemente obligado a hacerlo [19].

Ángel García Ibáñez

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1356-1372.

Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20.

Benedicto XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 6-15; 34-65.

Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, 36-47;
48-79.



Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía La Eucaristía,
misterio de fe y de amor, en Es Cristo
que pasa , 83-94.

J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 29-44;
45-60; 61-80.

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
49-80;153-240.

A. García Ibáñez, La Santa Misa,
centro y raíz de la vida del cristiano,
«Romana» 28 (1999), pp. 148-165.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía , en C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 358-360.



[1] El Catecismo de la Iglesia Católica
lo expresa así: «El sacrificio de Cristo
y el sacrificio de la Eucaristía son,
pues, un único sacrificio » ( 
Catecismo , 1367).

[2] En esta línea el Catecismo de la
Iglesia Católica afirma: «En la liturgia
de la Iglesia, Cristo significa y realiza
principalmente su Misterio Pascual.
Durante su vida terrestre Jesús
anunciaba con su enseñanza y
anticipaba con sus actos el Misterio
Pascual. Cuando llegó su hora (cfr. Jn
13,1; 17,1), vivió el único
acontecimiento de la historia que no
pasa: Jesús muere, es sepultado,
resucita de entre los muertos y se
sienta a la derecha del Padre “una
vez por todas” ( Rm 6,10; Hb 7,27;
9,12). Es un acontecimiento real,
sucedido en nuestra historia, pero
absolutamente singular: todos los
demás acontecimientos suceden una
vez, y luego pasan y son absorbidos
por el pasado. El Misterio Pascual de



Cristo, por el contrario, no puede
permanecer solamente en el pasado,
pues por su muerte destruyó a la
muerte, y todo lo que Cristo es y todo
lo que hizo y padeció por los
hombres participa de la eternidad
divina y domina así todos los tiempo
y en ellos se mantiene
permanentemente presente. El
acontecimiento de la cruz y de la
resurrección permanece y atrae todo
hacia la Vida» ( Catecismo , 1085).

[3] El signo sacramental de la
Eucaristía no causa de nuevo, no
produce ni reproduce la realidad
hecha presente (no vuelve a renovar
el sacrificio cruento de la cruz, pues
Cristo ha resucitado y «la muerte no
tiene ya dominio sobre Él» ( Rm 6,9),
ni causa en Cristo nada que no posea
ya plena y definitivamente: no exige
nuevos actos de inmolación y de
oferta sacrificial en Cristo glorioso).
La Eucaristía simplemente hace
presente una realidad preexistente:



la Persona de Cristo —el Verbo
encarnado, que fue crucificado y ha
resucitado— y, en Él, del acto
sacrificial de nuestra redención. El
signo sólo le ofrece un nuevo modo
de presencia, sacramental,
permitiendo, como veremos a
continuación, la participación de la
Iglesia en el sacrificio del Señor.

[4] En este sentido afirma il Concilio
Vaticano II: «La obra de nuestra
redención se efectúa cuantas veces se
celebra en el altar el sacrificio de la
cruz, por medio del cual Cristo, “que
es nuestra Pascua, ha sido
inmmolado” (1 Co 5,7)» (Const. 
Lumen gentium , 3).

[5] Cfr. Catecismo , 1368-1370.

[6] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , 7.

[7] Cfr. Plegaria Eucarística de la 
Tradición Apostólica de san Hipólito; 



Anáfora de Addai y Mari ; Anáfora de
san Marcos .

[8] Cfr. Misal Romano, Plegaria
Eucarística I ( Unde et memores y 
Supra quae ); Plegaria Eucarística III (
Memores igitur; Respice, quaesumus e
Ipse nos tibi ); expresiones
semejantes se encuentran en las
Plegarias II y IV.

[9] Cfr. San Cipriano, Ep . 63,13: CSEL
3,71.

[10] San Agustín, De civ. Dei , 10,6:
CCL 47,279.

[11] San Gregorio Magno, Dialog.,
4,61,1: SChr 265,202.

[12] Misal Romano, Plegaria
Eucarística III: Respice, quaesumus e 
Ipse nos tibi.

[13] Cfr. Pío XII, Carta Encíclica 
Mediator Dei : DS 3850; Congregación
para el Culto Divino y la Disciplina de



los Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum , 42.

[14] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa , 87.

[15] San Josemaría, Forja, 69.

[16] Cfr. Concilio de Trento, Doctrina
sobre el Santísimo Sacrificio de la
Misa , cap. 6: DS 1747; Concilio
Vaticano II, Decreto Presbyterorum
Ordinis , 13; Juan Pablo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 31; Benedicto
XVI, Ex. Ap. Sacramentum caritatis ,
80.

[17] Esta identidad de fines se basa
no sólo en la intención de la Iglesia
celebrante, sino sobre todo en la
presencia sacramental del mismo
Jesucristo: en Él aún son actuales y
operativos los fines por los que
ofreció su vida al Padre (cfr. Rm 8,34;
Hb 7,25).



[18] La aplicación de la que
hablamos —se trata de una especial
oración de intercesión— no
comporta ningún automatismo en la
salvación; a dichos fieles la gracia no
llega de modo mecánico, sino en la
medida de su unión con Dios por la
fe, la esperanza y el amor.

[19] Cfr. CIC, 945-958. Con esta
aplicación particular, el sacerdote
celebrante no excluye de las
bendiciones del sacrificio eucarístico
a los otros miembros de la Iglesia, ni
a la entera humanidad; simplemente
incluye a algunos fieles de un modo
especial.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-uy/article/tema-20-la-eucaristia-2/


opusdei.org/es-uy/article/tema-20-la-
eucaristia-2/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/tema-20-la-eucaristia-2/
https://opusdei.org/es-uy/article/tema-20-la-eucaristia-2/

	Tema 20. La Eucaristía (2)

