
opusdei.org

Ser santo no es ser
una estatua con un
halo dorado

Hasta que cumplió 65 años se
declaró agnóstico irreductible
pero tras su conversión San
Josemaría pasó a jugar un papel
cada vez más importante en su
vida; destaca también la visión
del fundador del Opus Dei,
quien con su “empuja a la
Iglesia hacia sus raíces
originales más puras”

08/08/2006



Cuando muere un hombre común,
por grandes que sean sus títulos, sus
obras y conquistas, su recuerdo se
desvanece inevitablemente con el
correr del tiempo. El signo de la
verdadera grandeza lo marca, en
cambio, el impacto que crece en vez
de decaer, que convierte una vida
terrena en el punto de partida de un
camino que se ensancha y se bifurca
incesantemente para que más y más
personas lo recorran con los pies
ligeros de la alegría, el paso firme de
la esperanza confiada y el respaldo
motriz de la paz personal.

Esta es la trascendencia de Josemaría
Escrivá. Quienes lo conocieron y
trataron en sus años en la Tierra
vivieron directamente la férrea
solidez contagiosa de su fe, su guía
constante sobre cómo ser mejor, su
penetrante sentido del humor y,
sobre todo, la paz trasmitida por
cada una de sus palabras, sus gestos,
sus acciones. Estas personas podrían



considerarse privilegiadas. Pero no
es así, porque todos sin excepción,
aún quienes no alcanzamos a verlo
antes de su muerte, vivimos su
presencia con la misma intensidad y
los mismos resultados que quienes
compartieron con él años, días u
horas.

La razón es que la fuerza de su
santidad persiste, no ya incambiada
sino acrecentada, a medida que
pasan los años. Haber convivido con
él tiene que haber sido gratificante
pero no indispensable, porque el
sentido de la misión que justificó su
existencia es igualmente poderoso
después de su muerte. Lo es
físicamente a través de las
grabaciones de sus apariciones
públicas, de sus escritos y de la
voluminosa bibliografía producida
por quienes le conocieron y
acompañaron hasta 1975. Todos
estos elementos empujan, en mayor o
menor grado dependiendo de la



disposición de cada uno, a la vida
humilde y empeñosa en el trabajo, en
la familia, en la amistad hacia la
meta de la rectitud.

Pero más importante aún que los
elementos disponibles a nuestros
sentidos es la percepción intangible
de la forma en que influye cada día
más en la vida de quienes no lo
conocimos. Para el autor de estas
líneas, agnóstico irreductible hasta
los 65 años, Escrivá era hasta ese
momento sólo una referencia más en
la compleja historia de la Iglesia del
siglo XX, sacudida por los avatares de
la guerra civil española y la segunda
guerra mundial, por el Concilio
Vaticano de la década de los 60 y los
conflictos convulsivos de la llamada
teología de la liberación.

Todo cambió en poco tiempo. A
partir de la conversión, el fundador
del Opus Dei, muerto varios años
antes, fue asumiendo un papel cada



vez más importante en mi vida,
mucho más de lo que explicaría el
mero estudio de su prédica, las
lecturas sobre su vida o la atracción
de su imagen filmada. Desde hace ya
bastante tiempo basta invocarlo,
habitualmente en la conversación
informal como un agregado a las
oraciones a Dios, para que una
sensación notoria de paz interior
disipe o al menos mitigue momentos
de tribulación o desaliento.

No es misticismo ni la debilidad de
engañarse a uno mismo buscando
cualquier refugio que esté a mano
para escapar a alguna dificultad sino
una realidad notoria. Es como la
reacción de un amigo al que se
admira, con quien se habla de un
problema y responde tratando de
ayudar en su solución. Es irrelevante
especular si la presencia influyente
de Josemaría Escrivá en quienes se
acercan a él encaja en algún peldaño
de la escalera do los milagros que



llevaron a la Iglesia a decidir su
canonización.

Los milagros no son más que una
expresión sobrenatural de Dios,
ejercida directamente por el Señor o
delegada en personas elegidas, que
fortalece o modifica ocasionalmente
las leyes que rigen la vida natural de
los hombres. Quienes tienen fe los
aceptan sin cuestionamientos como
un hecho dispuesto por un Dios
creador que todo lo puede. Quienes
no la tienen, los niegan basándose en
un concepto racional estrecho, que
soslaya que la razón no está
contrapuesta a la fe sino que, al
contrario, la complementa, la
vigoriza y hasta ayuda a hallarla y
explicarla.

El fundador del Opus Dei insiste en
audacia y fortaleza para buscar en la
Tierra el camino hacia la santidad.
Ser santo no significa estar en una
pintura o una estatua con un halo



dorado sobre la cabeza. Significa la
plenitud de llevar una vida que
agrade a Dios y que sirva de ejemplo
a los demás e incite a tratar de
emularla. Este apostolado fue
cumplido por el Beato Josemaría en
la Tierra, con una visión que empuja
a la Iglesia hacia sus raíces originales
más puras. Y resulta claro que, desde
el lugar que hoy ocupa en el Cielo
entre los santos, sigue trabajando
con el mismo ahínco minucioso en la
misión que inició en 1928, con la
diferencia de que en vez de ocuparse
de un pequeño puñado de seguidores
hoy tiene que atender a multitudes.

José María Orlando,
Periodista // Libro "San
Josemaría y los uruguayos", año
2002



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/ser-santo-no-
es-ser-una-estatua-con-un-halo-dorado/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/ser-santo-no-es-ser-una-estatua-con-un-halo-dorado/
https://opusdei.org/es-uy/article/ser-santo-no-es-ser-una-estatua-con-un-halo-dorado/
https://opusdei.org/es-uy/article/ser-santo-no-es-ser-una-estatua-con-un-halo-dorado/

	Ser santo no es ser una estatua con un halo dorado

