opusdei.org

Sembrar amor,
cosechar una cultura
del don: Un legado
de san Josemaria

Durante las conferencias
BeDoCare celebradas en Kenia
el pasado octubre, el P. Javier
del Castillo, vicario general del
Opus Dei, pronuncio una
conferencia en la que invito a
los participantes a reflexionar
sobre la “cultura del don”,
arraigada en el “si” diario de las
personas, la generosidad y el
espiritu de servicio, en tres
areas clave: familia, trabajo
profesional y cuidado y caridad
social.



13/11/2025

Indice

1. Introduccidn: Strathmore

2. Sembrar Amor: «Pon amor
donde no hay amory
cosechards amor»

3. BeDoCare: «Es bueno que
existas [...] Es necesario que
existas»

4. Desafios del Individualismo y el
Consumismo

5. El Legado de san Josemaria en
la familia, el trabajo y el
cuidado de los demas

6. Conclusion: la actitud de la
escucha y la ‘cultura del don’




1. Introduccion: Strathmore

En 1957, Mons. Gastone Perrelli,
Delegado Apostdlico para Africa
Oriental y Occidental, solicité a San
Josemaria, fundador del Opus Deli,
que promoviera una universidad con
espiritu catdlico en Kenia. En aquel
momento, Kenia se encontraba en
camino hacia la independencia, que
se lograria en diciembre de 1963. Dos
miembros del Opus Dei llegaron a
Nairobi en 1958, y en 1961 comenzo
Strathmore College.

Strathmore fue el primer college
interracial en Africa Oriental. Habia
sido fundado con la condicion
expresa de que fuera “interracial” y
“abierto a no catolicos y no
cristianos”™. En 1962, las mujeres del
Opus Dei fundaron, con esas mismas
condiciones, Kianda College”. El
mismo criterio oriento los inicios del
Opus Dei en Nigeria y en otras partes

del continente africano™ : «No hay



mas que una raza, la raza de los hijos
de Dios»™, proclamé muchas veces
san Josemaria. Desde el punto de
vista institucional, fue un logro
extraordinario, una verdadera sefal
de fraternidad adelantada a su
tiempo.

Pero el nucleo de la reflexion de hoy
es este: para que las instituciones
prosperen y perduren a lo largo de la
historia, requieren algo mas que
ideales nobles y estructuras solidas.
Necesitan el “si” diario de las
personas que las integran —su
generosidad, compromiso y espiritu
de servicio— para darles vida. Con
esta respuesta viva, incluso las
instituciones mas grandes y
expuestas a la inmovilidad no solo
perduran, sino que se convierten en
fuentes de renovacion y fecundidad
para generaciones. Esta es la tension
creativa que recorre la historia: las
estructuras son necesarias, pero una
cultura del don es igualmente vital.



Strathmore y Kianda no son
simplemente monumentos a una
vision pasada; son una continua
invitacion. Cada generacion de
profesores, de estudiantes y de
empleados esta llamada a elegir de
nuevo, a hacer de la apertura, la
libertad y la fraternidad una realidad
viva y no solo unas bonitas palabras
en la pestafia de mision de un sitio
web. Es precisamente por esto por lo
que BeDoCare comienza con la
palabra ‘BE’ (SER): solo al
convertirnos, al moldear quiénes
somos interiormente, nuestro

‘hacer’ (DO) y nuestro ‘cuidar’ (CARE)
pueden tener la profundidad y la
consistencia necesarias para sostener
una verdadera cultura del don.

2. Sembrar Amor: «Pon amor
donde no hay amor y
cosecharas amor»

La siembra es una de las imagenes de
esperanza mas impactantes de la



Escritura. Una semilla es pequefia y
fragil, y facilmente pasa inadvertida.
Sin embargo, una vez que entra en la
tierra, lleva un poder oculto. Jesus
nos dice: «Sali6 el sembrador a
sembrar su semilla» (Lc 8,5). Y el
sembrador esparce no con
moderacién sino en abundancia, casi
temerariamente, confiando a Dios la
cosecha.

El amor funciona de la misma
manera: dado libremente, mas alla
de todo calculo, da fruto porque Dios
lo hace crecer. San Josemaria vio en
el gesto del sembrador la
magnanimidad de Dios mismo, y
también la forma en que el Opus Dei
debia extenderse: transmitiendo la
semilla de la santidad
generosamente, en todas las
circunstancias, abundantemente, sin
distincion de personas o ambientes,
sin interés propio. Su mensaje es la
llamada universal a la santidad:



«A cada uno llama a la santidad, de
cada uno pide amor: jovenes y
ancianos, solteros y casados, sanos y
enfermos, cultos e ignorantes,
trabajen donde trabajen, estén donde
estén»®,

Sembrar es compartir el amor que
hemos recibido. Cada corazon
ganado para Cristo se convierte en
un nuevo sembrador. Y cada
pequeiio don —un acto de paciencia,
una palabra de aliento, un sacrificio
oculto— extiende la cadena.

San Juan Pablo II nos recordo: «El
hombre no puede vivir sin amor. El
permanece para si mismo un ser
incomprensible, [...] sino se le revela
el amor, si no se encuentra con el
amor, si no lo experimenta y lo hace
propio, si no participa en €l
vivamente»™.

Sembrar amor es, por lo tanto, el
comienzo de una nueva cultura. Pero



debe hacerse al estilo de Dios: con la
mano abierta, confiada, generosa.

San Juan de la Cruz lo reflejo cuando
escribid: «Donde no hay amor, pon
amor y sacards amor»'",

Esto se produce cuando damos
libremente a los demas y creamos asi
las condiciones para una respuesta
que es igualmente libre, ya que un
don deja de ser un don cuando lleva
consigo una expectativa de
recompensa. A lo que da lugar esta
dinamica es una espiral de donacion
que también es dar vida, un proceso
cuyos efectos desafian la
cuantificacion. Un ejemplo notable
ocurrio en los Estados Unidos en
2011, cuando un donante de rifion
altruista, obrando sin beneficio
personal, inicié una cadena nacional
de trasplantes. Su decision
desencadeno una secuencia de
intercambios que salvo docenas de
vidas, demostrando el incalculable



efecto domino de la auténtica
generosidad™.

3. BeDoCare: «Es bueno que
existas [...] Es necesario que
existas»

Nuestra identidad mds profunda es
la de hijos de Dios. Es la fuente de
nuestro significado. De esto fluye
nuestro deseo de tratarnos unos a
otros como verdaderos hermanos y
hermanas, hijos del mismo Padre,
compartiendo la misma dignidad. Y
la forma concreta de vivir esta
identidad es a través del don de uno
mismo: amandonos y cuidandonos
unos a otros. Como declar¢ el
prelado del Opus Dei en la primera
Conferencia BeDoCare, «<somos
corresponsables de cuidar el mundo,
estableciendo relaciones fundadas en
la caridad, la justicia y el respeto,
especialmente superando la
enfermedad de la indiferencia»”'.



De hecho, somos corresponsables del
florecimiento mutuo. Como explica el
Cardenal Ratzinger: «El hombre es
esa extrafia criatura que necesita no
solo el nacimiento fisico sino
también la apreciacion para
subsistir. Esta es la raiz de lo que
llamamos hospitalidad o cuidado [...]
Para que un individuo se acepte a si
mismo, alguien debe decirle: ‘Es
bueno que existas’. Debe decirse, no
con palabras, sino con ese acto de
todo el ser que llamamos amor.
Porque la forma del amor es querer
la existencia del otro y, al mismo
tiempo, hacerla florecer de nuevo. La
clave del yo reside en el tii; el camino
hacia el tu pasa a través del yo»"".

Viktor Frankl, el psiquiatra vieneés
encarcelado en Auschwitz,
experimento este amor que le dio
vida cuando un dia un capataz le dio
en secreto un trozo de pan. Fl afirma:
«me dio algo mas, un "algo"” humano
que hizo que se me saltaran las



lagrimas: la palabra y la mirada con
que aquel hombre acompaiio el
regalo»™",

Si esto puede ocurrir a nivel
humano, con el advenimiento del
cristianismo, como afade Joseph
Ratzinger, no solo decimos al otro “es
bueno que existas”, sino “es
necesario que existas”™”. Esta es la
raiz misma del cuidado. No es
lastima, ni condescendencia, sino el
reconocimiento de la dignidad del
otro arraigada en la imagen de Dios
dentro de él.

El legado de San Josemaria no es
principalmente tedrico sino
existencial. Flinici6 en la Iglesia un
camino de santificacion en la vida
ordinaria. Descubrir a Dios en el
trabajo y la vida cotidiana cambia
nuestra manera de ver a los demas:
todos merecen amor y justicia; todos
son dignos de nuestra auto-donacion.
Eso es lo que estan haciendo en



BeDoCare: recordarle a cada persona
que su existencia no solo es buena
sino necesaria, y que en su fragilidad
convoca lo mejor de nuestra
humanidad.

Como san Josemaria repetia tan a
menudo: «Tu, por tu condiciéon de
cristiano, no puedes vivir de espaldas
a ninguna inquietud, a ninguna
necesidad de tus hermanos los
hombres»™"?,

4. Desafios del Individualismo
y el consumismo

Pero este planteamiento encuentra
un ambiente hostil. El
individualismo nos insta a
aferrarnos, acumular y medir cada
relacion por el beneficio; el
consumismo alimenta una
insatisfaccion permanente, haciendo
que las personas y las sociedades
estén inquietas y cerradas en si
mismas. Juntos, erosionan los lazos



personales y comunitarios, dejando a
los mas débiles—Ilos enfermos, los
pobres, los no nacidos, los ancianos,
los migrantes—en una situacion de
mayor vulnerabilidad. El resultado
es la fragmentacion e incluso la
agresividad, ya que terminamos
defendiendo “lo nuestro” a cualquier
precio.

Esta combinacion produce lo que el
Papa Francisco ha llamado “cultura
del descarte”: «<Hay quienes
presumen de poder determinar,
basandose en criterios utilitarios y
funcionales, cuando una vida tiene
valor y merece la pena ser vivida.
Este tipo de mentalidad puede
conducir a graves violaciones de los
derechos de los mas débiles, a
grandes injusticias y desigualdades
cuando uno se guia
predominantemente por la logica del
beneficio, la eficacia o el éxito»"*.



La tentacion es mantener estos
desafios en lo abstracto. Pero no son
abstractos: invaden los espacios mas
intimos de la vida. Fracturan la
familia, reducen el trabajo a
transaccion y erosionan el cuidado
mutuo. Por eso el legado de San
Josemaria nos interpela con tanta
urgencia. Y por eso la logica del don
debe ser replantada precisamente
donde el individualismo y el
consumismo nos hieren mas
profundamente.

5. El Legado de san Josemaria
en la familia, el trabajo y el
cuidado de los demas

a. El don en la Familia

La familia es la primera escuela del
don. En el ambito de la familia, los
actos ocultos de servicio —lavar
platos, vendar una herida, planchar
ropa para un evento familiar



especial— se convierten en un
aprendizaje diario del amor.

Esta conviccion llevéd a san Josemaria
a afirmar que el matrimonio es una
vocacion cristiana, una llamada de
Dios"™": «Los esposos cristianos han
de ser conscientes de que estan
llamados a santificarse santificando,
de que estan llamados a ser
apostoles, y de que su primer
apostolado esta en el hogar. Deben
comprender la obra sobrenatural
que implica la fundacion de una
familia, la educacion de los hijos, la
irradiacion cristiana en la
sociedad»"®.

Para muchos, la “familia” incluye
naturalmente la red extendida de
primos, tias, tios y abuelos. Un nifio
no crece solo; es criado por toda una
comunidad. Los abuelos transmiten
sabiduria, los hermanos mayores
asumen la responsabilidad de los
mas jovenes y los parientes



intervienen cuando los padres tienen
dificultades. Las cargas y las alegrias
de un hogar son compartidas por
todos. Esta solidaridad viva surge de
pertenecerse unos a otros y de
reconocer que todos somos hijos de
Dios.

Pero el consumismo socava todo
esto. Al hacernos olvidar a Dios,
desvincula la sexualidad del don,
reduciéndola, en esencia, a
mercancia. Los hijos se convierten en
“derechos” o en “productos” no
deseados. La vida familiar en si
misma es remodelada por la
dominacion y el propio interés.

El antidoto es redescubrir la
complementariedad como auto-
donaciéon. Como ensefio Juan Pablo
II: «La persona humana [...] nunca
debe ser tratada por otro como
medio para un fin; la persona es un
bien hacia el cual la unica actitud
adecuada es el amor»"".



Los hijos, también, son un don, no
una propiedad. De hecho, a menudo
se les llama “la riqueza de la familia”,
en algunas sociedades, naturalmente
no en términos economicos. Son la
verdadera riqueza porque encarnan
la esperanza y la continuidad.

En la familia, los hijos “respiran”
amor a través de padres, hermanos y
parientes. Aprenden a compartir y a
dialogar, a verse a si mismos como
hijos y hermanos, a captar la justicia
y a practicar tanto el dar como el
recibir el perddn. De este modo
descubren su propia vulnerabilidad
y la de los demas.

La familia se convierte asi en la
escuela donde se forman actitudes
que luego dan forma a la vida social
mas amplia. Entre estas, el perdony
la reconciliacion destacan como
esenciales en un mundo marcado
por las heridas que nos infligimos
unos a otros. Las disputas dentro de



las familias a menudo se resuelven a
través de la mediacién de los
mayores, que ensefian que la paz es
mas valiosa que el orgullo. Aqui es
donde comienza la reconciliacion: en
el hogar, en la aldea, alrededor del
fogon familiar.

Y no se queda ahi. Las lecciones
aprendidas en estas pequeias
reconciliaciones se propagan hacia la
sociedad. Cuando las familias
aprenden a perdonar, las
comunidades se vuelven capaces de
paz. Cuando el perdon falla en casa,
su ausencia se siente mucho mas
alla, alimentando ciclos de hostilidad
y division, incluso, como vemos hoy
en dia, en guerras y conflictos que
marcan a naciones enteras. En este
sentido, el perdon aprendido en casa
se vuelve cada vez mas vital para
nuestro mundo.

El perdodn es, de hecho, el acto mas
gratuito de todos, devolviendo bien



por mal. Como afirma el papa Leon
XIV: «El perddn que nos ensefia Jesus
no espera el arrepentimiento del que
ofende, sino que se ofrece primero,
como don gratuito, aun antes de ser
acogido»"?,

Asi, la familia no es solo una unidad
privada: es el semillero de una
cultura del don para la sociedad,
donde cada miembro es necesario y
nadie se siente aislado de los demas.
Es ahi, en esas redes de parentescoy
de cuidado, donde la vida misma se
da libremente, y por lo tanto solo
crece en significado cuando se
entrega tan libremente como se
recibié. Como ensefia Jesus: “Gratis
habéis recibido, dad gratis» (Mt 10,8);
o como dice el proverbio swahili, Mti
haukui bila mizizi —un arbol no
crece sin raices—, recordandonos
que el don de la vida se sostiene y se
transmite dentro de la familia y la
comunidad.



b. El don en el trabajo
profesional

El trabajo es otro campo privilegiado
para la auto-donacion. Sin embargo,
el individualismo y el consumismo
distorsionan su significado desde
lados opuestos. El individualismo
reduce el trabajo a la busqueda de
ganancia personal, o bien lo trata
como una carga a evitar, separandolo
de la solidaridad. ElI consumismo,
por otro lado, nos empuja al
workaholism (adiccion al trabajo) —a
una produccidn constante para un
consumo constante— y mide su valor
solo en beneficios materiales. Ambos
dejan a la persona vacia, porque
oscurecen el significado mas
profundo del trabajo.

Lejos de considerar el trabajo como
mera supervivencia o logro, san
Josemaria nos ensefia, primero, que
debemos trabajar bien —diligente,
responsable y competentemente—,



sin dejar que el trabajo se convierta
en un idolo que devore la vida
familiar y la vida interior.

Pero trabajar bien y justamente,
aunque sea esencial, no es suficiente.
Si se reduce unicamente al
cumplimiento contractual, el trabajo
corre el riesgo de ser vaciado y de no
tener un espacio para el significado
humano y espiritual que esta
llamado a llevar consigo. En relacion
con esto, Benedicto XVI ofrece una
idea clave en Caritas in Veritate:
«Mientras antes se podia pensar que
lo primero era alcanzar la justicia y
que la gratuidad venia después como
un complemento, hoy es necesario
decir que sin la gratuidad no se
alcanza ni siquiera la justicia»™?.

Lo que el trabajo necesita, por lo
tanto, es la logica del don, y no solo
para que tenga la dimension
trascendente afiadida de la caridad:
como implica Benedicto XVI, la



necesita si quiere seguir siendo justo
y no desviarse hacia la injusticia. En
términos de san Josemaria, el trabajo
es el lugar donde el cristiano actua
como “levadura en la masa”,
transformandose a si mismo, a sus
colegas e incluso a la tarea misma en
un sacrificio agradable a Dios. Y al
hacerlo, también lo mantiene a salvo
de la corrupcion.

Esta idea encuentra un eco natural
en Africa, donde el espiritu cultural
se plasma vividamente en la palabra
Harambee: “unamonos” o “tiremos
juntos”. Harambee no es meramente
un eslogan; es una forma de vida en
la que las comunidades unen sus
fuerzas para lograr lo que ningun
individuo podria lograr solo: ya sea
construir una escuela, apoyar a una
familia en crisis o asegurar que una
boda o un funeral se celebre con
dignidad. Cada persona contribuye
segun sus posibilidades, y entre todos
la comunidad se levanta.



Aplicado a la vida profesional, este
principio ilumina la santificacion del
trabajo como servicio y solidaridad,
con manifestaciones como, por
ejemplo: un médico que dedica
tiempo extra a un paciente que no
puede pagar; un profesor que
asesora a estudiantes con
dificultades después de clase; o, un
empresario que ofrece salarios justos
y politicas favorables a la familia.

Todos estos casos encarnan el
espiritu de Harambee y son semillas
de una cultura del don. Asi, el trabajo
se convierte en algo mas que una
transaccion: se convierte en una
vocacion. Deja de ser un idolo o una
via de escape y se convierte en
participacion en el amor creativo y
redentor de Dios por todos, no solo
pOr nosotros mismos.

Asi como la familia es la escuela del
don, también el lugar de trabajo se
convierte en una segunda escuela



donde el trabajo diario, unido en el
servicio, nos ensefia a “tirar juntos” y
a construir la sociedad sobre el firme
fundamento de la auto-donacion.

c. El don en el cuidado y la
caridad social

Finalmente, el cuidado y la caridad
social. San Josemaria, en los
primeros dias del Opus Dei, buscd
fortaleza entre los mas pobres de
Madrid.

«Fui a buscar fortaleza en los barrios
mas pobres de Madrid. Horas y horas
por todos los lados, todos los dias, a
pie de una parte a otra, entre pobres
vergonzantes y pobres miserables,
que no tenian nada de nada; entre
ninos con los mocos en la boca,
sucios, pero nifios, que quiere decir
almas agradables a Dios. [...] Fui a
buscar los medios para hacer la Obra
de Dios, en todos esos sitios. [...] La



fortaleza humana de la Obra han
sido los enfermos»®.

Esta intuicion —que cuidar al mas
débil fortalece al dador— sigue
siendo profética. El individualismo y
el consumismo ocultan la fragilidad
idolatrando la independencia. Sin
embargo, es precisamente en la
vulnerabilidad donde descubrimos
nuestra humanidad comun. La
enfermedad, la pobreza y la vejez no
son amenazas a la dignidad, sino
momentos en que la dignidad brilla
con mayor claridad.

El cuidado, por lo tanto, es crucial: es
la respuesta humana y
humanizadora a la fragilidad, pero
debe darse libre y personalmente. De
hecho, el cuidado es mas que una
tarea; es una forma de relacionarse
que reconoce nuestra condicion
compartida. Al reconocer nuestra
propia vulnerabilidad y la de los



demas, redescubrimos la
interdependencia humana.

Esto tiene consecuencias concretas:
el desarrollo de los cuidados
paliativos, la asistencia a familias con
personas dependientes, el apoyo a las
profesiones orientadas al cuidado y
la promocidn de su dignidad y un
mayor aprecio de las dimensiones
espirituales, psicoldgicas y
emocionales de la vida son solo
algunos ejemplos que nacen de la
experiencia de personas con una
mision de cuidar que, en 'y a través
de su testimonio personal, han
inspirado y fortalecido muchas de
estas profesiones directamente
implicadas en la caridad social.

Cuando existe una cultura del
cuidado y, por lo tanto, del don,
superamos las perspectivas
individualistas. Como explica Mamen
Guitart, una profesional dedicada al
cuidado:



«Solo las personas saben cuidar, y
todos aprendemos a cuidar cuando
somos cuidados. Sale natural dar lo
que has recibido, y es logico que esa
atencion no se limite al &mbito
privado de una casa o de una
institucion. La cultura del cuidado se
difunde en cascada, y por eso
termina repercutiendo en toda la
sociedad. Una sociedad mejor
deberia procurar educar personas
capaces de cuidar. Eso supondria
una bomba atémica contra el
individualismo. La cultura del
cuidado es tan elemental, tan
importante y tan humanizante que
deberia formar parte de las lineas
estratégicas de cualquier sociedad

que aspire al verdadero progreso»”!.,

Esta, de hecho, deberia ser la mision
distintiva de todas las iniciativas
aqui representadas. Sus proyectos
clertamente resolveran problemas
concretos, pero si estan
acompafiados por personas que



descubren y se inspiran en el ideal de
darse libremente a los demas,
también brillaran como una luz para
la sociedad. El Estado, las empresas,
las familias y las comunidades los
miraran a ustedes: a sus prioridades,
su cultura, su atencion a cada
persona y a los principios que los
guian. Llevaradn una luz particular,
capaz de iluminar a toda la sociedad
con una vision de cuidado arraigada
en la dignidad humana.

6. Conclusion: la actitud de la
escucha y la ‘cultura del don’

Después de todo lo que se ha dicho
sobre la cultura del don, sobre el
cuidado, sobre el trabajo, sobre las
instituciones, ¢cudl es el primer paso
decisivo? La respuesta, aunque
simple en apariencia, es profunda:
debemos comenzar por escuchar.

Escuchar no es meramente una
técnica a emplear; es una disposicion



interna del alma por la cual abrimos
libremente nuestras mentes y
nuestros corazones uno a otro. Es el
gesto primordial de cuidado, el
fundamento del didlogo auténtico y
la condicion para la fraternidad
genuina. En todo acto de escucha hay
dos personas: una que confia, otra
que recibe.

Escuchar es reconocer al otro no
como objeto sino como sujeto; mirar
al otro con amor; atender tanto con
los sentidos como con el corazon,
permitiendo que su realidad moldee
nuestra respuesta. Sin escuchar, el
acto de dar se distorsiona. Degenera
en paternalismo cuando imponemos
nuestras propias soluciones; en
dependencia, cuando la asistencia
erosiona la libertad del otro; o en
proyeccion, cuando lo que damos
refleja nuestros propios deseos en
lugar de las verdaderas necesidades
del otro. En cada caso, el don humilla
en lugar de elevar. Benedicto XVI lo



expreso con precision: «Para que el
don no humille al otro, no solamente
debo darle algo mio, sino a mi
mismo; he de ser parte del don como
persona»®. La escucha es la
salvaguarda de esta presencia
personal.

Aqui, entonces, reside nuestra
responsabilidad. Las instituciones,
por nobles que sean, pueden
preservar valores, encarnar ideales y
proporcionar oportunidades, pero
corren el riesgo de convertirse en
estructuras frias a menos que estén
animadas por personas que
descubran y encarnen la logica de la
auto-donacion. Y esta posibilidad
existe cuando hombres y mujeres, en
su trabajo ordinario y en sus
relaciones diarias, comienzan por
abrazar la escucha como una forma
de vida y un principio rector. Solo
entonces las instituciones tendran la
posibilidad real de trascender sus
funciones: las escuelas seran mas



que aulas, los hospitales mas que
salas, las empresas mas que
negocios: podran convertirse en
lugares donde la humanidad se
renueva, donde la fraternidad florece
y donde el amor de Dios se hace
tangible.

Este es el legado perdurable de san
Josemaria: no solo promover
instituciones, sino inspirar personas
—una por una— que, al escuchary
darse a si mismas, siembran amor
dondequiera que estén, para que la
sociedad en su conjunto se renueve y
se convierta a una verdadera cultura
del don.

" Cfr. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, I1I: Los
caminos divinos de la tierra, Rialp
2003, pp. 380-383.

) Thid., p. 383.



Bl Ibid., p. 384.
I San Josemaria, Surco, n. 303.

! San Josemaria, Amigos de Dios,
294,

® San Juan Pablo II, Redemptor
Hominis, 4-111-1979, n. 10.

"' San Juan de la Cruz, Cartas, en
Obras completas, ed. Lucinio Ruano
(Burgos, Monte Carmelo, 2001), Carta
26, p. 1041.

81 K. Sack, “60 Lives, 30 Kidneys, All
Linked,” The New York Times, 18-
I1-2012.

®I'F. Ocariz, “Agrandar el corazon”,
Roma, 29-1X-2022.

197 Ratzinger, Principles of Catholic

Theology, Ignatius Press, 1987, pp.
79-80.

MUy, Frankl, El hombre en busca de
sentido, capitulo "Segunda fase".



217, Ratzinger, Principles of Catholic
Theology, Ignatius Press, 1987, p. 81.

"3 San Josemaria, Forja, 453.

M4 Prancisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Pontificia Academia de
las Ciencias Sociales, “Discapacidad y
condicion humana. Cambiar los
determinantes sociales y construir
una nueva cultura de inclusién”, Sala
Clementina, 11-1V-2024.

"5 San Josemaria, El matrimonio,
vocacion cristiana, en Es Cristo que
pasa.

"% San Josemaria, Conversaciones con
monsenor Escriva de Balaguer, n. 91.

U1 K. Wojtyla, Amory
responsabilidad.

"8 1.e6n XIV, Audiencia general, 20-
VIII-2025.



91 Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 38.

29 p Berglar, Opus Dei.Vida y obra del
Fundador Josemaria Escrivd, Rialp,
6.2 ed., 2002, p. 64.

1l «“Mamen Guitart: La hospitalidad
salvara al mundo”, entrevista de
Alvaro Sanchez Ledn, Aceprensa, 3-
IX-2025.

221 Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
34.

P. Javier del Castillo,
Universidad de Strathmore, 2
de octubre de 2025.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/sembrar-
amor-cosechar-cultura-del-don-legado-
san-josemaria-conferencia-javier-del-
castillo/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-uy/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-uy/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-uy/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/
https://opusdei.org/es-uy/article/sembrar-amor-cosechar-cultura-del-don-legado-san-josemaria-conferencia-javier-del-castillo/

	Sembrar amor, cosechar una cultura del don: Un legado de san Josemaría
	Índice
	1. Introducción: Strathmore
	2. Sembrar Amor: «Pon amor donde no hay amor y cosecharás amor»
	3. BeDoCare: «Es bueno que existas [...] Es necesario que existas»
	4. Desafíos del Individualismo y el consumismo
	5. El Legado de san Josemaría en la familia, el trabajo y el cuidado de los demás
	a. El don en la Familia
	b. El don en el trabajo profesional
	c. El don en el cuidado y la caridad social
	6. Conclusión: la actitud de la escucha y la ‘cultura del don’


