
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (IV):
Semana Santa, nos
amó hasta el fin

La Semana Santa es el centro
del año litúrgico: revivimos en
estos días los momentos
decisivos de nuestra redención.
La Iglesia nos lleva de la mano,
con su sabiduría y su
creatividad, del Domingo de
Ramos a la Cruz y a la
Resurrección.

07/04/2025



• Domingo de Ramos • Jueves Santo • 
Viernes Santo • Sábado Santo y la
Vigilia pascual

En el corazón del año litúrgico late el
Misterio pascual, el Triduo del Señor
crucificado, muerto y resucitado.
Toda la historia de la salvación gira
en torno a estos días santos, que
pasaron desapercibidos para la
mayor parte de los hombres, y que
ahora la Iglesia celebra «desde donde
sale el sol hasta el ocaso»[1]. Todo el
año litúrgico, compendio de la
historia de Dios con los hombres,
surge de la memoria que la Iglesia
conserva de la hora de Jesús: cuando,
«habiendo amado a los suyos que
estaban en el mundo, los amó hasta
el fin»[2].

La Iglesia despliega en estos días su
sabiduría maternal para meternos en



los momentos decisivos de nuestra
redención: a poco que no ofrezcamos
resistencia, nos vemos arrastrados
por el recogimiento con que la
liturgia de la Semana Santa nos
introduce en la Pasión; la unción con
la que nos mueve a velar junto al
Señor; el estallido de gozo que mana
de la Vigilia de la Resurrección.
Muchos de los ritos que vivimos estos
días echan sus raíces en muy
antiguas tradiciones; su fuerza está
aquilatada por la piedad de los
cristianos y por la fe de los santos de
dos milenios.

El Domingo de Ramos

El Domingo de Ramos es como el
pórtico que precede y dispone al
Triduo pascual: «este umbral de la
Semana Santa, tan próximo ya el
momento en el que se consumó
sobre el Calvario la Redención de la
humanidad entera, me parece un
tiempo particularmente apropiado



para que tú y yo consideremos por
qué caminos nos ha salvado Jesús
Señor Nuestro; para que
contemplemos ese amor suyo —
verdaderamente inefable— a unas
pobres criaturas, formadas con barro
de la tierra»[3]

Cuando los primeros fieles
escuchaban la proclamación litúrgica
de los relatos evangélicos de la
Pasión y la homilía que pronunciaba
el obispo, se sabían en una situación
bien distinta de la de quien asiste a
una mera representación: «para sus
corazones piadosos, no había
diferencia entre escuchar lo que se
había proclamado y ver lo que había
sucedido»[4]. En los relatos de la
Pasión, la entrada de Jesús en
Jerusalén es como la presentación
oficial que el Señor hace de sí mismo
como el Mesías deseado y esperado,
fuera del cual no hay salvación. Su
gesto es el del Rey salvador que viene
a su casa. De entre los suyos, unos no



lo recibieron, pero otros sí,
aclamándole como el Bendito que
viene en nombre del Señor[5].

El Señor, siempre presente y
operante en la Iglesia, actualiza en la
liturgia, año tras año, esta solemne
entrada en el «Domingo de Ramos en
la Pasión del Señor», como lo llama el
Misal. Su mismo nombre insinúa una
duplicidad de elementos: triunfales
unos, dolorosos otros. «En este día —
se lee en la rúbrica— la Iglesia
recuerda la entrada de Cristo, el
Señor, en Jerusalén para consumar
su Misterio pascual»[6]. Su llegada
está rodeada de aclamaciones y
vítores de júbilo, aunque las
muchedumbres no saben entonces
hacia dónde se dirige realmente
Jesús, y se toparán con el escándalo
de la Cruz. Nosotros, sin embargo, en
el tiempo de la Iglesia, sí que
sabemos cuál es la dirección de los
pasos del Señor: Él entra en Jerusalén
«para consumar su misterio



pascual». Por eso, para el cristiano
que aclama a Jesús como Mesías en
la procesión del domingo de Ramos,
no es una sorpresa encontrarse, sin
solución de continuidad, con la
vertiente dolorosa de los
padecimientos del Señor.

Es ilustrativo el modo en que la
liturgia nos traduce este juego de
tinieblas y de luz en el designio
divino: el Domingo de Ramos no
reúne dos celebraciones cerradas,
yuxtapuestas. El rito de entrada de la
Misa no es otro que la procesión
misma, y esta desemboca
directamente en la colecta de la Misa.
«Dios todopoderoso y eterno, tú
quisiste —nos dirigimos al Padre—
que nuestro Salvador se hiciese
hombre y muriese en la cruz»[7]:
aquí todo habla ya de lo que va a
suceder en los días siguientes.

El Jueves Santo



El Triduo pascual comienza con la
Misa vespertina de la Cena del Señor.
El Jueves Santo se encuentra entre la
Cuaresma que termina y el Triduo
que comienza. El hilo conductor de
toda la celebración de este día, la luz
que lo envuelve todo, es el Misterio
pascual de Cristo, el corazón mismo
del acontecimiento que se actualiza
en los signos sacramentales.

La acción sagrada se centra en
aquella Cena en que Jesús, antes de
entregarse a la muerte, confió a la
Iglesia el testamento de su amor, el
Sacrificio de la Alianza eterna[8].

«Mientras instituía la Eucaristía,
como memorial perenne de Él y de
su Pascua, puso simbólicamente este
acto supremo de la Revelación a la
luz de la misericordia. En este mismo
horizonte de la misericordia, Jesús
vivió su pasión y muerte, consciente
del gran misterio del amor de Dios
que se habría de cumplir en la



cruz»[9]. La liturgia nos introduce de
un modo vivo y actual en ese
misterio de la entrega de Jesús por
nuestra salvación. «Por eso me ama
el Padre, porque doy mi vida para
tomarla de nuevo. Nadie me la quita,
sino que yo la doy libremente»[10].
El fiat del Señor que da origen a
nuestra salvación se hace presente
en la celebración de la Iglesia; por
eso la Colecta no vacila en incluirnos,
en presente, en la Última Cena:
«Sacratissimam, Deus,
frequentantibus Cenam…», dice el
latín, con su habitual capacidad de
síntesis; «nos has convocado hoy
para celebrar aquella misma
memorable Cena»[11].

Este es «el día santo en que nuestro
Señor Jesucristo fue entregado por
nosotros»[12]. Las palabras de Jesús,
«me voy, y vuelvo a vosotros y os
conviene que me vaya, porque si no
me voy, el Paráclito no vendrá a
vosotros»[13] nos introducen en el



misterioso vaivén entre ausencia y
presencia del Señor que preside todo
el Triduo pascual y, desde él, toda la
vida de la Iglesia. Por eso, ni el
Jueves Santo, ni los días que lo
siguen, son sin más jornadas de
tristeza o de luto: ver así el Triduo
sacro equivaldría a retroceder a la
situación de los discípulos, anterior a
la Resurrección. «La alegría del
Jueves Santo arranca de ahí: de
comprender que el Creador se ha
desbordado en cariño por sus
criaturas»[14]. Para perpetuar en el
mundo este cariño infinito que se
concentra en su Pascua, en su
tránsito de este mundo al Padre,
Jesús se nos entrega del todo, con su
Cuerpo y su Sangre, en un nuevo
memorial: el pan y el vino, que se
convierten en «pan de vida» y
«bebida de salvación»[15]. El Señor
ordena que, en adelante, se haga lo
mismo que acaba de hacer, en
conmemoración suya[16], y nace así
la Pascua de la Iglesia, la Eucaristía.



Hay dos momentos de la celebración
que resultan muy elocuentes, si los
vemos en su mutua relación: el
lavatorio de los pies y la reserva del
Santísimo Sacramento. El lavatorio
de los pies a los Doce anuncia, pocas
horas antes de la crucifixión, el amor
más grande: «el de dar uno la vida
por sus amigos»[17]. La liturgia
revive este gesto, que desarmó a los
apóstoles, en la proclamación del
Evangelio y en la posibilidad de
realizar la ablución de los pies de
algunos fieles. Al concluir la Misa, la
procesión para la reserva del
Santísimo Sacramento y la adoración
de los fieles revela la respuesta
amorosa de la Iglesia a aquel
inclinarse humilde del Señor sobre
los pies de los Apóstoles. Ese tiempo
de oración silenciosa, que se adentra
en la noche, invita a rememorar la
oración sacerdotal de Jesús en el
Cenáculo[18]

El Viernes Santo



La liturgia del Viernes Santo
comienza con la postración de los
sacerdotes, en lugar del
acostumbrado beso inicial. Es un
gesto de especial veneración al altar,
que se halla desnudo, exento de todo,
evocando al Crucificado en la hora
de la Pasión. Rompe el silencio una
tierna oración en que el celebrante
apela a las misericordias de Dios
—«Reminiscere miserationum
tuarum, Domine»— y pide al Padre la
protección eterna que el Hijo nos ha
ganado con su sangre, es decir,
dando su vida por nosotros[19].

Una antigua tradición reserva para
este día la proclamación de la Pasión
según san Juan como momento
culminante de la liturgia de la
Palabra. En este relato evangélico se
alza la impresionante majestad de
Cristo que «se entrega a la muerte
con la plena libertad del Amor»[20].
El Señor responde con valentía a los
que vienen a prenderle: «cuando les



dijo “Yo soy”, se echaron hacia atrás
y cayeron en tierra»[21]. Más
adelante le oímos responder a Pilato:
«mi reino no es de este mundo»[22],
y por eso su guardia no lucha para
liberarle. «Consummatum est»[23]: el
Señor apura hasta el final la
fidelidad a su Padre, y así vence al
mundo[24].

Tras la proclamación de la Pasión y
la oración universal, la liturgia dirige
su atención hacia el Lignum Crucis, el
árbol de la Cruz: el glorioso
instrumento de la redención
humana. La adoración de la santa
Cruz es un gesto de fe y una
proclamación de la victoria de Jesús
sobre el demonio, el pecado y la
muerte. Con Él, vencemos nosotros
los cristianos, porque «esta es la
victoria que ha vencido al mundo:
nuestra fe»[25].

La Iglesia envuelve a la Cruz de
honor y reverencia: el obispo se



acerca a besarla sin casulla y sin
anillo[26]; tras él, sigue la adoración
de los fieles, mientras los cantos
celebran su carácter victorioso:
«adoramos tu Cruz, Señor, y
alabamos y glorificamos tu santa
Resurrección. Por el madero ha
venido la alegría al mundo»[27] Es
una misteriosa conjunción de muerte
y de vida en la que Dios quiere que
nos sumerjamos: «unas veces
renovamos el gozoso impulso que
llevó al Señor a Jerusalén. Otras, el
dolor de la agonía que concluyó en el
Calvario... O la gloria de su triunfo
sobre la muerte y el pecado. Pero,
¡siempre!, el amor —gozoso,
doloroso, glorioso— del Corazón de
Jesucristo»[28].

El Sábado Santo y la Vigilia pascual

Un texto anónimo de la antigüedad
cristiana recoge, como condensado,
el misterio que la Iglesia conmemora
el Sábado Santo: el descenso de



Cristo a los infiernos. «¿Qué es lo que
hoy sucede? Un gran silencio
envuelve la tierra; un gran silencio y
una gran soledad. Un gran silencio,
porque el Rey duerme. La tierra está
temerosa y sobrecogida, porque Dios
se ha dormido en la carne y ha
despertado a los que dormían desde
antiguo»[29]. Como vemos descansar
a Dios en el Génesis al final de su
obra creadora, el Señor descansa
ahora de su fatiga redentora Y es que
la Pascua, que está por despuntar
definitivamente en el mundo, es «la
fiesta de la nueva creación»[30]: al
Señor le ha costado la vida
devolvernos a la Vida.

«Dentro de un poco ya no me veréis,
y dentro de otro poco me volveréis a
ver»[31]: así decía el Señor a los
Apóstoles en la víspera de su Pasión.
Mientras esperamos su regreso,
meditamos en su descenso a las
tinieblas de la muerte, en las que
estaban todavía sumergidos aquellos



justos de la antigua Alianza Cristo,
portando en su mano el signo
liberador de la Cruz, pone fin a su
sueño y los introduce en la luz del
nuevo Reino: «Despierta, tú que
duermes, pues no te creé para que
permanezcas cautivo en el
abismo»[32]. Desde las abadías
carolingias del siglo VIII, se
propagará por Europa la
conmemoración de este gran Sábado:
el día de la espera de la Resurrección,
intensamente vivida por la Madre de
Jesús, de donde proviene la devoción
de la Iglesia a santa María los
sábados; ahora, más que nunca, Ella
es la stella matutina[33], la estrella de
la mañana que anuncia la llegada del
Señor: el Lucifer matutinus[34], el sol
que viene de lo alto, oriens ex
alto[35].

En la noche de este gran Sábado, la
Iglesia se reúne en la más solemne de
sus vigilias para celebrar la
Resurrección del Esposo, incluso



hasta las primeras horas del alba.
Esta celebración es el núcleo
fundamental de la liturgia cristiana a
lo largo de todo el año. Una gran
variedad de elementos simbólicos
expresan el paso de las tinieblas a la
luz, de la muerte a la vida nueva en
la Resurrección del Señor: el fuego, el
cirio, el agua, el incienso, la música y
las campanas…

La luz del cirio es signo de Cristo, luz
del mundo, que irradia y lo inunda
todo; el fuego es el Espíritu Santo,
encendido por Cristo en los
corazones de los fieles; el agua
significa el paso hacia la vida nueva
en Cristo, fuente de vida; el alleluia
pascual es el himno de los peregrinos
en camino hacia la Jerusalén del
cielo; el pan y del vino de la
Eucaristía son prenda del banquete
escatológico con el Resucitado.
Mientras participamos en la Vigilia
pascual, reconocemos con la mirada
de la fe que la asamblea santa es la



comunidad del Resucitado; que el
tiempo es un tiempo nuevo, abierto
al hoy definitivo de Cristo glorioso:
«haec est dies, quam fecit
Dominus»[36], este es el día nuevo
que ha inaugurado el Señor, el día
«que no conoce ocaso»[37].

Felix María Arocena

[1] Misal Romano, Plegaria
Eucarística III.

[2] Jn 13, 1.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
110.

[4] San León Magno, Sermo de
Passione Domini 52, 1 (CCL 138, 307).

[5] Cfr. Mt 21, 9.

[6] Misal Romano, Domingo de
Ramos en la Pasión del Señor, n. 1.



[7] Misal Romano, Domingo de
Ramos en la Pasión del Señor,
Colecta.

[8] Cfr. Misal Romano, Misa
vespertina de la Cena del Señor,
Jueves Santo, Colecta.

[9] Francisco, Bula Misericordiae
Vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[10] Jn 10, 17-18.

[11] Misal Romano, Misa vespertina
de la Cena del Señor, Jueves Santo,
Colecta.

[12] Misal Romano, Misa vespertina
de la Cena del Señor, Jueves Santo, 
Communicantes propio.

[13] Jn 14, 28; Jn 16, 7.

[14] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 84.

[15] Misal Romano, ofertorio.



[16] Cfr. 1 Cor 11, 23-25.

[17] Cfr. Jn 15, 13.

[18] Cfr. Jn 17.

[19] Cfr. Misal Romano, Celebración
de la Pasión del Señor, Viernes Santo,
oración inicial.

[20] San Josemaría, Via Crucis, X
estación.

[21] Jn 18, 6.

[22] Jn 18, 36.

[23] Jn 19, 30.

[24] Cfr. Jn 16, 33.

[25] 1 Jn 5, 4

[26] Cfr. Ceremonial de los obispos,
nn. 315. 322.

[27] Misal Romano, Celebración de la
Pasión del Señor, Viernes Santo, n.
20.



[28] San Josemaría, Via Crucis, 14, 3.

[29] Homilía sobre el grande y santo
Sábado (PG 43, 439).

[30] Benedicto XVI, Homilía en la
Vigilia Pascual, 7-IV-2012.

[31] Jn 16, 16.

[32] Homilía sobre el grande y santo
Sábado (PG 43, 462).

[33] Letanía Lauretana (cfr. Si 50, 6).

[34] Misal Romano, Vigilia Pascual,
Pregón Pascual.

[35] Liturgia de las Horas, Himno 
Benedictus (Lc 1, 78).

[36] Sal 117 (118), 24.

[37] Cfr. Misal Romano, Vigilia
Pascual, Pregón Pascual.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/semana-santa-
liturgia-domingo-ramos-resurreccion/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/semana-santa-liturgia-domingo-ramos-resurreccion/
https://opusdei.org/es-uy/article/semana-santa-liturgia-domingo-ramos-resurreccion/
https://opusdei.org/es-uy/article/semana-santa-liturgia-domingo-ramos-resurreccion/

	El tiempo de una presencia (IV): Semana Santa, nos amó hasta el fin

