
opusdei.org

"Sal, luz y fermento"

La misión de los laicos en la
Iglesia es llevar, como los
primeros cristianos, el mensaje
de Jesús a todos los ambientes.
Así lo explicaba don Álvaro en
este artículo que proponemos
ahora -también en audio- con
motivo de su centenario.

07/03/2014

(Publicado originalmente en la revista
Catholic Familyland , de los EEUU,
número XXVII, pp. 11-14, 1998)



SAL, LUZ Y FERMENTO. La tarea de
los laicos en la misión de la Iglesia

El encargo que recibió un puñado de
hombres en el Monte de los Olivos,
cercano a Jerusalén, durante una
mañana primaveral allá por el año
30 de nuestra era, tenía todas las
características de una "misión
imposible".

"Recibiréis el poder del Espíritu Santo
que descenderá sobre vosotros y
seréis mis testigos en Jerusalén, en
toda la Judea, en Samaria y hasta los
confines de la tierra" (Act 1, 8). Las
últimas palabras pronunciadas por
Cristo antes de la Ascensión parecían
una locura. Desde un rincón perdido
del Imperio romano, unos hombres
sencillos - ni ricos, ni sabios, ni
influyentes - tendrían que llevar a
todo el mundo el mensaje de un
ajusticiado.

Menos de trescientos años después,
una gran parte del mundo romano se



había convertido al cristianismo. La
doctrina del crucificado había
vencido las persecuciones del poder,
el desprecio de los sabios, la
resistencia a unas exigencias morales
que contrariaban las pasiones. Y, a
pesar de los vaivenes de la historia,
todavía hoy el cristianismo sigue
siendo la mayor fuerza espiritual de
la humanidad. Sólo la gracia de Dios
puede explicar esto. Pero la gracia ha
actuado a través de hombres que se
sabían investidos de una misión y la
cumplieron.

Cristo no presentó a sus discípulos
esta tarea como una posibilidad, sino
como un mandato imperativo. Así
leemos en San Marcos: "Andad a todo
el mundo y predicad el Evangelio a
toda criatura. El que crea y se bautice,
se salvará; mas el que no crea, se
condenará" (Mc 16, 15-16). Y San
Mateo recoge las siguientes palabras
de Cristo: "Id y enseñad a todas las
gentes, bautizándolas en el nombre



del Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo, enseñándoles a guardar todo lo
que os he mandado. Yo estaré con
vosotros hasta el fin del mundo" (Mt
28, 19-20).

Son palabras que traen a nuestra
memoria las pronunciadas por Jesús
en la Última Cena - "como Tú me
enviaste al mundo, así los he enviado
Yo al mundo" (Jn 17, 18) -, de las que
el Concilio Vaticano II ha hecho el
siguiente comentario: "Este
mandato solemne de Cristo de
anunciar la verdad salvadora, la
Iglesia lo ha recibido de los
Apóstoles con el encargo de
llevarlo hasta el fin de la tierra"
(1).

Tarea de todos

Cuando se habla de la misión de la
Iglesia, se corre el riesgo de pensar
que es algo que corresponde a
quienes hablan desde el altar. Pero la
misión que Cristo encomienda a sus



discípulos ha de ser llevada a
cumplimiento por todos los que
constituyen la Iglesia.

Todos, cada uno según su propia
condición, han de cooperar de modo
unánime en la común tarea (2). "La
vocación cristiana - precisa el
Concilio Vaticano II - es, por su
misma naturaleza, vocación al
apostolado (...). Hay en la Iglesia
diversidad de funciones, pero una
única misión. A los Apóstoles y a
sus sucesores les confirió Cristo el
ministerio de enseñar, de
santificar y de gobernar en su
propio nombre y autoridad. Pero
los laicos, al participar de la
función sacerdotal, profética y real
de Cristo, cumplen en el mundo su
función específica dentro de la
misión de todo el pueblo de Dios"
(3).

Todo cristiano es asimilado a Cristo
por el Bautismo y participa de su



misión redentora; es deber de todos y
cada uno de los bautizados colaborar
activamente en la transmisión a los
hombres de todos los tiempos de la
palabra predicada por Jesús.

La dimensión apostólica de la
vocación cristiana ha estado siempre
presente en la vida de la Iglesia; pero
ha habido una larga época en la que
la realización de su misión salvadora
parecía estar encomendada a unos
pocos cristianos; el resto era tan sólo
sujeto pasivo de la misma.

El Concilio Vaticano II ha supuesto en
este campo un retorno a los
principios, al poner repetidamente
de manifiesto la universalidad de esa
llamada al apostolado, que
constituye no sólo una posibilidad
entre otras, sino un auténtico deber: 
"Les ha sido impuesta, por tanto, a
todos los fieles la gloriosa tarea de
esforzarse para que el mensaje
divino de la salvación sea conocido



y aceptado por todos los hombres
de cualquier lugar de la tierra" (4).

Donde sólo llegan los laicos

Pero ¿corresponde a los laicos alguna
parcela concreta dentro de esa
misión? El Concilio Vaticano II había
dado ya algunas orientaciones
precisas. Los fieles corrientes - se lee
en la Constitución Lumen gentium - 
"son llamados por Dios para
contribuir desde dentro, a modo
de fermento, a la santificación del
mundo, mediante el ejercicio de
sus propias tareas, guiados por el
espíritu evangélico, y así
manifiestan a Cristo ante los
demás, principalmente con el
testimonio de su vida y con el
fulgor de su fe, esperanza y
caridad"(5).

Y más adelante: "Los laicos están
particularmente llamados a hacer
presente y operante la Iglesia en
los lugares y condiciones donde no



puede ser sal de la tierra si no es a
través de ellos"(6). Es decir, en un
hospital la Iglesia no está sólo
presente por el capellán: también
actúa a través de los fieles que, como
médicos o enfermeros, procuran
prestar un buen servicio profesional
y una delicada atención humana a
los pacientes. En un barrio, el templo
será siempre un punto de referencia
indispensable: pero el único modo de
llegar a los que no lo frecuentan será
a través de otras familias.

La Exhortación Apostólica 
Christifideles laici, recogiendo el
trabajo realizado en el sínodo de
1987, ha profundizado en esta
doctrina. Refiriéndose a la función
de los laicos, el Papa recordaba dos
peligros que podían presentarse al
intentar definirla: "la tentación de
reservar un interés tan fuerte a los
servicios y tareas eclesiales, de
llegar con frecuencia a un práctico
olvido de su específica



responsabilidad en el mundo
profesional, social, económico,
cultural y político; y la tentación
de legitimar la indebida
separación entre la fe y la vida,
entre la recepción del Evangelio y
la acción concreta en las más
diversas realidades temporales y
terrenas" (7).

Frente a estos dos extremos, el Papa
advertía que lo que distingue a los
laicos es "la índole secular", pues
Dios les ha llamado a que "se
santifiquen a sí mismos en el
matrimonio o en el celibato, en la
familia, en la profesión y en las
varias actividades sociales" (8).

De este modo, el Sínodo trató de
evitar ese doble riesgo señalado por
el Papa: al estimular la tarea de los
laicos en los asuntos temporales,
soslaya la tentación de un repliegue
en las estructuras de la Iglesia, frente
a una sociedad hostil o indiferente; y



al pedir una fuerte coherencia entre
fe y vida, quiere impedir una
disolución de la identidad cristiana.
Pues, para ser sal de la tierra, hace
falta estar en el mundo, pero
también no volverse insípido.

La misión específica de los laicos
queda así claramente descrita: se
trata de llevar el mensaje de Cristo a
todas las realidades terrenas - la
familia, la profesión, las actividades
sociales... - y, con la ayuda de la
gracia, convertirlas en ocasiones de
encuentro de Dios con los hombres.

Los primeros cristianos

Sin embargo, no respondería a la
realidad considerar todo lo hasta
ahora expuesto como una novedad
posterior al Concilio Vaticano II. Los
cristianos de la primera hora, los que
convivieron con Jesús y los Apóstoles
o pertenecieron a las generaciones
inmediatas, fueron muy conscientes
de su misión. Su conversión les



llevaba a un mayor empeño por
cumplir los deberes
correspondientes a su posición en el
mundo. Tertuliano, por ejemplo,
escribe: "Vivimos como los demás
hombres; no nos pasamos sin la plaza,
la carnicería, los baños, las tabernas,
los talleres, los mesones, las ferias y
los demás comercios. Con vosotros
también navegamos, con vosotros
somos soldados, labramos el campo,
comerciamos, entendemos de oficios y
exponemos nuestras obras para
vuestro uso" (9).

Y en un venerable documento de la
antigüedad cristiana leemos: "Los
cristianos no se distinguen de los
demás hombres por su tierra, ni
por su habla, ni por sus
costumbres: porque no habitan
ciudades exclusivas suyas, ni
hablan una lengua extraña, ni
llevan un género de vida distinto
de los demás (...). Habitando
ciudades griegas o bárbaras, según



la suerte que a cada uno le cupo, y
adaptándose en vestido, comida y
demás género de vida a los usos y
costumbres del país, dan muestra
de un tenor peculiar de conducta
que es admirable y, según
confesión de todos, sorprendente"
(10).

Lo que poco más adelante se escribe
en el mismo documento, nos hará
comprender que, permaneciendo en
su sitio, los primeros cristianos
habían cambiado notablemente de
conducta. "Se casan como todos;
como todos engendran hijos, pero
no abandonan a los que nacen (...),
están en la carne, pero no viven
según la carne, pasan el tiempo en
la tierra, pero tienen su ciudadanía
en el cielo. Obedecen a las leyes
establecidas, pero con su vida
superan las leyes (...). Para decirlo
brevemente, lo que es el alma para
el cuerpo, eso son los cristianos en
el mundo" (11).



Como consecuencia de esa actitud y
de su celosa actividad apostólica, el
cristianismo se extendió en poco
tiempo de una manera asombrosa:
indudablemente, aquellos hermanos
nuestros contaban con la gracia de
Dios, pero, junto a eso, sabemos que
su respuesta fue siempre heroica: no
sólo frente al tormento, sino también
en todos los momentos de su vida.

No extraña, por tanto, que el mismo
Tertuliano pudiera escribir: "Somos
de ayer y ya hemos llenado el orbe
y todas vuestras cosas: las
ciudades, las islas, los poblados,
las villas, las aldeas, el ejército, el
palacio, el senado, el foro. A
vosotros os hemos dejado sólo los
templos" (12).

El espíritu del Opus Dei

Permitidme ahora una digresión que
me parece de justicia. La llamada
universal a la santidad y al
apostolado, tan clara en los primeros



cristianos y recordada por el último
Concilio(13), es una de las realidades
que están en la base del espíritu de la
Prelatura del Opus Dei.

Desde 1928 su fundador, Josemaría
Escrivá, no cesó de repetir que la
santidad y el apostolado eran
derecho y deber de todo bautizado.
Así, por ejemplo, escribía en 1934: 
"Tienes obligación de santificarte. -
Tú también. - ¿Quién piensa que
ésta es labor exclusiva de
sacerdotes y religiosos? A todos,
sin excepción, dijo el Señor: "Sed
perfectos, como mi Padre celestial
es perfecto" (14).

Y, refiriéndose al apostolado, escribe:
"Aún resuena en el mundo aquel
grito divino: "Fuego he venido a
traer a la tierra, ¿y qué quiero
sino que se encienda?" - Y ya ves:
casi todo está apagado... ¿No te
animas a propagar el incendio?"
(15).



Justamente, pues, puede
considerarse a Josemaría Escrivá
como un pionero de las enseñanzas
del Concilio Vaticano II en este
campo. Lo afirmaba claramente el
Cardenal Poletti en el Decreto de
Introducción de la Causa de
beatificación del fundador del Opus
Dei con las siguientes palabras: "Por
haber proclamado la vocación
universal a la santidad, desde que
fundó el Opus Dei en 1928, Mons.
Josemaría Escrivá ha sido
unánimemente reconocido como
un precursor del Concilio,
precisamente en lo que constituye
el núcleo fundamental de su
magisterio, tan fecundo para la
vida de la Iglesia" (16).

Con el ejemplo y la palabra

En un mundo cada vez más
materializado, la labor del cristiano
del siglo XX se asemeja a la que
hubieron de realizar los primeros



discípulos de Cristo. Como ellos,
tendrá que transmitir la Buena
Nueva con su ejemplo y con su
palabra.

Nunca podremos conocer
completamente en esta vida los
efectos de nuestra actuación - el buen
ejemplo o el escándalo causado - en
las personas que han estado a
nuestro alrededor. Hay una primera
y esencial obligación para cualquier
cristiano: actuar de acuerdo con su
fe, ser coherente con la doctrina que
profesa. "Vosotros sois la luz del
mundo. No puede ocultarse una
ciudad asentada sobre un monte, ni se
enciende una lámpara para ponerla
debajo del celemín, sino sobre el
candelero, para que alumbre a todos
los que hay en la casa. Brille así
vuestra luz ante los hombres, de
manera que, viendo vuestras buenas
obras, glorifiquen a vuestro Padre que
está en los cielos" (Mt 5, 14-16).



Sin embargo, no basta con el
ejemplo. "Este apostolado no
consiste sólo en el testimonio de
vida. El verdadero apóstol busca
ocasiones para anunciar a Cristo
con su palabra, ya a los no
creyentes, para llevarlos a la fe; ya
a los fieles, para instruirlos,
confirmarlos y estimularlos a un
mayor fervor de vida" (17).

Esto no es una cuestión de
"especialistas". El Concilio Vaticano II
ha recordado la obligación que cada
uno de los laicos tiene de hacer
apostolado individualmente: "El
apostolado que las personas
singulares deben realizar,
brotando abundantemente de la
fuente de una verdadera vida
cristiana, es la primera forma y la
condición de todo apostolado de
los laicos, incluso del asociado, y es
insustituible. A tal apostolado,
siempre y en todas partes
fructífero, pero en ciertas



circunstancias el único adecuado y
posible, son llamados y obligados
todos los laicos de cualquier
condición, incluso si les falta la
ocasión o la posibilidad de
colaborar en las asociaciones" (18).

Las ocasiones en que ese apostolado
puede realizarse son innumerables:
en realidad, toda la vida ha de ser un
continuo apostolado. Me gustaría sin
embargo centrarme en dos de las
circunstancias que constituyen los
ejes en la vida de la mayoría de las
personas: el trabajo y la familia.

A través del trabajo profesional

Entre los diversos motivos que hacen
a los hombres tratarse, entablar una
amistad, se encuentra sin lugar a
dudas el ejercicio de la propia
profesión. Podría parecer que el
ámbito de apostolado es reducido,
pero no se debe olvidar que,
normalmente, es ahí donde se
establecerán relaciones profundas de



confianza, que - en muchas ocasiones
- permiten ayudar de forma decisiva
a las personas con las que uno se
relaciona.

Algunos trabajos - pienso, por
ejemplo, en los relacionados con la
docencia o con los medios de
comunicación social - constituyen
una oportunidad de transmitir ideas
a centenares o millares de personas.

Pero sería un error pensar que sólo
esas profesiones pueden ser ocasión
de apostolado; en cualquier
ocupación, en cualquier
circunstancia, el cristiano debe
ayudar a que los demás den un
sentido cristiano a su vida.

Ordinariamente, no será necesario
hacer grandes discursos, sino llevar a
cabo lo que el fundador del Opus Dei
llamaba "apostolado de amistad y
confidencia" y que describía en los
siguientes términos: "Esas palabras,
deslizadas tan a tiempo en el oído



del amigo que vacila; aquella
conversación orientadora, que
supiste provocar oportunamente; y
el consejo profesional, que mejora
su labor universitaria; y la discreta
indiscreción, que te hace sugerirle
insospechados horizontes de celo...
Todo eso es apostolado de la
confidencia" (19).

Este empeño se convierte en interés
real por cada persona y se encauza
normalmente en la conversación
personal de dos amigos. "El
apostolado cristiano - y me refiero
ahora en concreto al de un
cristiano corriente, al del hombre
o la mujer que vive siendo uno más
entre sus iguales - es una gran
catequesis, en la que, a través del
trato personal, de una amistad leal
y auténtica, se despierta en los
demás el hambre de Dios y se les
ayuda a descubrir horizontes
nuevos: con naturalidad, con
sencillez he dicho, con el ejemplo



de una fe bien vivida, con la
palabra amable pero llena de la
fuerza de la verdad divina" (20).

Un empeño apostólico que, a través
de la iniciativa libre y responsable de
los cristianos, se manifestará
también en el esfuerzo por lograr
que las estructuras sociales faciliten
a los demás el acercamiento a Dios.

Se realizará de esa manera la
animación cristiana del orden
temporal que, como hemos visto, el
Concilio considera misión
característica de los laicos. En este
contexto, pueden entenderse las
llamadas que en la Exhortación
Apostólica Christifideles laici el Papa
ha dirigido a los laicos empeñados en
la ciencia y la técnica, en la medicina,
en la política, en la economía y en la
cultura (21), para que no abdiquen
de su responsabilidad en hacer un
mundo más humano y, por tanto,
más cristiano.



Para eso cuentan con las
inspiraciones y principios que
presenta la doctrina social de la
Iglesia. Pero esa doctrina sólo se hará
vida a través de los hombres y
mujeres que, en Wall Street o en un
pequeño comercio del barrio,
conciban su trabajo como algo más
que una fuente de ganancias o un
medio de escalar puestos: a través de
ciudadanos que, en la alcaldía o en la
asociación de vecinos, se preocupen
por hacer más acogedora lo sociedad;
a través de intelectuales que, en la
Universidad y en la escuela, creen
cultura con sentido cristiano.

Empezar por la familia

Junto a toda esa labor apostólica en
torno al trabajo - a la profesión de
cada uno -, ocupa un lagar
fundamental la que se realiza a
través de la familia. En el caso de los
padres, es ése su primer campo de
apostolado, el lugar en que han sido



puestos por Dios para realizar una
tarea insustituible: la educación de
los hijos.

La familia es "la célula primera y
vital de la sociedad" (22), y de su
salud o enfermedad dependerá la
salud o enfermedad del entero
cuerpo social. La sociedad será más
fraterna, si los hombres aprenden en
la familia a sacrificarse unos por
otros. Habrá más tolerancia y respeto
en las relaciones humanas, en la
medida en que se comprendan los
padres y los hijos. La lealtad ganará
terreno en la vida social, si se valora
también la fidelidad entre los
cónyuges. Y el materialismo estará
en retirada, cuando el norte de la
felicidad familiar no sea el creciente
consumo.

En cuanto a la atención de los
propios hijos, importa recordar de
nuevo el papel primordial del
ejemplo. Juan Pablo II, en una de las



contadas ocasiones en que ha
hablado de sí mismo, comentaba
refiriéndose a su padre: "Mi padre
fue una persona admirable y casi
todos mis recuerdos de infancia y
adolescencia se refieren a él (...). El
simple hecho de verle arrodillarse
ha tenido una influencia decisiva
en mis años de juventud. Era tan
severo consigo mismo, que no
necesitaba serlo con su hijo:
bastaba su ejemplo para enseñar
la disciplina y el sentido del deber"
(23).

Y el Card. Luciani - luego, Juan Pablo
I - escribía: "El primer libro de
religión que los hijos leen son sus
padres. Es bueno que un padre le
diga a su hijo: "Ahora hay en la
iglesia un confesor; ¿no crees que
podrías aprovechar la
oportunidad?". Pero es mucho
mejor si le habla de este modo: Voy
a la iglesia a confesarme, ¿quieres
venir conmigo?" (24).



El ejemplo ofrecido en las más
diversas facetas de la vida - de
lealtad a los amigos, de laboriosidad,
de sobriedad y templanza, de alegría
ante las contrariedades, de
preocupación por los demás, de
generosidad... - quedará grabado de
forma indeleble en las almas de los
hijos.

Y, junto al ejemplo, la atención
generosa a su educación. "El negocio
que más habéis de cuidar - solía
decir el fundador del Opus Dei a
los hombres de empresa - es la
formación de vuestros hijos". Una
educación que será eficaz si los
padres saben hacerse amigos de sus
hijos; si, desde que son pequeños,
éstos se acostumbran a confiar en
ellos, a abrirles su corazón cuando
tienen alguna dificultad.

Escribía Santo Tomás Moro: "Una
vez vuelto a casa, hay que hablar
con la mujer, hacer gracias a los



hijos, cambiar impresiones con los
criados. Todo ello forma parte de
mi vida cuando hay que hacerlo, y
hay que hacerlo a no ser que
quieras ser un extraño en tu
propia casa. Hay que entregarse a
aquellos que la naturaleza, el
destino o uno mismo ha elegido
como compañeros" (25).

El ritmo de la vida moderna parece
no favorecer esta dedicación. Cada
vez tenemos más de todo, excepto
tiempo. Y se corre el riesgo de que los
padres queden absorbidos por el
trabajo, aun con el noble deseo de
asegurar lo mejor posible el porvenir
de los hijos.

Pero este porvenir dependerá más
del tiempo que se les ha dedicado
personalmente que del confort que
se les ha ofrecido. Y así, cuando los
hijos se quejan, no es por lo que sus
padres no les han dado, sino porque
no han sabido darse a sí mismos.



Familia abierta a los demás

Esto ya es mucho, pero no es todo.
Un cristiano consciente de su misión
de levadura en la masa, no puede
conformarse con la atención a los
suyos. Ciertamente, en un mundo
competitivo y duro, es normal el
deseo de buscar en la propia familia
el afecto y la seguridad que muchas
veces falta fuera. Como también es
comprensible que, ante los diversos
tipos de familia que hoy existen en la
sociedad, unos padres cristianos
traten de proteger y cultivar el suyo.
Pero la familia cristiana es una
familia "abierta".

"La familia - decía Pablo VI -, al
igual que la Iglesia, debe ser un
espacio donde el Evangelio es
transmitido y desde donde éste se
irradia (...). Una familia así se hace
evangelizadora de otras muchas
familias y del ambiente en que ella
vive" (26).



El ejemplo de una familia cristiana
que, con sus limitaciones y
dificultades, intenta vivir su ideal, es
siempre atractivo, incluso
humanamente. Sobre todo si esa
familia está abierta a la amistad con
otras - de parientes, de colegas, de
vecinos, de los amigos de sus hijos -,
animada con un espíritu apostólico.

De este modo, se hará realidad el
ideal que señalaba Juan Pablo II al
decir que la "Iglesia doméstica [la
familia] está llamada a ser un
signo luminoso de la presencia de
Cristo y de su amor incluso para
los "alejados", para las familias
que no creen todavía y para las
familias cristianas que no viven
coherentemente con la fe recibida"
(27).

Por otra parte, toda familia está
sujeta a las influencias exteriores,
que provienen de las leyes, de la
escuela o la opinión pública. De ahí



que, tanto para proteger la propia
familia como para ayudar a los
demás, un cristiano deba
preocuparse por que en la sociedad
exista un clima favorable a la
institución familiar.

"Las familias - se lee en la
Exhortación Apostólica Familiaris
consortio - deben ser las primeras
en procurar que las leyes e
instituciones del Estado no sólo no
ofendan, sino que sostengan y
defiendan positivamente los
derechos y deberes de la familia.
En este sentido, las familias deben
crecer en la conciencia de ser
"protagonistas" de la llamada
"política familiar", y asumir la
responsabilidad de transformar la
sociedad" (28).

Ante una nueva evangelización

Los primeros cristianos supieron
cambiar su sociedad, poniendo todo
su esfuerzo al servicio del mandato



de Cristo: "Entonces, ellos partieron y
predicaron por todas partes, mientras
el Señor estaba con ellos y confirmaba
la palabra con los prodigios que la
acompañaban" (Mc 16, 20).

A las puertas del tercer milenio, ante
una sociedad que parece huir
alocadamente de Dios, los cristianos
de este siglo hemos sido llamados a
realizar una nueva evangelización 
"en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada día. Sabedlo bien: hay
algo santo, divino, escondido en las
situaciones más comunes, que toca
a cada uno de vosotros descubrir"
(29).



Y, con palabras de Juan Pablo II, 
"esto sólo será posible si los fieles
laicos saben superar en sí mismos
la fractura entre el Evangelio y la
vida, recomponiendo en su
cotidiana actividad en la familia,
en el trabajo y en la sociedad la
unidad de vida que encuentra en el
Evangelio inspiración y fuerza
para realizarse en plenitud" (30).

El mundo espera cristianos sin
fisuras, cristianos de una pieza. Con
fallos, con errores, pero con la firme
voluntad de rectificar cuanta voces
sea preciso y seguir adelante en el
camino que, de la mano de la Virgen,
nos lleva al Padre a través de Cristo,
Camino, Verdad y Vida.

Notas

1. Lumen gentium, 17.

2. Cfr. ibid., 30.

3. Apostolicam actuositatem, 2.



4. Ibid., 3

5. Lumen gentium, 31.

6. Ibid., 33.

7. Christifideles laici, 2.

8. Ibid., 15.

9. Tertuliano, Apologético, 42.

10. Epístola a Diogneto, 5.

11. Ibid.

12. Tertuliano, Apologético, 1.

13. Ha escrito Juan Pablo II: "Esta
llamada universal a la santidad ha
sido la consigna fundamental
confiada a todos los hijos e hijas de la
Iglesia, por un Concilio convocado
para la renovación evangélica de la
vida cristiana. Consigna que no es
una simple exhortación moral, sino
una insuprimible exigencia del



misterio de la Iglesia" (Christifideles
laici, 16).

14. Josemaría Escrivá, Camino, 291.

15. Ibid., 801.

16. Card. Ugo Poletti, Decreto di
Introduzione della Causa di
Beatificazione del Servo di Dio
Josemaría Escrivá.

17. Apostolicam actuositatem, 6.

18. Ibid., 16.

19. Josemaría Escrivá, Camino, 973.

20. Josemaría Escrivá, Es Cristo que
pasa, 149.

21. Cfr. Christifideles laici, 38 y 42 a
44.

22. Apostolicam actuositatem, 11.

23. André Frossard, Non abbiate
pausa!, Rusconi, Milano, 1983, 19.



24. Card. Albino Luciani, Ilustrísimos
señores, Bac, Madrid, 1979, 276.

25. Santo Tomás Moro, Utopía,
Introducción.

26. Evangelii nuntiandi, 71.

27. Familiaris consortio, 54.

28. Ibid., 44.

29. Josemaría Escrivá,
Conversaciones, 114.

30. Christifideles laici, 34.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/sal-luz-y-
fermento/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/sal-luz-y-fermento/
https://opusdei.org/es-uy/article/sal-luz-y-fermento/
https://opusdei.org/es-uy/article/sal-luz-y-fermento/

	"Sal, luz y fermento"

