
opusdei.org

«¿Entiendes lo que
lees?»: respirar con
la Sagrada Escritura
(I)

La Sagrada Escritura está
llamada a ocupar un lugar
central en la vida interior de
cada cristiano. Este editorial, en
dos entregas, propone algunas
líneas para seguir
descubriéndola.

29/05/2017

Al relatar los primeros compases de
la expansión de la joven Iglesia desde



Jerusalén, san Lucas nos introduce
en el carruaje de un funcionario
etíope, encargado de la
administración del patrimonio del
reino de Nubia, al sur de Egipto, que
había ido a Jerusalén para adorar al
Dios de Israel (cfr. Hch 8, 27-28). Ya
de regreso a su tierra, este peregrino
leía a Isaías, aunque sin entender el
texto del profeta. Dios mueve
entonces al diácono Felipe para que
intervenga (cfr. Hch 8,26.29): «Corrió
Felipe a su lado y oyó que leía al
profeta Isaías. Entonces le dijo: –
¿Entiendes lo que lees? Él respondió:
–¿Cómo lo voy a entender si no me lo
explica alguien? Rogó entonces a
Felipe que subiera y se sentase junto
a él» (Hch 8,30-31). El
superintendente del tesoro de la
reina de Etiopía se había detenido en
aquellas palabras proféticas: «Como
oveja fue llevado al matadero… (Is
53,7-8). Felipe, comenzando por este
pasaje, le anunció el Evangelio de
Jesús» (Hch 8,35) y, tras bautizarlo en



una fuente junto al camino, lo confió
a la acción misteriosa del Espíritu
Santo, que le había traído hasta esta
alma «sedienta de Dios, del Dios
vivo» (Sal 42 [41],3).

En esta conversación, comenta San
Jerónimo en una carta, Felipe
muestra a su interlocutor a «Jesús
que estaba oculto y como
aprisionado en la letra»[1].
Sirviéndose de la guía y las
explicaciones de los creyentes, la
Escritura actúa poderosamente,
como «una espada de doble filo» (Hb
4,12), en el alma de quien se acerca a
ella. Felipe desvela, libera la figura
del Señor ante los ojos de quien no
entendía nada. También nosotros,
escribe el Papa Francisco en su carta
apostólica Misericordia et misera,
estamos llamados a «ser
instrumentos vivos de la transmisión
de la Palabra»[2], de modo que sean
muchos los hombres y mujeres que



perciban «la atracción de
Jesucristo»[3].

La Tradición, mirada de fe

En el mundo hebreo, la Sagrada
Escritura tenía un papel de primer
orden: el culto en las sinagogas, que
alimentaba la piedad de los judíos
durante el año, giraba en torno a la
lectura de la Torah y de los profetas y
el rezo cantado de los Salmos[4]. Con
todo, las Escrituras de Israel eran
plasmación de una tradición oral: los
autores inspirados pusieron por
escrito enseñanzas de patriarcas y
profetas. Y esta tradición no solo
precedía a las Escrituras, sino que
acompañaba su lectura, como una
mirada penetrante por la que los
justos –quienes buscan al Señor[5]–
podían reconocer, o al menos atisbar,
su sentido.

Así sucede también en la Iglesia,
nuevo pueblo de Israel: la Tradición
precede a la Escritura, empezando



por el hecho mismo de que es la
Iglesia quien nos dice cuáles son las
Escrituras sagradas[6]. «No creería
en el Evangelio –escribía san
Agustín– si no me moviera a ello la
autoridad de la Iglesia católica»[7].
En este sentido, es célebre un
momento de los trabajos del Concilio
de Trento. Cuenta el diario de uno de
los presentes cómo se desestimó, en
una de las sesiones, la opinión de que
el evangelio según san Juan fuera
digno de fe por ser san Juan su autor:
el evangelio es digno de fe, se
concluyó, porque lo ha recibido la
Iglesia[8]. Pero el papel de la
Tradición no se limita a esa tarea de
definición del canon, sino a un
constante discernimiento, en el que
la Iglesia cuenta con la luz del
Espíritu Santo. «Todavía tengo que
deciros muchas cosas, dice Jesús al
final de su vida en la tierra, pero no
podéis sobrellevarlas ahora. Cuando
venga Aquél, el Espíritu de la verdad,



os guiará hacia toda la verdad» (Jn
16,12-13).

La Tradición, pues, es inseparable de
la Escritura, como es inseparable la
mirada de lo que se percibe. Hay
miradas que ven ciertas cosas, y
otras que no: ante un edificio, por
ejemplo, un arquitecto ve detalles
que a otros les pasan desapercibidos;
ante un pequeño suceso que a
muchos les parece ordinario, el poeta
y el artista se conmueven. La
Tradición es la mirada a la Escritura
desde la fe de la Iglesia; una mirada
viva, porque está guiada por el
Espíritu Santo; una mirada certera,
porque solo desde el seno de la
Iglesia se puede comprender la
Palabra de Dios en su verdadero
alcance. Como Jesús hacía con los
discípulos camino de Emaús, el
Espíritu Santo hace arder el corazón
de la Iglesia, y de cada cristiano,
mientras nos explica las Escrituras
(cfr. Lc 24,32). La Palabra de Dios es



una Palabra que atraviesa los siglos
–«el cielo y la tierra pasarán, pero
mis palabras no pasarán» (Mt
24,35)–, y necesita de un lector que
atraviese también los siglos: el
Pueblo de Dios que camina en la
historia. Por eso, a fin de cuentas,
decía San Hilario que «la Sagrada
Escritura está más en el corazón de
la Iglesia que en la materialidad de
los libros escritos»[9].

Una lectura que escucha

«Por medio de la Sagrada Escritura,
que se mantiene viva gracias a la fe
de la Iglesia, el Señor continúa
hablando a su Esposa y le indica los
caminos a seguir, para que el
Evangelio de la salvación llegue a
todos»[10]. El anuncio de la Palabra
de Dios cobra una fuerza particular
cuando se la lee en la asamblea
litúrgica. Impresiona la narración,
llena de detalles, de la solemne
lectura de la Torah por parte de



Esdras, el escriba (cfr. Ne 8,1-12). En
ese momento, la mayor parte del
pueblo ha vuelto de Babilonia, y
recibe la Palabra de Dios con una
emoción contenida durante décadas
de exilio: «¿Cómo cantar un cántico
del Señor en tierra extraña? Si me
olvido de ti, Jerusalén –se decían los
exiliados–, que se me paralice mi
diestra; que se me pegue la lengua al
paladar si no me acuerdo de ti» (Sal
137 [136], 4-6). Con esa disposición, y
al oír de nuevo la Ley de Dios, llora la
multitud, porque perciben la
distancia entre su vida y los
mandamientos del Señor. Pero
Esdras, que lee, y los levitas, dicen a
todos: «¡Hoy es un día santo para el
Señor, vuestro Dios! No os lamentéis
ni lloréis» (Ne 8,9).

Jesucristo leerá en la sinagoga de
Nazaret al profeta Isaías, que
anuncia su llegada: «El Espíritu del
Señor está sobre mí (…); me ha
enviado para anunciar la redención



a los cautivos» (Lc 4,18). A la vuelta
de veinte siglos, la Escritura sigue
hablando del presente y al presente,
como esa vez en Nazaret: «Hoy se ha
cumplido esta Escritura que acabáis
de oír» (Lc 4,21; cfr. Is 61,1). Cada día,
y en especial cada domingo, «la
Palabra de Dios es proclamada en la
comunidad cristiana para que el día
del Señor se ilumine con la luz que
proviene del misterio pascual (…).
Dios sigue hablando hoy con
nosotros como sus amigos, se
“entretiene” con nosotros, para
ofrecernos su compañía y
mostrarnos el sendero de la vida. Su
Palabra se hace intérprete de
nuestras peticiones y
preocupaciones, y es también
respuesta fecunda para que podamos
experimentar concretamente su
cercanía»[11].

Cuando esta convicción se hace
fuerte, se cuida con esmero la
Liturgia de la Palabra en la Santa



Misa. Hablando del modo de
proclamar la Palabra de Dios, san
Josemaría daba a sus hijos sacerdotes
orientaciones llenas de sentido
común y de amor de Dios. Les
animaba a leer «dando sentido», que
no significa «hacerlo enfáticamente,
ni declamando, sino marcando bien
las pausas necesarias; como cuando
se lee un texto para tres o cuatro
personas que están escuchando. Por
eso convendrá que hagáis un poco de
ejercicio leyendo una epístola, un
evangelio, un prefacio…»[12] Son
consejos también para todos los que
intervienen en la liturgia de la
Palabra, porque la Escritura pide
esas atenciones de parte de todos: no
se lee, pues, como si se tratase de un
texto ajeno, o de una simple
información a transmitir, sino desde
un corazón caldeado por el cariño,
por la escucha atenta, por el hambre
de saciarse de toda palabra que
procede de la boca de Dios (Mt 4,4;
cfr. Dt 8,3). Por eso «el sursum corda,



una antiquísima fórmula de la
liturgia, ya debería ser antes del
Prefacio, antes de la liturgia, el
“camino” de nuestro hablar y pensar.
Debemos elevar nuestro corazón al
Señor no solo como una respuesta
ritual, sino como expresión de lo que
sucede en este corazón que se eleva y
arrastra hacia arriba a los
demás»[13].

Para comprender la Escritura

«La Biblia es la gran historia que
narra las maravillas de la
misericordia de Dios. Cada una de
sus páginas está impregnada del
amor del Padre que desde la creación
ha querido imprimir en el universo
los signos de su amor»[14]. La
Escritura suscita un pensamiento
vivo y personal, lleno de admiración;
no anula nuestra inteligencia, sino
que la solicita y la ilumina: «antorcha
es tu palabra ante mis pasos, luz en
mi sendero» (Sal 119 [118],105); ella



da al mundo y a las cosas su
verdadera dimensión,
contrarrestando la miopía con la que
el pecado desdibuja la realidad. La
Palabra de Dios «entra hasta la
división del alma y del espíritu, de
las articulaciones y de la médula, y
descubre los sentimientos y
pensamientos del corazón» (Hb 4,12).
Por eso, quien conoce y medita la
Biblia, aunque cuente solo con una
preparación académica modesta,
tiene la sabiduría que otros quizá no
encuentran en sus estudios. «Yo he
venido a este mundo para un juicio,
para que los que no ven vean, y los
que ven se vuelvan ciegos» (Jn 9,39).

Los acontecimientos narrados en la
Biblia tienen, desde la fe, un sentido
que trasciende la categoría de los
simples hechos históricos: a través de
las acciones y las vicisitudes del
Pueblo de Dios, se trata sobre todo de
lo que el Señor obra en él y por él;
nuestra Madre lo expresa con



nitidez: «ha hecho en mí cosas
grandes el Todopoderoso, cuyo
nombre es Santo» (Lc 1,49). También
los sucesos de la historia del mundo,
y de nuestra historia personal,
encuentran luz en la Escritura: «No
hay ante ella criatura invisible, sino
que todo está desnudo y patente a los
ojos de Aquel a quien hemos de
rendir cuenta» (Hb 4,13). La Palabra
de Dios envuelve e ilumina nuestra
vida; por eso la oración y el
apostolado encuentran en ella su
medio natural.

Sin embargo, el medio natural no es
siempre el de más sencillo acceso:
aunque Dios nos ha creado para vivir
con Él, «el camino que conduce a la
vida» es estrecho (cfr. Mt 7,14). No
debería extrañarnos que a veces
algunos pasajes de la Escritura nos
puedan resultar oscuros o difíciles.
Benedicto XVI contaba en una
ocasión que un amigo suyo, «tras
haber escuchado predicaciones con



largas reflexiones antropológicas
para llegar juntos al Evangelio, decía:
A mí no me interesan estas
consideraciones; yo quiero entender
lo que dice el Evangelio». Y
apostillaba el Papa: «Me parece que,
a menudo, en lugar de largas
reflexiones, sería mejor decir (…):
este Evangelio no nos gusta, somos
contrarios a lo que dice el Señor.
¿Pero qué quiere decir? Si yo digo
sinceramente que a primera vista no
estoy de acuerdo, ya hemos puesto
atención: se ve que yo quisiera, como
hombre de hoy, entender lo que dice
el Señor. Así podemos entrar de lleno
en el núcleo de la Palabra»[15].

Si, como sostienen los neurólogos,
apenas utilizamos un pequeño
porcentaje de las capacidades de
nuestro cerebro, se puede decir
análogamente que la Escritura está
dotada de una riqueza y una
profundidad inagotables: «en todo lo
perfecto he visto límite, pero tu



mandamiento es infinito» (Sal 119
[118], 96). Por eso ya los Padres de la
Iglesia distinguían varios sentidos en
un mismo texto; más tarde, en época
medieval, se desarrolló y consolidó la
doctrina de los cuatro sentidos de la
Escritura: literal, alegórico, moral y
anagógico. El sentido literal,
fundamento de todos los demás[16],
no se reduce al significado directo
que las palabras tienen para el lector:
es necesario comprenderlo en el
contexto de la época en que fue
escrito para evitar lecturas
aparentemente fieles pero
distorsionadas. A su vez, la
articulación de este sentido con los
demás requiere con frecuencia la
orientación de un lector experto, con
el conocimiento que da el estudio.
Por eso resultan muy útiles, y a veces
imprescindibles, las ediciones de la
Escritura que cuentan con buenas
introducciones y notas de
comentarios, así como otros libros de
teología bíblica y de comentario de la



Biblia. Los índices de citas de la
Sagrada Escritura que se recogen al
final de muchos de estos libros, y en
particular en el Catecismo de la
Iglesia Católica, permiten
aproximarse a los diversos pasajes
con más profundidad[17].

En la Sagrada Escritura ningún texto
se puede aislar del conjunto, que
tiene su unidad en el Verbo de Dios.
«En efecto, por muy diferentes que
sean los libros que la componen, la
Escritura es una en razón de la
unidad del designio de Dios, del que
Cristo Jesús es el centro y el corazón,
abierto desde su Pascua»[18]. El
Nuevo Testamento se lee por eso a la
luz del Antiguo, y el Antiguo
teniendo a Cristo como clave de
interpretación, según la famosa
fórmula de san Agustín: el Nuevo
está escondido en el Antiguo, y el
Antiguo se manifiesta en el Nuevo; 
Novum in Vetere latet et in Novo Vetus
patet[19]. Escribe Santo Tomás de



Aquino que el corazón de Jesús
«estaba cerrado antes de la Pasión
porque la Escritura era oscura. Pero
la Escritura fue abierta después de la
Pasión, porque los que en adelante
tienen inteligencia de ella consideran
y disciernen de qué manera deben
ser interpretadas las profecías»[20].
Por eso, cuando el Resucitado se
aparece a los discípulos, escribe san
Lucas que «les abrió el
entendimiento para que
comprendiesen las Escrituras» (Lc
24,45). Así hace también Jesús con
nosotros, cuando dejamos que nos
acompañe en el camino de nuestra
vida, por nuestra escucha atenta, por
nuestra búsqueda sincera; de la
mano de los santos, y de tantos
hermanos en la fe, hallamos en la
Escritura «la voz, el gesto, la figura
amabilísima de nuestro Jesús»[21].

Texto: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com



[1] San Jerónimo, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Francisco, Carta ap. Misericordia
et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] San Josemaría, notas de una
meditación, 1-IV-1962, en En diálogo
con el Señor, 46 (AGP, biblioteca, P09).

[4] La Torah (en hebreo, “instrucción,
enseñanza, ley”) es el corazón de la
Biblia Hebrea, y está compuesta por
los libros del Pentateuco (en griego,
“cinco estuches”): Génesis, Éxodo,
Levítico, Números y Deuteronomio.

[5] Se trata de una expresión
repetida por los salmos; cfr., por
ejemplo, Sal 9,11; 40 [39],17; 70 [69],5.

[6] Cfr. Concilio de Trento, Sesión IV
(8-IV-1546), DS 1501-1504.



[7] San Agustín, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), citado en Catecismo
de la Iglesia Católica, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Concilio de Trento, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.

[9] San Hilario de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[11] Francisco, Misericordia et
misera, 6.

[12] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 12-II-1956, en 



Crónica, II-1993, 195s. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Benedicto XVI, Discurso, 31-
VIII-2006.

[14] Francisco, Misericordia et
misera, 7.

[15] Benedicto XVI, Discurso, 26-
II-2009.

[16] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17] Por otro lado, según la voz
autorizada de quien coordinó los
trabajos de elaboración del
Catecismo, los nn. 101-104
constituyen una breve summa
metodológica para una auténtica
lectura teológica de la Escritura. Cf. J.
Ratzinger, ¿El Catecismo de la Iglesia
católica está a la altura de la época?
Meditaciones diez años después de su
promulgación, en Caminos de



Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

[18] Catecismo de la Iglesia Católica,
112 (cfr. cfr. Lc 24,25-27.44-46;
Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 12).

[19] San Agustín, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Santo Tomás de Aquino, 
Expositio in Psalmos 21, 11 (citado en 
Catecismo de la Iglesia Católica, 112).

[21] Javier Echevarría,
“Introducción” a Mientras nos
hablaba en el camino, 17 (AGP,
biblioteca, P18).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/sagrada-
escritura-estudio/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/sagrada-escritura-estudio/
https://opusdei.org/es-uy/article/sagrada-escritura-estudio/
https://opusdei.org/es-uy/article/sagrada-escritura-estudio/

	«¿Entiendes lo que lees?»: respirar con la Sagrada Escritura (I)

