opusdei.org

¢Por qué el Opus Dei
es una prelatura
personal?

El profesor Carlos José
Errazuriz aborda en este
ensayo la configuracion juridica
del Opus Dei. Con la Prelatura
presonal, "se ha realizado lo
que pedia el mismo patrimonio
carismatico del Opus Dei".

09/07/2008

1. Planteamiento de la cuestion

El Opus Dei es una prelatura
personal desde su ereccion como tal



mediante la Constitucidon apostolica
Ut sit de Juan Pablo II, del 28 de
noviembre de 1982, ejecutada el 19
de marzo de 1983. Los estatutos de la
prelatura se abren con la neta
afirmacion «Opus Dei est Praelatura
personalis(...)» (n. 1 § 1).

Con estos datos elementales podemos
dar ya una primera respuesta a la
pregunta que encabeza estas
paginas: la constitucion de la
prelatura ha tenido lugar en virtud
de una decision de la Autoridad
Suprema de la Iglesia, que ha
aplicado a la realidad fundada por
San Josemaria el 2 de octubre de
1928 la configuracion institucional
de prelatura personal para la
realizacion de peculiares obras
pastorales, prevista por el Concilio
Vaticano II en el Decreto
Presbyterorum Ordinis, n. 10. Sin
embargo, el interrogante que ahora
nos interesa resolver, mas especifico,
tiene que ver con las esencias y se



concentra, por tanto, en la forma
verbal es: ¢En qué sentido puede
decirse que el Opus Dei es una
prelatura personal?

Cabe una respuesta muy simple que
aparentemente soluciona el
problema: el Opus Dei es una
prelatura personal desde el punto de
vista juridico, o sea en el ambito del
derecho canonico. Se trata de una
afirmacion perfectamente
verdadera, e incluso obvia. No
obstante, su significado y alcance
distan de ser tan obvios.

La dificultad fundamental nace de lo
que en general se entiende por
existencia “juridica”, ya sea civil o
canonica, de una determinada
realidad social. Un muy difundido
sentir comun y no pocas
disquisiciones teoricas sobre el
derecho coinciden en concebir esa
existencia como algo separado de la
vida efectiva de las personas en



sociedad. El derecho, visto como un
sistema de normas sociales capaces
de imponerse eficazmente en un
determinado dmbito, estructura de
algun modo la realidad social, en
cuanto regula y encauza conductas, y
crea instituciones que aunan la
actividad de los individuos. Pero se
tiende a percibir esa estructuracion
como extrinseca respecto a las
personas humanas y a sus relaciones
interpersonales reales. Una cosa
serian las realidades sociales en si
mismas, otra el modo en que
aparecen ante el sistema juridico.
Por supuesto que se reconoce la
capacidad del derecho de influir en
las mismas realidades sociales, pero
no se le considera algo inherente a
estas realidades, sino mas bien un
instrumento destinado a cambiarlas.

Aplicando el anterior esquema a
nuestro caso, resulta facil admitir
que el Opus Dei ha entrado en un
nuevo encuadramiento juridico-



canonico al ser erigido en prelatura
personal, de modo que ahora se le
aplican las normas previstas en la
Iglesia para este tipo de entes. Puede
también afiadirse sin problemas que
esta nueva configuracion juridica se
adecua perfectamente a la realidad
del Opus Dei. Mas problematico
resulta, en cambio, sostener que el
ser una prelatura personal -no ya el
“aplicarle” o el “adecuarsele” tal
condicion- corresponde
precisamente a la realidad del Opus
Dei. Ante todo, porque esa figura,
como cualquier otra del mundo
juridico, no seria mas que una suerte
de instrumento del sistema
normativo. Ademas, porque el Opus
Dei es claramente una realidad
ligada a la vida carismatica, al
impulso del Espiritu Santo en la
Iglesia, lo que parece implicar que no
puede consistir en una forma
juridica acufiada por el
ordenamiento canonico. En fin, la
mejor comprobacion de este enfoque



derivaria del hecho tan sencillo de
que antes de su ereccion en prelatura
personal, el Opus Dei ciertamente ya
existia, y habia sido objeto de
sucesivas configuraciones canonicas,
inadecuadas claro estd, a diferencia
de la definitiva, pero que en el fondo
serian tan extrinsecas —tan
“juridicas”- como ésta ultima. En
consecuencia, la afirmacion “el Opus
Dei es una prelatura personal” no
corresponderia a la misma realidad
fundada por San Josemaria el 2 de
octubre de 1928.

En estas paginas me propongo
mostrar que la afirmacion conforme
a la cual el Opus Dei es una prelatura
personal enuncia en verdad un
aspecto intrinseco y esencial de su
misma realidad carismatica.
Procederé en dos fases: primero
procuraré aplicar una vision realista
del derecho a la nocion de prelatura
personal; después, intentaré explicar



por qué esa nocion resulta valida
para el Opus Dei.

2. La comprension realista del
concepto juridico de prelatura
personal

La concepcion del derecho como
orden normativo extrinseco a la
realidad social, a la cual se aplica e
impone coactivamente, condiciona el
modo de entender todos los
conceptos juridicos, tanto en el
ambito civil como en el eclesial.
Incluso aquellos que claramente
trascienden el derecho, como el de
persona, tienden a ser enfocados
como creaciones de un determinado
ordenamiento, forjados de manera
pragmatica, o sea para determinar el
ambito en el que es valida una
determinada norma. Asi, pues, el
concepto juridico de persona no
corresponderia a lo que
intrinsecamente es el ser humano
(esto seria propio del concepto



filosofico de persona), sino que seria
s6lo un punto de referencia humano
al que el orden juridico recurre para
fijar el objeto de sus reglas.
Naturalmente cuando se trata de un
concepto que se elabora dentro del
mismo ordenamiento, como sucede
con el de prelatura personal, el
enfoque técnico-operativo parece
aun mas obvio: la nocion seria una
especie de artefacto convencional,
modelado por determinadas normas,
que sirve para atribuir a las
relaciones sociales una determinada
calificacion util en vistas a alcanzar
ciertos efectos practicos.

Desde semejante perspectiva, la
prelatura personal aparece como
una etiqueta juridica, cuyo uso es
relevante en virtud de ciertas
consecuencias juridicas: atribucion
de competencias, derechos,
obligaciones, sanciones, etc. De este
modo, una realidad social concreta
que ha sido configurada como



prelatura personal, y es el caso de la
realidad social del Opus Deli, seria
juridicamente una prelatura
personal unicamente en cuanto
recibe esa denominacion y sus
consecuencias en el ordenamiento
canodnico. La realidad juridica tiende
asi a transformarse en un simple
nombre, que a su vez seria puro
instrumento para la atribucion a una
realidad social de determinados
efectos de derecho positivo. El
positivismo juridico esta
emparentado con el nominalismo: en
efecto, sila realidad no encierra de
por si nada juridicamente relevante,
sino que el derecho le adviene desde
fuera, los conceptos juridicos
equivalen a meros esquemas
normativos, son tan instrumentales
como las mismas normas que los
modelan y utilizan.

Para escapar de este circulo vicioso
es necesario replantearse qué es el
derecho, volver a preguntarse qué



significa que algo es “juridico”. Es
una operacion no facil, pues el peso
de los habitos mentales del
positivismo penetra incluso en el
modo de concebir el derecho eclesial.
La concepcion extrinseca del derecho
ha marcado hondamente la cultura
de muchos especialistas y de mucha
gente comun. Sin embargo, es de
todo punto necesario superar esa
vision: basta considerar el
desprestigio en que cae el derecho
cuando es entendido como pura
forma pragmatica de ordenar la vida,
y sobre todo el hecho de que esa
forma puede ponerse al servicio de
cualquier objetivo social, ya que en el
ambito juridico no habria mas que
intereses y poderes facticos que dan
lugar a soluciones meramente
consensuadas y relativas.

La tradicion clasica y cristiana del
derecho, dentro de su variedad de
matices, ofrece una respuesta de
fondo de signo radicalmente opuesto.



Quiza el modo mas sencillo y eficaz
de captar esa respuesta consiste en
plantearla desde el punto de vista de
la relacion entre el derecho y la
justicia. La justicia como virtud de
dar a cada uno su derecho, segun la
definicion atribuida al jurista
romano Ulpiano y acogida por tantos
pensadores juridicos hasta nuestros
dias, esta intrinsecamente ligada al
derecho de cada uno, que es su
presupuesto. A su vez, este derecho
se delinea como el objeto de la
justicia, de modo que derechoy
justicia estan inseparablemente
unidos. El derecho es asi lo justo: una
realidad, un bien que pertenece a
alguien en cuanto le es debido por
otro, ya sea un bien intrinseco a la
persona (como la vida, la libertad,
etc.) o un bien externo a ella que es
objeto de relaciones interpersonales.
En esto consiste lo que es realmente
juridico, que es otra manera de decir
lo que es realmente justo, tanto si se
funda en el mismo ser de las



personas y de sus relaciones, como si
se basa en la libertad humana que
puede configurar y determinar las
relaciones de justicia entre las
personas y respecto a la sociedad.

Este es el trasfondo que permite
comprender adecuadamente
cualquier nocion juridica, que es
siempre nocion relativa a lo que es
justo, y por tanto relativa a
relaciones reales sobre bienes reales
entre personas humanas. Volviendo
al ejemplo anterior, cuando en las
normas o en los actos juridicos se
habla de persona, se trata de la
misma realidad substancial que, con
ese mismo nombre, es aferrada por
el sentido comun y profundizada por
la filosofia. La relevancia juridica del
concepto de persona deriva de su
relacion con lo que es derecho en las
relaciones interpersonales. Pero esta
relacion con el derecho,
especificamente connotada por el
uso juridico de la nocion de persona,



es posible y necesaria precisamente
porque los seres humanos son
personas, porque solo quien lo es
puede ser titular de un bien que es
suyo y le es por ende debido, y
porque sdlo una persona es capaz de
deber algo a otra en justicia.

También un concepto institucional
como el de prelatura personal ha de
ser entendido bajo esta luz. Una
prelatura personal, al igual que una
didcesis o cualquier otra
circunscripcion eclesiastica, no es
una superestructura que recubre
extrinsecamente a ciertos efectos
organizativos y funcionales la
correspondiente realidad eclesial
formada por la vida y actividad de
los fieles y de sus pastores. Si asi
fuera, ser o no prelatura personal
tendria una relevancia muy limitada,
carente de importancia e interés
salvo para algunos expertos, los
canonistas, vistos como quienes se
ocupan de aspectos técnicos, es decir



de tramites, papeleos, actos formales,
rétulos externos, etc.

En cambio, lo que se capta mediante
el concepto de prelatura personal es
una realidad interpersonal que
participa en el ser mismo de la
Iglesia de Cristo. Es una comunidad
de fieles, estructurada
jerdrquicamente en torno a un
prelado, con cuyo ministerio
colaboran presbiteros y didconos, y
con un ambito personal y una mision
especificas que la conforman como
complementaria a las didcesis en las
que esta presente. En una palabra, es
una parte de la Iglesia, tan real y tan
viva como la misma Iglesia.

Es verdad que la nocion es de indole
institucional, es decir, se refiere
directamente a la dimension unitaria
y permanente que trasciende los
individuos que actualmente
conforman una determinada
prelatura personal y se van



sucediendo a lo largo de la historia.
Mas se trata de una institucion
compuesta en cada momento por
fieles reales, sin los cuales se
transformaria en una mera
posibilidad. En consecuencia, la
comprension auténtica de la nociéon
conduce a percibir que una prelatura
personal, lo mismo que una didcesis,
es un conjunto real de personas -
especificamente, una expresion
concreta de la comunion jerarquica
entre los fieles—, no un aparato
burocratico ni una denominacion
oficial extrinseca.

Por ser un concepto de indole
juridica, al hablar de prelatura la
atencion se dirige a los aspectos
externos que pueden ser objeto de
relaciones de justicia: tanto a las
relaciones institucionales de la
misma prelatura con otros sujetos
eclesiasticos y civiles, como a las
relaciones de justicia existentes
dentro del ambito delimitado por la



institucion: las relaciones entre los
fieles de la prelatura, y las de éstos
con sus pastores. Sila nocion de
prelatura personal se comprende de
modo realista, esta atencion selectiva
a la dimension externa de justicia -
por lo demas esencial en la Iglesia en
su peregrinar terreno—- no implica de
ningun modo ignorar que la realidad
eclesial esta constituida ante todo
por la comunion vertical e invisible
con la Santisima Trinidad y por el
misterio de la comunion de los
santos. No se trata en absoluto de
aislar lo juridico, sino de captarlo
con realismo en su dimension
especifica, precisamente para poder
de ese modo poner de manifiesto su
insercion en el misterio sobrenatural
de la Iglesia y, en particular, mostrar
el vinculo intrinseco —en virtud de la
sacramentalidad de la Iglesia— de lo
justo con la salvacidon. En efecto, los
derechos de los fieles dicen relacion
principalmente con los bienes
salvificos (ante todo la palabra de



Dios y los sacramentos), y el deber de
los ministros sagrados que han de
dispensar esos bienes, asi como el
deber de todos los fieles de vivir en la
comunion eclesial, son exigencias de
justicia en las que esta en juego la
salvacion del mismo titular del
deber.

Las consideraciones anteriores no
llevan consigo olvidar cuanto de
historico hay en la nocion de
prelatura personal. Estamos ante una
determinada manera en que la
Iglesia se autoorganiza, con una
concrecion positiva en las leyes
canonicas y en la praxis eclesial,
incluso con un nombre preciso que,
aunque refleje bien la substancia del
concepto, implica obviamente una
determinacion convencional. Sin
embargo, eso no se opone al realismo
de la nocidn en el sentido ya
explicado: toda realidad eclesial se
da en la historia y posee aspectos
ligados a lo contingente, Sin



embargo, los aspectos fundamentales
de la prelatura responden a
caracteristicas esenciales de la
Iglesia, al ser Iglesia: la igualdad
fundamental entre los fieles, la
constitucion jerarquica, etc. En el
caso del Opus Dei, ademas, es
determinante un carisma, un don
divino que exige fidelidad. A
continuacion intentaré precisamente
mostrar por qué la fidelidad a ese
carisma implica la prelatura
personal.

3. Larealidad eclesial del Opus Dei
como prelatura personal

Para entender por qué el Opus Dei es
una prelatura personal, ademas de
comprender qué es una prelatura
personal, se requiere captar esta
realidad en el Opus Dei. En una
Optica realista, su ereccion en
prelatura no ha sido un
revestimiento extrinseco, la
atribucion de una nueva fachada. La



ereccion comporta que el Opus Dei es
real e intrinsecamente una prelatura
personal[1].

Surge de entrada una dificultad que
parece oponerse a la vision realista
de la dimension de prelatura en el
Opus Dei. En efecto, esta claro que
antes de su configuracion como tal
mediante un acto pontificio el Opus
Dei no era prelatura personal. Hay
obviamente un antes y un después de
ese acto. De ahi podria deducirse que
ser prelatura es algo extrinseco,
advenedizo (por mas conveniente o
congruente que sea) respecto a la
realidad eclesial de origen
carismatico que se manifesto el 2 de
octubre de 1928.

No cabe duda de que la ereccion de
la prelatura no ha sido un simple
reconocimiento de la realidad ya
existente por parte de la autoridad
papal. Ha habido algo nuevo, que ha
venido a integrar esa realidad. Los



fieles incorporados al Opus Dei
comenzaron a ser fieles de una
prelatura, con los correspondientes
vinculos de comunion entre ellos y
con el prelado; la cabeza del Opus
Dei en 1982, Mons. Alvaro del
Portillo, paso a ser prelado de una
prelatura personal, con la potestad
jerarquica que le es propia; el clero
del Opus Dei empez6 a constituir el
presbiterio de la prelatura. Todo esto
comporta una novedad respecto a la
situacion antecedente.

Sin embargo, esto no significa que
desde 1928 el Opus Dei fuera una
realidad esencialmente distinta de la
prelatura que se erigi6 en 1982. Este
es el punto que requiere mayor
atencion, ya que anteriormente las
sucesivas aprobaciones del Opus Dei
(como pia union, sociedad de vida
comun sin votos, e instituto secular)
habian encuadrado su realidad
dentro de instituciones eclesiales de
naturaleza asociativa, aquellas que



los fieles pueden constituir para
promover fines eclesiales comunes.
La inadecuacion de estas
configuraciones canonicas a la
realidad carismatica del Opus Dei
obedecia también a otros motivos de
mucha relevancia, sobre todo en
razon de que la secularidad de sus
fieles no encontraba cabida en el
ambito del estado de perfeccion o
vida consagrada por la profesion de
los consejos evangélicos. Sin
embargo, ahora nos interesa el otro
aspecto aludido, igualmente esencial,
que dice relacion precisamente con
la supuesta naturaleza asociativa del
Opus Dei.

La consideracion historica del Opus
Dei ayuda a penetrar en su
verdadera naturaleza. Me limitaré a
sefialar algunos datos esenciales que
me parecen especialmente
significativos[2].



Ante todo, conviene advertir que la
vocacion de San Josemaria en la
Iglesia se manifiesta originariamente
como vocacion al sacerdocio, con un
horizonte especifico que solo se
esclarece en un segundo momento,
cuando ve el Opus Dei[3]. Como
resulta patente a partir de 1928, el
horizonte vocacional del Fundador
es en si esencialmente sacerdotal, es
decir, se inscribe en el ambito del
sacerdocio ministerial o jerarquico.
San Josemaria fue llamado al
sacerdocio precisamente para fundar
el Opus Dei, y fundo el Opus Dei
precisamente en cuanto sacerdote.
Tratandose de una institucion
volcada a la santificacion y al
apostolado de los fieles laicos, que
subraya precisamente su sacerdocio
comun como bautizados y su
condicion secular, podria parecer
paraddjico que el Fundador fuera un
sacerdote. No hay tal paradoja, sin
embargo, si tiene en consideracion
que en la Iglesia es tan esencial la



igualdad fundamental entre todos los
fieles como su constitucion
jerarquica. El Sefior queria suscitar
un sacerdote para los laicos que
llamaria al Opus Dei. A ese sacerdote
confié un ministerio
verdaderamente sacerdotal de
unidad y de capitalidad en esta
familia sobrenatural. Se trataba de
un ministerio destinado a
permanecer en el tiempo, de modo
que pasaria a los sucesores del
Fundador. Muy significativo en tal
sentido es que se perpetuara también
el modo familiar de llamar a quien
hace cabeza en el Opus Dei: “Padre”.

Conviene reflexionar también sobre
el hecho de que el 2 de octubre de
1928 San Josemaria fue la unica
persona que vio el Opus Dei, y que
siempre lo consideré fundado ese
mismo dia, aunque hubiera luego
complementos y profundizaciones de
una realidad ya esencialmente
completa[4]. En este “ver” —era el



verbo que empleaba- estaba la
realidad personal de quienes habrian
de venir en el futuro. Esas personas
todavia no estaban, y no obstante el
Opus Dei ya estaba. No se trataba de
algo que harian entre todos, sino de
un encargo divino que recibia el
Fundador. Hacia falta una
actualizacion, que requeriria
ciertamente el concurso de la
libertad de quienes fueran llegando,
pero que no seria el fruto de la
conjuncion de sus voluntades,
sencillamente porque la nueva
realidad se situaba desde el inicio en
una dimension -la de la estructura
comunitario-jerarquica de la Iglesia—
que escapa al poder de los fieles en el
ambito asociativo. El Opus Dei no
nacio cuando otro fiel se sumo al
Fundador, sino cuando Dios lo
suscitd en San Josemaria y le aclard
el sentido especifico que habria de
asumir su sacerdocio jerarquico en la
Iglesia, el cual como en todo fiel
ordenado suponia el sacerdocio



comun en cuanto bautizado. La
misma ausencia de otros fieles en el
momento fundacional contribuye a
poner de manifiesto la naturaleza no
asociativa de la fundacion.

Desde el principio San Josemaria vio
que en el Opus Dei habria otros
sacerdotes ademas de €él. Mas
adelante comprendio que esos
sacerdotes habrian de proceder de
los mismos fieles laicos del Opus Dei.
Ambos aspectos estan cargados de
sentido a efectos de nuestro tema.
Por un lado, la pluralidad de
sacerdotes en el Opus Dei se requeria
con una finalidad ministerial bien
determinada: la atencion pastoral de
los fieles del Opus Dei y de todos los
que se acercaran a sus apostolados,
es decir, la colaboracion en la misma
mision jerarquica que el Fundador
ya realizaba desde el comienzo. La
relacion ministerial-jerarquica con
los fieles laicos se confirma asi como
un rasgo estructural esencial en la



realidad del Opus Dei[5]. El hecho de
que, sin perjuicio de que el carisma
se extendiera a otros sacerdotes
incardinados en las didcesis, los
sacerdotes dedicados a la tarea
pastoral especifica del Opus Dei
procedieran de los mismos laicos del
Opus Dei, muestra de modo
especialmente claro que se verifica lo
que resulta natural en la Iglesia, esto
es, que surjan vocaciones
sacerdotales del interior de la misma
comunidad de fieles a la que se
dedicara su ministerio.

Ala vez, como parte del carisma, el
Fundador fue siempre hondamente
consciente de que la vocacion al
Opus Dei era, en su esencia, la misma
para él que para sus hijos, para
sacerdotes y laicos, para hombres y
mujeres, para célibes y casados. Esta
conciencia de igualdad no es
explicable desde la variedad de
funciones eclesiales y de grados de
disponibilidad para las actividades



institucionales que se da en la Obra.
Solo se entiende a la luz de la igual
dignidad bautismal de todos los
fieles, que es lo que se pone en juego
en el Opus Dei. Se trata de una
determinacion vocacional y de
pertenencia eclesial que tiene
precisamente el sentido de confirmar
y reforzar el sitio de cada uno en la
Iglesia y en el mundo. Igualdad de
pertenencia y distincion jerarquica
entre los fieles son dos rasgos que en
el Opus Dei han convivido desde el
principio con la sencilla armonia que
poseen en la misma Iglesia,
configurando ademas la esencia
misma de la institucion y de su
patrimonio carismatico.

Por otra parte, la actividad
institucional del Opus Dei concierne
exclusivamente al ambito de los
bienes salvificos, ante todo de la
palabra de Dios y los sacramentos: a
San Josemaria le gustaba presentar
esa actividad como «una gran



catequesis»[6]. De ahi que la
actividad institucional se distinga
netamente de la que, a titulo
personal o asociados con otros,
llevan a cabo los fieles del Opus Dei.
Esta distincion vale también para las
iniciativas educativas, de salud, de
promocion social, etc., que ellos
promueven con otras personas, aun
cuando el Opus Dei les proporcione
asistencia pastoral y en ocasiones
incluso asuma institucionalmente la
garantia eclesial de la conformidad
de esas iniciativas con el Evangelio.
La distincién entre actividad
institucional y actividad personal es
capital para entender la naturaleza
exclusivamente eclesial del Opus Dei
en cuanto institucién, sobre todo
porque estd en juego la legitima
libertad en el ambito temporal de
que gozan los fieles del Opus Dei,
igual a la de cualquier otro catdlico.
Solo desde la libertad y
responsabilidad personales es
posible que se empefien en la mas



delicada fidelidad a la doctrina de la
Iglesia al procurar santificar todas
sus actividades en el mundo,
transformandolas en cauce de
apostolado personal y de verdadera
cristianizacion.

Las sucesivas aprobaciones
canonicas ofrecieron soluciones a las
necesidades institucionales que
comportaba el desarrollo del Opus
Dei (primero en ambito diocesano y
luego a nivel internacional, y
teniendo en cuenta también la
cuestion de la pertenencia de los
sacerdotes), pero ninguna de ellas
llegb a captar la realidad del Opus
Dei. Mas alla de sus grandes
diferencias, hay un rasgo muy
significativo que las une: pia union,
sociedad de vida comun sin votos e
instituto secular son conceptos
juridicos que corresponden a
realidades eclesiales de naturaleza
asociativa. De ahi procede su
incapacidad mads profunda para



reflejar lo que es el Opus Dei como
un comunidad de fieles que se
conforma intrinsecamente segun la
estructura jerarquica de la misma
Iglesia.

Lo que sin duda dificultaba
especialmente la comprension de
esta naturaleza comunitario-
jerarquica, no asociativa, era el
hecho de que el Opus Dei surgiera
desde un carisma, el recibido por San
Josemaria y por quienes después
fueron llegando, y que ese carisma
implicase una vocacion personal de
radicalidad espiritual y apostolica en
los respectivos fieles (algunos —entre
ellos los primeros- con el carisma del
celibato apostolico). Ambos aspectos
se percibian, conforme a una muy
larga experiencia eclesial, como
propios por antonomasia de la vida
religiosa, de modo que las mismas
vocaciones seculares tendian a ser
concebidas por analogia a la de los
religiosos. Ciertamente la



secularidad de los fieles del Opus Dei
no podia ser captada mediante esa
analogia, pero mas en el fondo no se
podia entender que constituyeran
una comunidad que no se unia para
una obra especifica de indole
asociativa, sino en virtud de vinculos
concretos de comunion eclesial entre
ellos, vinculos que, como en toda
comunidad jerarquica de fieles,
comportan esencialmente una
estructura jerarquica, con un pastor
que hace cabeza y con otros pastores
que colaboran con él.

Tampoco podia captarse
adecuadamente el hecho de que una
misma institucion de origen
carismatico y vocacional pudiera
incluir tanto hombres como mujeres.
Ademas, el hecho de que existiera
separacion en la vida y apostolado de
los fieles del Opus Dei de uno y otro
sexo podia ser falseado mediante la
aplicacion de las categorias
asociativas, y hacer pensar que se



trataba en realidad de dos
instituciones accidentalmente
unidas. La realidad es que siempre
hubo profunda unidad entre
hombres y mujeres del Opus Dei,
pertenecientes a una misma realidad
eclesial de indole comunitario-
jerarquica.

También los pasos canonicos
relativos a la adscripcion de
sacerdotes y a la potestad atribuida a
quien hacia cabeza, se situaban en
un contexto asociativo, no
comunitario-jerarquico. Respondian
ciertamente a exigencias del carisma,
pero de un modo inadecuado: la
realidad profundamente unitaria del
Opus Dei seguia estando muy
imperfectamente reflejada, porque
en el fondo se la concebia
estructuralmente a la manera de una
institucion asociativa. Sacerdotes y
laicos aparecian ligados a la misma
institucion carismatica, pero no
aparecian ligados esencialmente



entre si. De modo que tanto la
igualdad fundamental entre ellos en
cuanto fieles, como su mutua
ordenacion, estaban recogidos en un
marco que no captaba la esencia
misma de la institucion. Asimismo, la
potestad de quien hacia cabeza se
contemplaba como ligada al aspecto
asociativo clerical, de modo que
quien la ejercia era un miembro de
la asociacion, no el titular de una
potestad jerarquica en una
comunidad de fieles. Por eso
tampoco se explicaba la diferencia
entre los sacerdotes provenientes de
los laicos del Opus Dei y que dedican
su ministerio al Opus Deli, y los
sacerdotes incardinados en las
didcesis que reciben la mismay
unica vocacion al Opus Dei para
santificarse mediante su ministerio
en su misma didcesis, sin
incorporarse por tanto a la prelatura
ni a su presbiterio.



Con la ereccion en prelatura
personal, el proceso de
reconocimiento y de respuesta por
parte de la Iglesia en cuanto
institucion a las exigencias de la
realidad carismatica ha llegado a
término. No se ha dado una
mutacion genética, sino el pleno
despliegue del organismo nacido en
1928 y desarrollado, entre tanto, por
todos los continentes. Se ha realizado
lo que pedia el mismo patrimonio
carismatico del Opus Dei, un
patrimonio que, como es propio del
ser de la Iglesia, no es solo espiritual
sino que comporta y exige también
expresiones externas, inseparables
de ese espiritu.

En el Opus Dei, ademas, se ha
verificado un hecho especialmente
significativo para nuestro tema: el
Fundador poseyd una formacion y
una mentalidad juridica, y en
particular canonica, sumamente
vivas y penetrantes. Sobre la base de



sus estudios de derecho, que llevo a
cabo secundando un consejo de su
padre, recibido precisamente cuando
acababa de descubrir su vocacion
sacerdotal, San Josemaria puso sus
dotes profesionales de jurista al
servicio de la mision fundacional que
Dios le habia confiado. Asi se
santifico y contribuyo al bien de la
Iglesia también como jurista. El
Sefior le concedio abundantes luces
en todo el itinerario juridico del Opus
Dei. Resalta de modo especial la
clarividencia con la que pronto capto
el nucleo de la solucion juridica
definitiva, por la que tanto trabajo y
que ofrecid no ver realizada durante
su existencia terrena. Su sucesor,
Mons. Alvaro del Portillo, en una
carta con motivo de la ereccion de la
prelatura, quiso empezar la
narracion del itinerario juridico
evocando una anécdota de 1936 que
testimonia esa conciencia del
Fundador, muy desde el principio,
sobre la necesidad de una



jurisdiccion eclesiastica de caracter
personal[7]. La prelatura del Opus
Dei fue algo querido y buscado con
toda su alma por San Josemaria para
cumplir el encargo divino del 2 de
octubre de 1928, precisamente
porque estaba en la entrafia misma
de ese encargo.

Quiza el mejor modo de comprender
el proceso juridico que ha tenido
lugar sea pensar en la implantacion
de la Iglesia en un nuevo territorio o
ambito social al que llegan la palabra
de Dios, los sacramentos y los demas
bienes de la salvacion. Lo mas
novedoso es que en el caso del Opus
Dei se implanta una realidad eclesial
jerdrquicamente estructurada
gracias a una iniciativa carismatica.
Ademas, se trata de una realidad
eclesial que de ninguna manera
pretende sustituir a las diocesis, sino
que vive y opera en ellas, con una
legitima autonomia cuyo fin
exclusivo es el servicio a ellasy a



toda la Iglesia. No aspira en modo
alguno a transformarse en una
Iglesia local, precisamente porque su
mismo carisma le lleva a confirmar a
sus fieles como fieles de las Iglesias
locales a las que pertenecen. Sin
embargo, mas alla de estas
diferencias subsiste un fenémeno
analogo: la ereccion de cualquier
circunscripcion eclesiastica opera en
una realidad preexistente, de
naturaleza comunitario-jerarquica,
que pide esa ereccion. Esto es 1o que
ha ocurrido con el Opus Dei en 1982.
De ahi que la atribucion del concepto
juridico de prelatura personal sea
completamente real: el Opus Dei es
una prelatura personal.

Carlos José Errazuriz M.

[1] Para una vision realista de la
dimension juridica de la prelatura
del Opus Dei, cfr. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,



en Il diritto ecclesiastico, luglio-
dicembre 1986, 3-4, pp. 410-430.
Version castellana en Lex Nova
[Fidelium Iura], 1 (1991), pp. 301-322.
Para un examen del debate de la
doctrina canoénica sobre las
prelaturas personales en una optica
realista, cfr. E. Baura, Le attuali
riflessioni della canonistica sulle
prelature personali. Suggerimento per
un approfondimento realistico, in
AA.VV,, Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pp. 15-53.

Ciertamente el Opus Dei no es sélo
prelatura personal. El Opus Dei
trasciende su configuracion
institucional como prelatura, y existe
de entrada otra realidad institucional
que es también Opus Dei a pleno
titulo: la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz, como asociacion de
clérigos inseparable de la prelatura.
Mas radicalmente, es toda la vida de
los fieles de la Obra la que debe ser



Opus Dei, y no solo sus relaciones
con el Opus Dei como institucion
(que por cierto estan en funcion de
esa vida). Ademas, su alcance
apostolico va mas alla de las
actividades relacionadas con la
prelatura y llega de formas diversas
a muchas personas y actividades
eclesiales. En fin, aunque la
prelatura es de este mundo, el Opus
Dei posee una clara dimension
escatologica.

[2] Las obras hasta ahora mas
relevantes para profundizar en esos
datos esenciales son la biografia de
A. Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, 3 vol., Ed. Rialp, Madrid
1997-2003; y en el ambito
especificamente juridico, A. de
Fuenmayor - V. Gomez-Iglesias - J.L.
[llanes, El itinerario juridico del Opus
Dei. Historiay defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.



[3] Sobre este aspecto, cfr. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
mision eclesial del Beato Josemaria
Escriva Fundador del Opus Dei, en
Romana. Boletin de la Prelatura de la
Santa Cruz y Opus Dei, 17 (1993), pp.
307-327.

[4] Cfr. ].L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguery el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pp. 65-107.

[5] Al respecto, cfr. el capitulo de P.
Rodriguez en P. Rodriguez — F. Ocariz
—J.L. lllanes, El Opus Dei en la Iglesia.
Introduccion eclesiologica a la vida y
al apostolado del Opus Dei, Ed. Rialp,
Madrid 1993.

[6] Cfr. entrevista al ABC de Madrid,
24-111-1971.

[7] Ante dos lapidas mortuorias de
prelados que habian tenido una
vasta y peculiar jurisdiccion de



indole secular y personal, en la
iglesia de Santa Isabel en Madrid,
San Josemaria dijo a un hijo suyo,
Pedro Casciaro: «Ahi esta la futura
solucion juridica de la Obra». Cfr. el
texto de la Carta del 28-XI-1982 en A.
del Portillo, Rendere amabile la
verita. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo, Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 1995, pp.
64-65.

Carlos José Errazuriz

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/por-que-el-
opus-dei-es-una-prelatura-personal/
(11/12/2025)


https://opusdei.org/es-uy/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/es-uy/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/es-uy/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/

	¿Por qué el Opus Dei es una prelatura personal?

