
opusdei.org

Pena de muerte:
legítima defensa y
dignidad humana

Artículo escrito por el Vicario
regional del Opus Dei, Carlos
Ma. González, para la Revista
de Negocios del IEEM.

30/10/2018

En Uruguay la pena de muerte fue
abolida en 1907 y no despierta aquí
la vehemencia que suscita en otros
países, como Estados Unidos. Allí 30
de los 50 estados todavía la
conservan, aunque no se aplica en la



jurisdicción federal ni en la militar, y
el 80 % de las ejecuciones se
concentran en Texas, Missouri y
Florida.

Tradicionalmente, la Iglesia católica
toleró la pena de muerte en casos
excepcionales, pero en agosto
pasado, el papa Francisco dio un
paso decisivo al declarar
solemnemente que, según el
Evangelio, “la pena de muerte es
inadmisible, porque atenta contra la
inviolabilidad y la dignidad de la
persona”.

Durante mucho tiempo la pena de
muerte se admitió sobre la base de la
tutela o de la legítima defensa de la
sociedad. El Catecismo de la Iglesia
Católica en el n.o 2267, en su edición
de 1992, contemplaba que la pena de
muerte se podía enmarcar dentro de
las “penas proporcionadas” a la
extrema gravedad de ciertos delitos.
A la vez, limitaba el recurso de la



pena capital a los casos en que no
bastaban los medios incruentos para
defender las vidas humanas contra el
agresor, “porque ellos corresponden
mejor a las condiciones concretas del
bien común y son más conformes
con la dignidad de la persona
humana”.

Cinco años después, en la edición de
1997, la Iglesia avanzaba en el
sentido restrictivo, poniendo la
condición de que fuera “el único
camino posible”. Añadía que,
actualmente, el Estado tiene más
posibilidades para perseguir
eficazmente el crimen, sin necesidad
de privar al criminal de la
posibilidad de redimirse.

Los casos en los que es necesario
aplicar la pena de muerte son ya
muy raros, por no decir,
prácticamente inexistentes. Juan
Pablo II sostuvo en 1999 que, en esta
renovada perspectiva, la pena de



muerte equivale a negar la dignidad
humana y priva de la posibilidad de
redención o enmienda; por eso es
una pena “cruel e innecesaria”.

Finalmente, en agosto de este año,
Francisco declaró que hoy la Iglesia
considera que la pena de muerte es
contraria a la dignidad humana y,
por tanto, “inadmisible” y se señalan
tres importantes argumentos en los
que se apoya esta nueva posición: 1)
la dignidad humana fundamental,
precisamente por vincularse a la
imagen de Dios que el hombre posee
en su ser, “no se pierde ni siquiera
después de haber cometido crímenes
muy graves”; 2) las sanciones penales
“deben estar orientadas ante todo a
la rehabilitación y reinserción social
del criminal”; 3) “se han llevado a
cabo sistemas de detención cada vez
más eficaces, que garantizan la
necesaria defensa de los
ciudadanos”. Concluye con una
recomendación práctica sobre la



pena de muerte: “la Iglesia (…) se
compromete con determinación a su
abolición en todo el mundo”.

¿Qué reflexiones se podrían hacer
sobre este desarrollo que hemos
esbozado demasiado
esquemáticamente? En primer lugar,
que la dignidad fundamental de la
persona no depende de la opinión ni
de la decisión de algunos o de
muchos, y —esto puede costar
aceptar— nunca se pierde, aun en el
caso de un gran criminal. De ahí que
ninguna persona puede ser tratada
como un simple medio u “objeto” y
merece respeto por sí misma (no
porque lo diga una ley), desde el
primer instante de su concepción
hasta su muerte natural.

Desde antiguo se distingue a la
persona por su espíritu, por su “alma
espiritual”, entre los demás seres del
universo. También por su especial
relación con la divinidad. La Biblia



confirma que el hombre ha sido
creado “a imagen y semejanza de
Dios”. Por esto, aquellos que no
reconocen la existencia de un Ser
Supremo tienen más dificultades en
fundamentar la dignidad humana.
Por otra parte, la experiencia
histórica enseña que es una pésima
experiencia dejar que algunos o
muchos decidan si alguien tiene o no
dignidad humana.

Algo muy distinto es la dignidad
moral, que alguien puede perder si
hace algo indigno de una persona. En
el plano de la dignidad fundamental,
no hay personas indignas. En
cambio, en el plano moral, hay
personas que se hacen indignas,
precisamente al pisotear la dignidad
de los demás. La dignidad moral
crece cada vez que una persona
actúa bien: dando lo mejor de sí
misma, amando, convirtiendo su
vida en un don para los demás.



Para algunos puede parecer excesivo
el adjetivo inadmisible, que emplea
ahora el papa Francisco. Ya había
utilizado este adjetivo en marzo de
2013, en un mensaje a la Comisión
Internacional contra la Pena de
Muerte, en el que afirmaba: “Hoy día
la pena de muerte es inadmisible,
por grave que haya sido el delito del
condenado. Es una ofensa a la
inviolabilidad de la vida y a la
dignidad de la persona humana, que
contradice el designio de Dios sobre
el hombre y la sociedad y su justicia
misericordiosa, e impide cumplir con
cualquier finalidad justa de las
penas. No hace justicia a las víctimas,
sino que fomenta la venganza”. “Ni
siquiera el homicida pierde su
dignidad personal”. Y la tildó de
“fracaso” para un Estado de derecho,
“porque lo obliga a matar en nombre
de la justicia”.

El papa explica: “cuando se aplica la
pena de muerte, se mata a personas



no por agresiones actuales (como
sucede en la legitima defensa
personal), sino por daños cometidos
en el pasado. Se aplica, además, a
personas cuya capacidad de dañar
no es actual, sino que ya ha sido
neutralizada, y que se encuentran
privadas de su libertad”.

Para dar mayor fuerza al argumento
de la vida, el pontífice cita una frase
de Fedor Dostoievski sobre el tema:
“Matar a quien mató es un castigo
incomparablemente mayor que el
mismo crimen. El asesinato en virtud
de una sentencia es más espantoso
que el asesinato que comete un
criminal”.

Además de estos y otros graves
reparos, Francisco recuerda que la
pena capital puede ser utilizada por
regímenes totalitarios o por fanáticos
para deshacerse de individuos o
comunidades que le resultan
“peligrosas”.



Para un cristiano es más fácil
entender estos razonamientos a la
luz del Evangelio, donde se
contempla la actitud misericordiosa
de Jesús, que impidió él mismo que
sus discípulos ejercieran la violencia
contra los que injustamente le
perseguían (Mt. 26,52) y, frente a la
mujer adúltera, no se cuestionó
sobre su culpabilidad, sino que invitó
a los acusadores a examinar su
propia conciencia antes de lapidarla
(cfr. Jn 8,1-11).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/pena-de-
muerte-legitima-defensa-y-dignidad-

humana/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/pena-de-muerte-legitima-defensa-y-dignidad-humana/
https://opusdei.org/es-uy/article/pena-de-muerte-legitima-defensa-y-dignidad-humana/
https://opusdei.org/es-uy/article/pena-de-muerte-legitima-defensa-y-dignidad-humana/
https://opusdei.org/es-uy/article/pena-de-muerte-legitima-defensa-y-dignidad-humana/

	Pena de muerte: legítima defensa y dignidad humana

