
opusdei.org

Para viajar a Roma

Si se desea visitar una ciudad
sin perderse un rincón es
imprescindible tener un buen
guía. Conocer la Ciudad Eterna
de la mano de san Josemaría
puede ayudar a descubrir los
mismos lugares que él visitó y
que le sirvieron para enraizar
su fe en la de los primeros
cristianos. Descarga el libro
electrónico en el que te
contamos sobre 11 lugares de
Roma de la mano del fundador
del Opus Dei.

07/04/2025



Si se desea visitar una ciudad sin
perderse un rincón es imprescindible
tener un buen guía. Conocer la
Ciudad Eterna de la mano de san
Josemaría puede ayudar a descubrir
los mismos lugares que él visitó y
que le sirvieron para enraizar su fe
en la de los primeros cristianos.
Ofrecemos una recopilación en
formato epub con los artículos
publicados sobre lugares de Roma.

Descargar archivo en epub

Acudiendo a las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei, esta guía
tiene el objetivo de de extraer todo el
fruto posible de algunos recorridos
que se presentan. Porque para un
cristiano, que goza de la luz de la fe,
Roma no es sólo una ciudad de gran
interés artístico o histórico, sino
mucho más: es su Casa, una vuelta a
sus orígenes, el escenario de una
maravillosa historia –la del Amor
infinito de Dios que quiere llegar a la

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/epub/Lugares_de_Roma.epub


humanidad entera– que será siempre
actual y que nos interpela en este
Año de la Fe, cuando todos los hijos
de la Iglesia tenemos por delante el
reto de la nueva evangelización.

Indice

Presentación

1. La Basilica de San Pedro

2. La plaza de San Pedro

3. El Panteón y Santa Maria "sopra
Minerva"

4. Las catacumbas de San Calixto

5. La Basílica de la Santa Cruz de
Jerusalén

6. El foro romano

7. El Coliseo



8. La Via Appia

9. La memoria de San Pablo

10. Las «edicole» de la Virgen

11. San Juan de Letrán

Presentación

San Josemaría es un buen guía para
recorrer muchos lugares de Roma
que él visitó para enraizar su fe en la
de los primeros cristianos:

– Las catacumbas de san Calixto

– La Basílica de la Santa Cruz de
Jerusalén

– El foro romano

– El Coliseo

– La Via Appia

– La memoria de Pablo

– Las «edicole» de la Virgen



– San Juan de Letrán

El objetivo de estos artículos sobre
los Lugares de Roma es conocer un
poco mejor los principales vestigios
de la historia de la Iglesia que se
conservan en la Ciudad Eterna. Lo
haremos siguiendo los pasos del
Fundador del Opus Dei: acudiendo a
sus enseñanzas con el fin de extraer
todo el fruto posible del recorrido.
Porque para un cristiano, que goza
de la luz de la fe, Roma no es sólo
una ciudad de gran interés artístico o
histórico, sino mucho más: es su
Casa, una vuelta a sus orígenes, el
escenario de una maravillosa
historia – la del Amor infinito de Dios
que quiere llegar a la humanidad
entera– que será siempre actual y
que nos interpela especialmente al
comienzo del tercer milenio, cuando
todos los hijos de la Iglesia tenemos
por delante el reto de la nueva
evangelización.



El día 23 de junio de 1946 el
fundador del Opus Dei viajó por
primera vez a Roma. Este
acontecimiento evidencia muchos
aspectos de la vida de san Josemaría:
su abandono en las manos de Dios y
fortaleza heroica para cumplir su
Voluntad; su confianza en la Iglesia y
su amor al Papa; los sueños de
expansión apostólica –que parecían
imposibles– y el afán de romanidad:
entraña universal, católica, asentada
en el fundamento visible de la
unidad de la Iglesia, que es Pedro.

Una vez preguntaron a san
Josemaría cuándo había pensado por
primera vez en viajar a Roma, y su
respuesta fue tan concisa como
reveladora: “No he pensado nunca
venir a Roma. He debido venir,
porque el Opus Dei nació
romano” (1). En otras ocasiones
explicaba con más detalle el sentido
de la romanidad de la Iglesia, de la
que participa el Opus Dei: “Para mí,



Romana es sinónimo de Católica,
Universal y Ecuménica” (2),
comentaba en 1964 durante un
encuentro. Y algunos años más tarde,
escribía: “Venero con todas mis
fuerzas la Roma de Pedro y de Pablo,
bañada por la sangre de los mártires,
centro de donde tantos han salido
para propagar en el mundo entero la
palabra salvadora de Cristo. Ser
romano no entraña ninguna muestra
de particularismo, sino de
ecumenismo auténtico; supone el
deseo de agrandar el corazón, de
abrirlo a todos con las ansias
redentoras de Cristo, que a todos
busca y a todos acoge, porque a todos
ha amado primero” (3).

La Iglesia de Cristo es romana,
porque la Providencia divina dispuso
que en Roma estuviese la sede de
Pedro, fuente de unidad y garantía
de la transmisión del depósito de la
fe revelada. Lógico es, por tanto, que
los cristianos quieran romanizarse



cada vez más, de manera que se
cumpla también en cada uno lo que
San Josemaría auguraba a algunos de
sus hijos recién llegados a la Urbe:
“Roma os dejará un zarpazo en el
alma, una huella profunda y
duradera, si habéis aprovechado
bien el tiempo. Y sabréis ser hijos
más fieles de la Iglesia, y tener un
amor más sobrenatural al Santo
Padre” (4).

Notas

AGP: Archivo general de la Prelatura
del Opus Dei

1. San Josemaría, AGP, P01, 1968, p.
224

2. San Josemaría, AGP, P01, II-1964, p.
17

3. San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972 (publicado en La
Iglesia, nuestra Madre)



4. San Josemaría, AGP, P01, 1973, p.
283

1. La basílica de San Pedro

San Pedro recibió el martirio durante
la persecución contra los cristianos
decretada por Nerón después del
incendio de Roma, en el año 64. El
Príncipe de los Apóstoles había
llegado a la Urbe algunos años antes,
siguiendo el mandato del Señor que
recoge el Evangelio según Marcos:
“id al mundo entero y predicad el
Evangelio a toda criatura. El que crea
y sea bautizado se salvará; pero el
que no crea se condenará”(1).

¡Con qué veneración mirarían a
Pedro los cristianos de Roma...! No
en vano había sido el primero en
confesar la divinidad del Señor, le
había acompañado durante los tres
años de su vida pública y había



recibido del Maestro las llaves del
Reino de los Cielos: era la cabeza de
la Iglesia, y su presencia en la capital
del Imperio convertía a esta ciudad
en el centro y el corazón de la
naciente expansión cristiana.

Cuando empezó la persecución, el
primer Papa entendió que estaba
cercano el cumplimiento de la
profecía que muchos años atrás le
había hecho el Señor, junto al Mar de
Tiberíades. Tenía bien grabada la
escena, que San Juan relata en su
Evangelio:

“Le dijo Jesús: –Apacienta mis ovejas.
En verdad, en verdad te digo: cuando
eras más joven te ceñías tú mismo y
te ibas adonde querías; pero cuando
envejezcas extenderás tus manos y
otro te ceñirá y llevará adonde no
quieras –esto lo dijo indicando con
qué muerte había de glorificar a
Dios. Y dicho esto, añadió: –
Sígueme”(2).



Una vida al servicio de la Iglesia

Después de una vida al servicio de la
Iglesia, había llegado para Pedro el
momento de seguir a Cristo hasta
identificarse totalmente con Él. No
tardó en ser apresado y ajusticiado
en una cruz: cabeza abajo, porque en
su humildad juzgó que no era digno
de morir del mismo modo que
Nuestro Señor.

Es probable que el lugar de su
martirio fueran los horti neronis,
unas tierras que el emperador poseía
en los alrededores de la antigua
Roma, junto a la colina Vaticana. Allí
Calígula había comenzado a edificar
un circo privado, cuya construcción
prosiguió Claudio y que fue
terminado en tiempos de Nerón.
Quizás la ejecución de Pedro ocurrió
durante uno de los espectáculos que
se celebraban en ese lugar. A veces
Nerón abría las puertas de su estadio
a los ciudadanos de Roma, y él



mismo corría en su carro vestido de
auriga ante el pueblo que lo
aclamaba. De la dinámica de
aquellos festejos durante la
persecución a los cristianos nos ha
dejado un buen testimonio el
historiador pagano Tácito: «Los que
morían eran tratados con escarnio.
Cubiertos de pieles de animales, eran
degollados por perros; o eran
suspendidos en cruces; o, incluso,
cuando ya se ponía el sol, se los
quemaba vivos para iluminar la
oscuridad de la noche» (3).

Una tumba de humilde tierra

Los cristianos recogieron el cuerpo
sin vida de Pedro y lo enterraron
junto a la ladera de la colina
Vaticana, muy cerca del estadio de
Nerón, fuera de las propiedades del
emperador. La tumba era de humilde
tierra, pero desde el primer
momento se convirtió en meta de
frecuentes visitas de los cristianos



romanos. Es fácil imaginar la
emoción que sentirían al recordar el
fecundo apostolado de Pedro en
Roma. Antiguas tradiciones afirman
que el primer Papa se alojaba en el
Esquilino, en la casa del Senador
Pudente, que fue una de las primeras
domus ecclesiae en la Urbe y sobre la
que después se edificó la basílica de
Santa Pudenciana. 

También debió de ser frecuente la
presencia de Pedro en la casa de
Aquila y Priscila –el matrimonio
colaborador de San Pablo, del que el
Apóstol de las Gentes habla varias
veces en sus cartas–, que se
encontraba en el Aventino, donde
hoy se alza la pequeña Iglesia de
Santa Prisca.

Muchas peticiones elevarían los
primeros cristianos ante la tumba de
San Pedro: fortaleza en la fe, un
corazón grande como el suyo para
amar al Maestro, ánimos para



comenzar y recomenzar... En sus
luchas, ¡cuánto les ayudaría meditar
el episodio de las negaciones, el
arrepentimiento del Apóstol y la
triple pregunta –Simón, ¿me amas? –
con la que el Señor le confió el
cuidado de su Iglesia! (4).

Resultaría natural que esta
veneración se tradujese, también
materialmente, en un progresivo
enriquecimiento de su tumba. Es
seguro que al menos desde el siglo II,
ya se había edificado un modesto
monumento funerario sobre la
primitiva sepultura de tierra. Por
otro lado, no olvidaban los cristianos
las palabras que el Señor dirigió a
Simón, dándole un nuevo nombre
mientras le indicaba la nueva misión
que debería llevar a cabo: tú eres
Pedro, y sobre esta piedra edificaré
mi Iglesia, y las puertas del infierno
no prevalecerán contra ella (5).



Según la tradición, el altar de la
basílica constantiniana se había
construido en el siglo IV sobre el
antiguo monumento funerario de
Pedro; y exactamente encima,
englobando y protegiendo los
precedentes, se habían situado los
sucesivos altares de Gregorio Magno
y de Calixto II, en los siglos VI y XII,
respectivamente. Por último, cuando
Clemente VIII mandó erigir en 1594
el actual altar de la Confesión, se
dispuso cubriendo de nuevo los
anteriores.

Una seguridad confirmada por la
arquelogía

Durante muchos siglos, movidos por
la fe y por su confianza en esta
tradición, los peregrinos que
llegaban a Roma de todas partes han
venerado la memoria del Príncipe de
los Apóstoles en su Basílica,
convencidos de que allí se encuentra
su tumba. Actualmente, gracias a las



excavaciones arqueológicas
realizadas a mediados del siglo XX
por deseo de Pío XII, es posible rezar
ante el mismo sepulcro de San Pedro.

Esas excavaciones no hicieron sino
confirmar, punto por punto, los datos
que había transmitido la tradición: se
descubrió el circo de Nerón, una
necrópolis con enterramientos
paganos y cristianos en buen estado
de conservación, y sobre todo se
encontró el humilde monumento
dedicado a Pedro, que correspondía
a las antiquísimas descripciones
literarias de ese edículo y que, en
efecto, se hallaba justo debajo de los
sucesivos altares de la Basílica.
También se comprobó que, rodeando
esa tumba, había otras muchas
excavadas apretadamente, para que
estuviesen lo más cerca posible de la
central; y fue enormemente
revelador el estudio de los grafitti –o
inscripciones– en las paredes, pues
indicaban de modo evidente que



aquél era un lugar de culto cristiano
y contenían numerosas aclamaciones
a Pedro.

A través de la apertura practicada
durante las excavaciones se puede
ver el lóculo de mármol del
monumento de Constantino. En la
foto de la derecha, el interior del
lóculo.

Uno de esos escritos había sido
grabado junto a un pequeño lóculo, o
apertura en el muro. Ese nicho
contenía los restos de un varón
anciano, de constitución robusta, y
en algún momento habían sido
envueltos en una tela color púrpura
y oro. La inscripción sobre el lóculo,
en griego, decía: PETROS ENI, Pedro
está aquí.

Ante la tumba de San Pedro

Pedro está aquí. ¡Qué deseos tan
grandes tendría el Fundador del
Opus Dei de acercarse a la Basílica



vaticana para rezar ante la tumba de
San Pedro...! Pasó su primera noche
romana rezando en el balcón del
apartamento que ocupaba con otros
fieles de la Obra en la plaza de Città
Leonina, con la mirada puesta en las
habitaciones del Santo Padre. El día
siguiente, 24 de junio, lo dedicó por
completo al principal motivo de
aquel urgente viaje: la solución
jurídica para la Obra, que antes de
embarcar había puesto, lleno de
confianza y abandono, en las manos
de Nuestra Señora, cuando de
camino a Roma pasó por los
santuarios del Pilar, Montserrat y la
Merced, en Barcelona. “Teníamos
que abrir una senda en la Iglesia, un
camino nuevo, y los obstáculos
parecían insuperables”, rememoraba
en 1966 (6).

El fundador del Opus Dei pasó todo el
día 24 sin salir del apartamento. A
primera hora de la mañana, celebró
la Santa Misa en un altar instalado



provisionalmente en el vestíbulo de
la casa, pues aún no se había
terminado el oratorio. El resto de esa
jornada fue de intenso trabajo con
don Álvaro, su más estrecho
colaborador y después primer
sucesor al frente del Opus Dei. San
Josemaría quiso retrasar el momento
de visitar la Basílica de San Pedro
para ofrecer al Señor un sacrificio
que le resultaba costoso, por los
ardientes deseos de rezar ante la
tumba del Apóstol que albergaba
desde su juventud.

Acudió a la Basílica el día 25 por la
mañana. San Josemaría recorrió
recogido y en silencio el breve
trayecto por la Plaza de San Pedro y
la Basílica hasta el altar de la
Confesión, bajo el que reposan los
restos del Príncipe de los Apóstoles,
donde estuvo rezando
detenidamente. Sólo después, se
detuvo a contemplar la grandiosidad
del templo. No se conoce el contenido



de su oración, pero se puede suponer
que renovó allí la profesión de fe –
como solía

aconsejar siempre a quienes se
acercaban a ese lugar– y manifestó
una vez más su confianza y fidelidad
inquebrantables al Papa y a la
Iglesia.

Un recorrido por la Basílica

Durante los casi treinta años que
pasaron hasta su marcha al Cielo,
san Josemaría acudió muchas veces
más a rezar en la Basílica de San
Pedro. No seguía siempre el mismo
recorrido por el interior del templo,
aunque sí tenía costumbre de
detenerse en algunos lugares fijos.
Como cada vez que entraba en
cualquier iglesia, en primer lugar
solía dirigirse a la Capilla del
Santísimo para saludar al Señor, y
rezaba allí una Comunión espiritual.
Esa Capilla se encuentra en la nave
derecha de la Basílica, a medio



camino entre la puerta de entrada y
el altar de la Confesión. El Santísimo
está reservado en un monumental
sagrario diseñado por Bernini, con
dos esculturas de ángeles –una a
cada lado– que adoran a Jesús
Sacramentado.

Hay un segundo Sagrario en la
Capilla que Juan XXIII dedicó a San
José en 1963, situada en el extremo
izquierdo del crucero de la Basílica;
también iba en ocasiones a rezar
ante la imagen del Santo Patriarca,
que está representado joven y con el
Niño en brazos.

Más adelante, no podía faltar el
saludo a la Virgen: habitualmente lo
hacía ante la Madonna del Soccorso.
Su capilla está situada en la nave
derecha, a continuación de la del
Santísimo, y toma el nombre de un
cuadro de la Virgen pintado en el
siglo XI, que ya se encontraba en la
primitiva basílica vaticana.



Naturalmente, el paso por el altar de
la Confesión –en el centro del
crucero– era obligado. Allí solía rezar
un Credo, saboreando las palabras.
Bajo el altar está la Confesión, obra
de Maderno, en la que noventa y
nueve lámparas votivas alumbran de
manera ininterrumpida señalando el
lugar donde, pocos metros más
abajo, reposan los restos de San
Pedro. Desde la balaustrada se puede
observar el Nicho de los Palios,
llamado así porque alberga un cofre
en el que se guardan los palios de
lana que el Papa entrega a los
Arzobispos en señal de unidad con la
Sede de Pedro. Sobre el altar, se alza
majestuoso el baldaquino de Bernini:
una obra ciertamente grandiosa, que
ayuda a elevar el corazón con
magnanimidad al Señor.

Otro lugar donde acostumbraba
detenerse era la tumba de San Pío X.
Los sagrados restos del Papa Sarto se
encuentran en la nave izquierda,



cerca de la entrada, en una urna
colocada bajo el altar de la Capilla de
la Presentación. Allí reposan de
manera definitiva desde 1952,
aunque ya entre 1945 y 1951 –año en
que fue beatificado– su cuerpo
descansó en esa misma capilla, en el
lóculo provisorio que hay para los
pontífices difuntos. San Josemaría
profesaba una gran devoción hacia
San Pío X, a quien nombró Intercesor
del Opus Dei, encomendándole las
relaciones de la Obra y de sus fieles
con la Santa Sede.

Desde el 14 de septiembre del 2005

Hay otro lugar de la Basílica que
desde el 14 de septiembre del 2005
está recibiendo muchas visitas de
hijas e hijos suyos, Cooperadores y
amigos de la Obra. En la nave de la
izquierda, poco después de la tumba
de San Pío X, se encuentra la entrada
a la grandiosa Sacristía de San Pedro.
A través de las ventanas del pasillo –



en realidad un cavalcavia– que
conduce hasta ese recinto se puede
observar la estatua del fundador del
Opus Dei instalada en los muros
exteriores del templo. Detenerse allí
a contemplar el gesto acogedor de
san Josemaría es una ocasión
inmejorable para rogarle que haga
crecer cada día más el amor a la
Iglesia y al Papa de todos los fieles
cristianos.

Notas

1. Mc 16, 15-16

2. Jn 21, 17-19

3. Tácito, Anales XV, 15-17

4. Cfr. Jn 21, 15-17

5. Mt 16,18

6. San Josemaría, AGP P18, p. 313



2. La plaza de San Pedro

San Josemaría, recogido en oración,
pisa por primera vez la plaza de San
Pedro el 25 de junio de 1946.

La majestuosa fachada de la Basílica
de San Pedro fue terminada en 1614,
con la colocación en la balaustrada
superior de las trece estatuas que
representan a Cristo resucitado, a
San Juan Bautista y a once Apóstoles.
Sin embargo, por contraposición, la
plaza carecía de forma definida: los
edificios que rodeaban la basílica
eran desiguales y la ordenación del
espacio que había delante de la
fachada no era adecuada para acoger
dignamente a quien se acercaba a
venerar la tumba de San Pedro.

Además, no había ningún tipo de
protección del sol o de la lluvia, por
lo que, durante las ceremonias
solemnes, era necesario disponer
pasajes cubiertos con lonas a lo largo
del trayecto entre el palacio



apostólico y la basílica. Estas razones
motivaron que, desde el comienzo de
su pontificado, Alejandro VII pensara
en la necesidad de crear un acceso
más digno y funcional para la
Basílica de San Pedro.

El proyecto de organización de la
plaza fue encargado a Bernini, que
trabajó intensamente entre 1656 y
1667. El resultado es la maravilla que
contemplamos en la actualidad. El
propio Bernini explicaba que, con los
dos hemiciclos ovales formados por
las doscientas ochenta y cuatro
columnas, había querido simbolizar
los brazos de la Madre Iglesia que
acogen a toda la humanidad.

No sabemos si Bernini imaginó que
un día la plaza se quedaría pequeña
para albergar la cantidad de fieles
que se congregarían en oración, o
para asistir a una ceremonia
litúrgica, a la declaración de un
Dogma o de un nuevo santo, en



unión con el Romano Pontífice.
Además de las imágenes imborrables
de la multitud reunida para la
beatificación y la canonización de
san Josemaría, los últimos momentos
de la vida de Juan Pablo II con
cientos de miles de personas
congregadas de noche rezando el
Rosario por el Papa, y las muestras
de unidad vividas en torno a la
elección de Benedicto XVI, han
plasmado en la plaza de San Pedro
estas palabras de san Josemaría:
“Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!, ¡todos, con Pedro, a Jesús
por María! Y, al reconocernos parte
de la Iglesia e invitados a sentirnos
hermanos en la fe, descubrimos con
mayor hondura la fraternidad que
nos une a la humanidad entera:
porque la Iglesia ha sido enviada por
Cristo a todas las gentes y a todos los
pueblos” (1).

Una vida de servicio a la Iglesia



El 25 de junio de 1946, san Josemaría
pisó por vez primera la plaza de San
Pedro. La cruzó recogido en oración,
saboreando en intimidad con Dios
los momentos previos a la
realización de uno de los sueños de
su vida: rezar ante la tumba de San
Pedro.

Desde ese día, y durante los
veintinueve años que vivió en la
Ciudad Eterna, el Fundador del Opus
Dei acudió muchas veces a rezar ante
la basílica vaticana y el apartamento
papal. Cuando se desplazaba por
Roma, procuraba siempre que era
posible pasar por San Pedro y, desde
el borde de la plaza, sin descender
del coche, rezaba un Credo por la
Iglesia y el Romano Pontífice. Don
Álvaro contó en alguna ocasión san
Josemaría intercalaba algunas
palabras: al llegar a “Creo en el
Espíritu Santo, la Santa Iglesia
Católica”, decía tres veces seguidas:
“Creo en mi Madre la Iglesia



Romana, y añadía: a pesar de los
pesares”. Un día, creyó oportuno
contar esta devoción suya a Mons.
Tardini, que fue Cardenal y
desempeñó el cargo de Secretario de
Estado en el Vaticano. Éste le
preguntó qué quería decir con esa
expresión.”Sus errores personales y
los míos”, respondió san Josemaría
(2).

Comentando el sentido de esta
anécdota, don Álvaro explicaba que
el Fundador del Opus Dei deseaba
subrayar “la necesidad de que los
colaboradores del Papa fuesen muy
santos y que estuviesen llenos del
Espíritu Santo, para que en toda la
Iglesia hubiera más santidad” (3). Era
el amor lo que le llevaba a actuar así;
un amor que transmitió a sus hijos
durante toda su vida y que quedó
refrendado para toda la Iglesia el 6
de octubre de 2002: “Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam! Llevar
todas las almas a Jesús por



mediación de Santa María, en unión
con el Sucesor de Pedro, Cabeza
visible de la Iglesia universal, y con
los Obispos del orbe entero, fue la
aspiración más íntima de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, que
por gracia de Dios el Santo Padre
Juan Pablo II ha inscrito
solemnemente en el catálogo de los
santos” (4). Las Misas
multitudinarias de los días 6 y 7 de
octubre plasmaron de modo gráfico
este deseo del fundador del Opus Dei.
La plaza de San Pedro se convirtió en
un marco perfecto para simbolizar,
incluso visualmente, el omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!

«Il dolce Cristo in terra»

En la actualidad, quien llega a Roma
y quiere ver al Papa acude a la plaza
de San Pedro. El Angelus de los
domingos –costumbre iniciada por
Juan XXIII–, las audiencias de los
miércoles y las multitudinarias



ceremonias litúrgicas atraen cada
vez a más personas que se acercan
para videre Petrum.

“Esta Iglesia Católica es romana. Yo
saboreo esta palabra: ¡romana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, católico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terra, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena, a quien tengo por
amiga amadísima” (5). Asomado al
balcón del apartamento pontificio, en
el sagrato de la basílica o mientras da
una vuelta en coche para saludar a
los presentes, es fácil para todos los
que acuden a la plaza ver en algún
momento al Sucesor de Pedro. Las
personas cambian, pero hay un
testigo que, aunque mudo, ocupa
desde hace siglos una posición
privilegiada: el enorme obelisco que
se alza en el centro de la plaza, y que
lleva casi dos mil años contemplando
las principales páginas de la historia



de la Iglesia; en primer lugar, el
martirio de San Pedro.

Data del siglo XX a. C., y fue erigido
en la antigua ciudad egipcia de
Heliópolis, en honor del sol, en
tiempos del emperador Amenemhet
II. Fue traído a Roma por deseo de
Calígula, en el año 40 de nuestra era;
y se cuenta que, para transportarlo
indemne, se llenó una nave de
lentejas. El obelisco fue colocado en
el centro del circo de Calígula,
posteriormente circo de Nerón, a
pocos metros a la izquierda de los
muros de la actual basílica vaticana.
Allí abrazó el martirio San Pedro y
en las proximidades recibió
sepultura su santo cuerpo. En 1586,
Sixto V hizo que se trasladara al
punto central de la actual plaza. Los
preparativos duraron siete meses, y
en el traslado tomaron parte
novecientos siete hombres y se
utilizaron setenta y cinco caballos.
Sobre el obelisco se colocó una cruz



que contiene en su base un
fragmento del Lignum Crucis.

«Mater Ecclesiae»

La plaza de San Pedro fue
completándose a lo largo de los
siglos. En 1613, Maderno recibió de
Paolo V el encargo de realizar una
fuente a un lado del obelisco. En
1670, Carlo Fontana la replicó en la
parte opuesta, devolviendo la
simetría. Además de las
representaciones de Cristo y de los
Apóstoles que hay sobre la fachada
de la basílica, sobre las columnas se
alzaron, entre 1662 y 1703, ciento
cuarenta estatuas de santos. En 1847,
se colocaron las dos imágenes de San
Pedro y San Pablo en los laterales de
la base de la escalinata del atrio. Y
así quedaron las cosas, sin más
cambios dignos de mención, hasta
que, el 8 de diciembre de 1981, Juan
Pablo II bendijo el mosaico de la
Mater Ecclesiae, también llamada de



la columna, porque es copia de una
representación pintada en el interior
de la Basílica de San Pedro sobre una
de las columnas de la antigua
basílica constantiniana. Desde
entonces se puede ver en el chaflán
del llamado Palacio del mayordomo,
a la derecha de la plaza.

Momentos antes de bendecir la
imagen, el Papa pronunció estas
palabras: –“Ahora bendeciré la
imagen de la Virgen “Madre de la
Iglesia”, manifestando el deseo de
que todos los que vengan a esta plaza
de San Pedro eleven hacia Ella la
mirada, para dirigirle, con
sentimiento de filial confianza, el
propio saludo y la propia oración. “

Desde ese momento, siguiendo el
consejo del Romano Pontífice, don
Álvaro comenzó a rezar, además del
Credo, una Salve a la Virgen cada vez
que se acercaba a la plaza. También
era un modo de poner en práctica



estas palabras de san Josemaría:
“¡Madre! —Llámala fuerte, fuerte. —
Te escucha, te ve en peligro quizá, y
te brinda, tu Madre Santa María, con
la gracia de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias: y te
encontrarás reconfortado para la
nueva lucha” (6).

Notas

1. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n.139.

2. Monseñor Álvaro Del Portillo,
Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, pp.
14-15.

3. Ibid

4. Monseñor Javier Echevarría,
Prelado del Opus Dei, Decreto, 6-
X-2002, publicado en Romana,
Boletín de la Prelatura de la Santa
Cruz y Opus Dei, Roma, julio-



diciembre 2002, Año XVIII, N. 35, p.
289.

5. San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

6. San Josemaría, Camino, 516.

3. El Panteón y Santa María ‘sopra
Minerva’

Al entrar en la Piazza della Rotonda,
el Panteón se alza de improviso ante
los ojos del visitante, como si su mole
de piedra gris emergiera incólume de
la profundidad de los siglos. Es quizá
el edificio mejor conservado de la
antigua Roma, y su enorme cúpula
constituye un alarde arquitectónico
sin parangón.

Pero lo más impresionante viene
cuando uno atraviesa el pórtico de
vetustas columnas, penetra entre las



abiertas puertas de bronce y llega al
interior del templo. Descubre allí la
inesperada maravilla de la luz, que
afluye desde la abertura redonda del
techo, resbala por las paredes
cilíndricas e invade todo el espacio
con su serenidad dorada, llena de
majestad y reposo.

El Panteón, como su nombre indica,
era el templo que los romanos
habían dedicado a una pluralidad de
dioses. En la forma que ha llegado
hasta hoy, fue construido bajo
Adriano, entre los años 118 y 128 de
nuestra era. Siglos más tarde, cuando
el Imperio romano ya había sido en
gran parte evangelizado, el
emperador Focas lo donó a la Iglesia,
y en el año 609 el Papa Bonifacio IV
lo transformó en la iglesia de Santa
María ad Martyres. A partir de
entonces, el templo fue también un
gran relicario, porque el Papa quiso
que custodiase los restos de millares
de cristianos, muchos de ellos



mártires, que hasta ese momento se
encontraban en las catacumbas.

En esa época ya tardía, casi en los
albores de la Edad Media, la
dedicación del antiguo Pantheon
pagano a los mártires ponía de
manifiesto en qué alto grado la
Iglesia se reconocía deudora de
quienes habían sido testigos de Cristo
hasta el extremo de entregar su vida
por la fe. Niños como Tarsicio,
vírgenes como Inés y Cecilia, madres
de familia como Perpetua, ancianos
como Policarpo... habían sido, en su
debilidad, más fuertes que todas las
legiones. Habían triunfado, como el
Maestro, en la locura de la Cruz, y
por eso merecían ser cantados y
venerados en los siglos sucesivos.

En la historia de la Iglesia son muy
numerosos los santos que han
pasado al menos una temporada en
Roma y se han distinguido por su
devoción a los mártires. Un ejemplo



es Catalina de Siena, que residió en la
Ciudad Eterna al final de su vida –del
28 de noviembre de 1378 al 29 de
abril de 1380–, y gustaba ir a rezar
ante las memorias de los Apóstoles y
de los primeros cristianos que
habían dado su vida por la fe.

Santa Catalina había acudido a Roma
a ruegos del Papa Urbano VI,
necesitado de su oración y consejo
ante la gravísima crisis del Cisma de
Occidente. La santa residía en una
casa situada muy cerca del Panteón,
acompañada por más de veinte
caterinati –así llamaban a sus
discípulos– que la habían seguido
desde Siena.

También el Fundador del Opus Dei
nutrió desde muy joven una gran
devoción por los mártires que han
sido en todas las Iglesias semillas de
otros cristianos; así lo recordaba en
un texto más reciente: “Venero con
todas mis fuerzas la Roma de Pedro y



de Pablo, bañada por la sangre de los
mártires, centro de donde tantos han
salido para propagar en el mundo
entero la palabra salvadora de
Cristo” (1).

Santa María sopra Minerva

Detrás del Panteón, y muy cerca de la
calle donde vivía Santa Catalina, se
encuentra la iglesia de Santa María
sopra Minerva, donde reposan sus
sagrados restos, en un sarcófago
situado bajo el altar mayor. Esta
iglesia –la única de estilo gótico en
Roma– conserva en su interior gran
cantidad de obras de arte de autores
muy reconocidos, pero desde finales
del siglo XIV ha sido visitada ante
todo por fieles deseosos de acudir a
la intercesión de la gran santa de
Siena.

En la Urbe, Catalina se entregó de
lleno al servicio a la Iglesia y del
Romano Pontífice: por invitación del
Papa Urbano VI, habló durante un



consistorio a los cardenales,
instándoles a confiar en el Señor y a
mantnerse firmes en la defensa de la
verdad; escribió cartas a los reyes de
los principales países de Europa,
para convencerlos de que
reconocieran al único y verdadero
Vicario de Cristo; también se dirigió –
con su estilo persuasivo, lleno de
fuego– a varias personalidades de la
cristiandad de aquel tiempo,
animándoles a que acudieran a
Roma per fare muro, para crear una
muralla en torno al Papa; y pacificó a
los mismos habitantes de Roma
cuando, a causa de las intrigas
urdidas por los cismáticos, se
produjeron tumultos en la ciudad.

Y, por encima de todo, Catalina se
dedicó a rezar. Ella misma contaba
en una carta escrita pocos meses
antes de morir, cuando ya estaba
gravemente enferma, cómo eran sus
jornadas: “Cerca de las nueve,
cuando salgo de oír Misa, veréis



andar una muerta camino de San
Pedro y entrar de nuevo a trabajar
[orando] en la nave de la Santa
Iglesia. Allí me estoy hasta cerca de
la hora de vísperas. No quisiera
moverme de allí ni de día ni de
noche, hasta ver a este pueblo
sumiso y afianzado en la obediencia
de su Padre, el Papa” (2).

Santa Catalina hacía suyos los
sufrimientos de la Iglesia en aquellas
horas difíciles. En Roma, el Señor
quiso aceptar el ofrecimiento de su
vida por la Iglesia, que la santa le
había reiterado en muchas
ocasiones. Así, agotada por el dolor
que oprimía su corazón a causa del
cisma que desgarraba el Cuerpo
Místico de Cristo, y padeciendo
además graves dolencias físicas,
entregó su alma a Dios rodeada de
sus discípulos, a los que no se
cansaba de recomendar que viviesen
la caridad fraterna y que también



ellos estuviesen dispuestos a dar la
vida por la Iglesia.

San Josemaría tenía devoción a Santa
Catalina desde su juventud: en su
honor, por ejemplo, llamó
familiarmente catalinas a los
cuadernos donde iba anotando
apuntes de la intimidad de su alma.

Años más tarde, ante las dificultades
por las que atravesaba la Iglesia, el
Fundador del Opus Dei acudió a
quien en una situación similar había
sido una apasionada defensora de la
verdad: “se me ha avivado la
devoción, que en mí es vieja, a Santa
Catalina de Siena” –escribía en una
carta de 1964–: “porque supo amar
filialmente al Papa, porque supo
servir sacrificadamente a la Santa
Iglesia de Dios y... porque supo
heroicamente hablar”3.

Los cristianos hemos de saber
hablar, para exponer de modo vivo y
convincente las maravillas de Dios: la



realidad de la Iglesia, la belleza
incomparable de la existencia
cristiana, que da respuesta a las
aspiraciones más profundas del
corazón humano. Así, como los fieles
cristianos de los primeros siglos,
cambiaremos este mundo nuestro;
facilitaremos que cada vez más
personas se adhieran a la verdad y
deseen proclamarla, para hacer
partícipes a otros muchos de la
libertad de los hijos de Dios, que
conduce al bien de la sociedad
humana y de las relaciones entre los
pueblos: “la ignorancia es el mayor
enemigo de nuestra Fe, y a la vez el
mayor obstáculo para que se lleve a
término la

Redención de las almas4, señala San
Josemaría. Debemos difundir la
verdad, porque veritas liberabit vos
(Ioh VIII, 32). La verdad nos libera,
mientras que la ignorancia esclaviza.
Hemos de sostener el derecho de
todos los hombres a vivir, a poseer lo



necesario para llevar una existencia
digna, a trabajar y a descansar, a
elegir estado, a formar un hogar, a
traer hijos al mundo dentro del
matrimonio y poder educarlos, a
pasar serenamente el tiempo de la
enfermedad o de la vejez, a acceder a
la cultura, a asociarse con los demás
ciudadanos para alcanzar fines
lícitos, y, en primer término, a
conocer y amar a Dios con plena
libertad, porque la conciencia -si es
recta- descubrirá las huellas del
Creador en todas las cosas” (5).

Notas

1. San Josemaría, Lealtad a la Iglesia,
4-VI-1972.

2. Santa Catalina de Siena, Carta 373.

3. Carta a Florencio Sánchez Bella,
citada en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, III, Los
caminos divinos de la tierra, p.532.



4. San Josemaría, Carta 9-I-1951, n. 8,
citada en A.Vázquez de Prada, op.
cit., p. 286.

5. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
171.

4. Las catacumbas de San Calixto

San Josemaría nos guía por las
catacumbas de Roma para que
apreciemos las hazañas,
verdaderamente recias, que llevaron
a cabo aquellos primeros cristianos.
Con una confianza segura en la
ayuda de Dios, sin hacer cosas raras,
entraron en todas partes: en el foro,
en los palacios, hasta en la casa del
emperador.

La persecución ordenada por Nerón
en el año 64 condujo al martirio a
una gran cantidad de cristianos. Fue
una dura prueba para la joven Iglesia



de Roma, que desde ese momento
tuvo que afrontar además una
terrible campaña de calumnias y
desprestigio entre el vulgo. Los
cristianos eran calificados de ateos –
se negaban a dar culto al
emperador–, peligrosos para la
unidad del Imperio y enemigos del
género humano; y se les atribuían las
peores atrocidades: infanticidios,
antropofagia y desórdenes morales
de todo tipo. Tertuliano (160-220) lo
describía así: “No hay calamidad
pública ni males que sufra el pueblo
de que no tengan la culpa los
cristianos. Si el Tíber crece y se sale
de madre, si el Nilo no crece y no
riega los campos, si el cielo no da
lluvia, si tiembla la tierra, si hay
hambre, si hay peste, un mismo grito
enseguida resuena: ¡los cristianos a
las fieras!” (1).

Hasta el 313, año en que se alcanzó la
paz con el Edicto de Milán, la Iglesia
vivió perseguida. Es cierto que estas



persecuciones no tuvieron siempre la
misma intensidad y que, quitando
algunos periodos concretos, los
cristianos hacían vida normal; pero
el riesgo de encontrar el martirio
siempre estaba presente: bastaba la
acusación de un enemigo para que se
diera inicio a un proceso. Quien se
convertía era plenamente consciente
de que el cristianismo suponía una
opción radical que implicaba la
búsqueda de la santidad y la
profesión de la fe, llegando –si fuera
necesario– a la entrega de la propia
vida. El martirio era considerado
entre los fieles un privilegio y una
gracia de Dios: una posibilidad de
identificarse plenamente con Cristo
en el momento de la muerte. Junto a
esto, la conciencia de la propia
debilidad les llevaba a implorar la
ayuda del Señor para saber
abrazarlo, si se presentaba la
ocasión, y a venerar como modelos a
los que habían alcanzado la palma
del martirio. Es fácil imaginar cómo



emocionaría a la comunidad
cristiana de Roma oír los detalles de
la muerte santa de sus hermanos en
la fe. Estos relatos eran a un tiempo
consuelo y fortaleza para los
creyentes, y semilla para nuevas
conversiones. Las reliquias de los
mártires se recogían y sepultaban
con devoción, y a partir de ese
momento se acudía a ellos como
intercesores.

Desde muy antiguo, la ley romana
establecía que las necrópolis –
ciudades de los muertos, en griego–
debían situarse fuera de las murallas
de la ciudad. “Al hombre muerto ni
se le sepultará ni se le quemará en la
Urbe” 2. Los romanos solían
incinerar los cuerpos de los difuntos,
pero también existían algunas
familias que tenían por costumbre
enterrar a los seres queridos en
campos de su propiedad, costumbre
que se fue imponiendo



posteriormente por influencia del
cristianismo.

Al principio no había separación, y se
enterraba juntos a fieles y paganos. A
partir del siglo II, gracias a las
donaciones de algunos cristianos de
buena posición social, la Iglesia
comenzó a tener sus propias
necrópolis, a las que los fieles
comenzaron a llamar cementerios –
coimeteria, del griego koimáo,
dormir–: lugares donde los cuerpos
reposan en espera de la resurrección.
Así fueron surgiendo las catacumbas
cristianas, que no eran –como a veces
se piensa– escondrijos o sitios de
reunión para las celebraciones
litúrgicas, sino lugares de sepultura
donde se custodiaban los restos
mortales de los hermanos en la fe.
Originariamente, el término
catacumba hacía referencia a la zona
de la vía Apia que se encuentra entre
la tumba de Cecilia Metella y la
ciudad de Roma. Con el tiempo, pasó



de ser un toponímico a designar en
general el cementerio cristiano bajo
tierra. En los primeros siglos fueron
enterrados en ellas muchos mártires
y, junto con las tumbas de San Pedro
y San Pablo, las catacumbas pasaron
a ser lugares de memoria y
veneración muy queridos para los
cristianos de Roma. ¡Cuántas veces,
en los momentos difíciles, se
escaparían a implorar la ayuda de
Dios por intercesión de aquellos que
habían proclamado el Evangelio con
su sangre! Movidos por la devoción,
era normal que los fieles quisiesen
ser sepultados y esperar la
resurrección en compañía de los
demás miembros de la comunidad
cristiana y, si era posible, cerca de
algún Apóstol o de algún mártir.

En la vía Apia

Las Catacumbas de San Calixto se
encuentran a la salida de Roma por
la vía Apia. En el siglo II, comenzó a



utilizarse la zona como lugar de
enterramiento,

y algunos de sus propietarios,
indudablemente cristianos,
facilitaron que fuesen enterrados allí
otros hermanos en la fe. Por esta
época recibió sepultura la joven
mártir Cecilia, cuya memoria fue
muy venerada desde el momento de
su muerte. Perteneciente a una
familia patricia, Cecilia se convierte
al cristianismo en su juventud. Se
casa con Valeriano, a quien también
acerca a la fe, y los dos deciden vivir
virginalmente. Poco después,
Valeriano –que se ocupaba de
recoger y sepultar los restos de los
mártires– es descubierto y
decapitado. Cecilia también es
delatada ante las autoridades.
Intentan asfixiarla en las calderas de
su casa y, tras salir ilesa, es
condenada a muerte por
decapitación. La ley romana
contemplaba que el verdugo podía



dar tres golpes con la espada. Cecilia
los recibe, pero no muere
inmediatamente. Tendida en el suelo,
antes de exhalar el último suspiro,
tuvo fuerzas para extender tres
dedos de la mano derecha y uno de
la izquierda, testimoniando hasta el
final su fe en el Dios Uno y Trino.
Cuando siglos más tarde, en 1599, se
inspeccionaron sus reliquias, el
cuerpo incorrupto de Santa Cecilia se
encontraba aún en esa posición.
Maderno la inmortalizó en una
escultura que hoy se encuentra en la
iglesia de Santa Cecilia en el
Trastevere –su antigua casa, donde
reposan desde el siglo IX los restos de
la santa– y de la que hay una copia
en las Catacumbas de San Calixto, en
el lugar donde fue inicialmente
sepultada.

En el siglo III, el cementerio es
donado al Papa Ceferino (199-217),
que confía su gestión al diácono
Calixto. Nace así el primer



cementerio propiedad de la Iglesia de
Roma, que un siglo más tarde
custodiará ya los restos mortales de
dieciséis papas, casi todos mártires.
Calixto trabajó al frente de las
catacumbas casi veinte años, antes
de convertirse en el sucesor del Papa
Ceferino como cabeza visible de la
Iglesia. Durante ese tiempo, amplió y
mejoró la disposición de las áreas
principales del cementerio: en
especial, la Cripta de los Papas y la
Cripta de Santa Cecilia.

Otro mártir que con su testimonio
conmovió a la comunidad cristiana
es San Tarsicio. En el siglo IV, San
Dámaso Papa grabó sobre su
sepulcro la fecha exacta en que
recibió el martirio: el 15 de agosto
del año 257, durante la persecución
de Valeriano. Tarsicio era un
adolescente que ayudaba como
acólito a repartir la Comunión entre
los cristianos presos en las cárceles.
Aquel 15 de agosto fue descubierto,



apresado y amenazado para que
entregara las Sagradas Formas.
Tarsicio se negó, y prefirió morir
lapidado a permitir la profanación
del Cuerpo de Cristo.

Con la paz de Constantino, las
catacumbas continúan siendo
lugares de sepultura, y también se
convierten en meta de
peregrinación. Sin embargo, en el
siglo V, tras el saqueo de Roma
llevado a cabo por Alarico, aumenta
la inseguridad en el exterior de las
murallas de la ciudad y serán cada
vez menos frecuentadas. En el siglo
IX, se decide llevar los huesos de los
santos a las iglesias que están dentro
de la ciudad; y durante la Edad
Media las catacumbas van cayendo
progresivamente en el olvido: nadie
acude a esos lugares y en muchos
casos se pierde la memoria de su
ubicación.



Aunque el interés por las catacumbas
renace a partir del siglo XV, habrá
que esperar hasta el XIX para que
vuelvan a ser valoradas como lugar
santo y tesoro de la cristiandad.
Giovanni Battista De Rossi, fundador
de la arqueología cristiana moderna
y redescubridor de las Catacumbas
de San Calixto, cuenta en sus
memorias cómo convenció a Pío IX
para visitar las excavaciones. Cuando
llegaron a la Cripta de los Papas, De
Rossi le explicó las inscripciones y le
mostró la lápida que San Dámaso
hizo colocar en el siglo IV con los
nombres de los sucesores de Pedro
martirizados y allí sepultados. Fue
entonces cuando Pío IX tomó
conciencia de dónde se encontraba.
Con los ojos brillantes por la
emoción, se arrodilló y estuvo un
rato absorto en oración. Era la
primera vez, después de casi mil
años, que un Papa volvía a poner los
pies en este lugar santificado por la
sangre de los mártires.



4 de julio de 1946

Al poco de llegar a Roma, san
Josemaría comentó su deseo de ir a
rezar a las catacumbas. “¿Veis que no
estamos solos?”, decía a sus hijos
durante el encierro en la Legación de
Honduras, años antes. “Como los
primeros fieles en la quietud de las
catacumbas romanas, podemos
clamar: “Dominus illuminatio mea et
salus mea, quem timebo?” (Sal 26,1);
el Señor es mi luz y mi salvación, ¿a
quién temeré? Sólo así podemos
explicarnos las hazañas,
verdaderamente recias, que llevaron
a cabo aquellos primeros cristianos.
Con una confianza segura en la
ayuda de Dios, sin hacer cosas raras,
entraron en todas partes: en el foro,
en los palacios, hasta en la casa del
emperador” (3).

El 4 de julio de 1946 san Josemaría
fue a primera hora de la mañana a
las Catacumbas de San Calixto. El



fundador del Opus Dei celebró la
Santa Misa en la Cripta de los Papas,
y don Álvaro del Portillo en la de
Santa Cecilia. Después visitaron las
Catacumbas de San Sebastián y los
primitivos sepulcros de los Apóstoles.

Desde los comienzos de la Obra, a
san Josemaría le gustaba citar a los
primeros cristianos como modelo y
ejemplo para explicar la vida de los
fieles del Opus Dei. No en vano, los
calificaba como “predecesores
nuestros, en el viejo y novísimo
apostolado de la Obra” (4). Se calcula
que el número de sepulturas
cristianas en las catacumbas de San
Calixto ronda las quinientas mil. La
mayor parte son tumbas sencillas,
con algún simple grabado para
distinguirlas. A partir del siglo IV –
acabada la persecución–, se hacen
más frecuentes las inscripciones en
las lápidas. Junto al nombre, como
para señalar un elemento
característico de la vida de esa



persona, se solía indicar la profesión.
Allí había panaderos, carpinteros,
sastres, pintores, maestros, médicos,
abogados, funcionarios del Estado,
soldados...; un claro reflejo de la
variedad de oficios de los cristianos,
que –como dice San Agustín–
mezclados entre los demás hombres
corrientes, hacían la vida de todos,
pero animados “por una fe distinta,
una esperanza distinta y un amor
distinto” (5). 

¡Cómo disfrutaría san Josemaría
pensando en aquellos predecesores
en la fe que buscaban la santidad en
medio del mundo, al tiempo que eran
fermento en la masa de la sociedad!
El amor y la veneración que sentía
hacia ellos, le llevaba a ponerles
muchas veces como ejemplo en su
predicación: “no tengo otra receta
para ser eficaz que la que tenían los
primeros cristianos. No hay otra, mis
hijos” (6).



A lo largo de su vida, el Fundador del
Opus Dei se refirió en numerosas
ocasiones a pinturas o grabados
presentes en las catacumbas para
ilustrar temas como el amor a la
Virgen, la fraternidad, o la unidad
con el Papa, que ya testimoniaban
gráficamente los fieles de los
primeros siglos. No obstante, si
hubiese que destacar una imagen de
los primeros cristianos que le
enamorara especialmente,
seguramente habría que hablar del
Buen Pastor.

En el cuarto de trabajo de san
Josemaría en Villa Tevere se puso
una lápida de travertino con una
reproducción del Buen Pastor que se
encuentra en las catacumbas, y estos
versos de Juan del Enzina: “tan buen
ganadico, / y más en tal valle, / placer
es guardalle. / Y tengo jurado / de
nunca dejalle, / mas siempre
guardalle”. “Desde el primer día,
desde aquel 2 de octubre de 1928,



siento el impulso divino, paterno y
materno, hacia vosotros y hacia
vuestras vidas. Nada de ninguno de
vosotros me es extraño, ni de esos
miles de hijas e hijos míos que no
conozco” (7).

Le gustaba hablar del Buen Pastor
para fomentar nuestra preocupación
apostólica por todas las almas:
“Señor, tengo un puñal clavado en el
corazón: la necesidad de ayudarlos.
Ve Tú mismo detrás de ellos, Buen
Pastor, y cárgalos sobre tus hombros;
que se reproduzca aquella figura
amabilísima que contemplamos en
las catacumbas. Cuando el pastor
encuentra la oveja que había
perdido, la pone sobre sus hombros
gozoso, y, al llegar a casa, convoca a
los amigos y vecinos y les dice:
alegraos conmigo, porque he
encontrado la oveja que se me perdió
(Lc 15, 5-6)” (8).



Durante su vida, el fundador del
Opus Dei no sólo habló del Buen
Pastor; también luchó por serlo,
encarnando esas palabras que Cristo
pronuncia en el Evangelio:

“Yo soy el Buen Pastor. El Buen
Pastor da su vida por sus ovejas” (9).
Como ha testimoniado el Prelado del
Opus Dei, san Josemaría “meditó
durante toda su vida las escenas
evangélicas del Buen Pastor. Amaba
muchísimo esa alegoría y estaba
dispuesto a conocer a las ovejas una
a una; a dar la vida por ellas; a
llevarles a los mejores pastos; y a no
dejar de atender a la que se hubiera
perdido o detenido en el
camino” (10).

A la entrada de las Catacumbas de
San Calixto, antes de descender las
escaleras que llevan a la Cripta de los
Papas, se puede ver una imagen del
Buen Pastor, copia de la original del
siglo IV que ahora se encuentra en el



Museo Vaticano. También hay una
igual en Villa Tevere, cerca de la
Iglesia prelaticia de Santa María de la
Paz, donde reposan los restos de san
Josemaría. Al verla, son
innumerables los recuerdos que
evoca: Jesucristo, los primeros
cristianos, el Papa, todas las
almas...”¡Con qué ternura hablaba
Cristo, Señor Nuestro, del Buen
Pastor! ¡Cómo lo describe! Nos dice
que las ovejas seguían al pastor, y le
querían, y se sabían bien
cuidadas...” (11).

Notas

1. Tertuliano, Apologeticum, 40, 12.

2. Doce Tablas, 10.1.

3. San Josemaría, AGP, P12, p. 32.

4. San Josemaría, Instrucción, n. 298.

5. San Agustín, De civitate Dei, 54, 2.



6. San Josemaría, Apuntes tomados
de la predicación oral, 29-II-1964.

7. San Josemaría, AGP, P18, pp.
151-152.

8. San Josemaría, AGP, P18, p. 276.

9. Jn 10, 11.

10. Mons. Javier Echevarría,
Memoria del Beato Josemaría, p. 329.

11. San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 13-III-1955.

5. La Basílica de la Santa Cruz de
Jerusalén

La primera vez que San Josemaría
acudió a rezar a la Basílica de la
Santa Cruz de Jerusalén fue el 4 de
agosto de 1946. Llevaba en Roma 2
meses.



Entre los judíos estaba prohibido
sepultar a los condenados en el
cementerio común, y ése fue uno de
los motivos por los que llevaron el
cuerpo de Jesús a un sepulcro
particular, donado por José de
Arimatea (Mt 27,60). También los
instrumentos de tortura usados para
las ejecuciones se consideraban
impuros, y por eso se enterraban o
eran arrojados en alguna hendidura
del terreno, fuera del alcance de la
gente.

No menos ignominiosa que esos
instrumentos debía de resultar la
colina del Gólgota –donde
crucificaron a Jesucristo- para los
habitantes de Jerusalén, como
revelan las connotaciones siniestras
de su nombre latino: locus calvariae,
lugar de la calavera. Después de la
Resurrección del Señor, sin duda
produjo gran sorpresa en la ciudad el
hecho de que los cristianos se
acercasen con frecuencia a aquel



desolador paraje, para arrodillarse
en la tierra que había sido bañada
por la sangre de Cristo y rezar junto
al agujero donde había sido plantada
la Cruz; también acudían a besar la
roca en que había reposado su
cuerpo muerto.

Muy posiblemente esa costumbre
tuvo que ser interrumpida en
algunas épocas, a causa de las
persecuciones y de otros avatares,
como la destrucción de Jerusalén en
el año 70 de nuestra era. No obstante,
aún debía de conservarse en el siglo
II, pues el emperador Adriano
(117-138) mandó rellenar con tierra
la depresión que separaba el Gólgota
del Santo Sepulcro y en esa nueva
plataforma hizo edificar dos templos:
uno dedicado a Juno, sobre el
Sepulcro; y otro dedicado a Venus, en
la cima del Gólgota. Se sabe que
Adriano sintió gran animadversión
hacia el cristianismo al final de su
vida, y es casi seguro que la



construcción de estos templos tenía
como fin borrar para siempre las
huellas terrenas de la Redención.

Los primeros historiadores
eclesiásticos comentaban no sin
cierta ironía el paradójico resultado
que, con el correr del tiempo,
tuvieron estos esfuerzos de los
paganos. “¡Pobres hombres!” –les
apostrofaba Eusebio de Cesarea–.
“¡Creían que era posible esconder al
género humano el esplendor del sol
que se había levantado sobre el
mundo! Aún no comprendían que es
imposible mantener oculto bajo
tierra a Quien ha obtenido ya la
victoria sobre la muerte”(1). En
efecto, en el siglo IV, cuando la Iglesia
gozó al fin de libertad, los dos
templos paganos permitieron
localizar sin margen de error la
situación de los Santos Lugares:
bastó derruirlos y excavar debajo
para encontrar el Santo Sepulcro y la
cima del Calvario.



La invención (encuentro) de la
Santa Cruz

La gran impulsora del
redescubrimiento de los Lugares de
la Pasión fue la Emperatriz Santa
Elena, que en el año 326 viajó a
Tierra Santa. La madre de
Constantino era ya de avanzada edad
–debía de frisar los ochenta años–,
pero no quería morir sin antes haber
rezado en la tierra donde el Señor
había vivido, muerto y resucitado.

Tenemos pocos datos sobre la
juventud de Elena. Probablemente
nació en Bitinia y tuvo origen
humilde. Según San Ambrosio era
stabularia –esto es, camarera o
sirvienta en una posada– antes de
casarse con Constancio Cloro en el
273, unión de la que nació
Constantino al año siguiente.
Constancio era un ambicioso oficial
del ejército romano, que en el 293
alcanzó la dignidad de César.



Ese mismo año repudió a su esposa,
que no tenía sangre noble, y Elena
quedó en la sombra hasta que en el
306 su hijo Constantino le dio el
título de Emperatriz. En ese
momento Elena ya era cristiana, y se
sirvió de la privilegiada posición que
ocupaba para hacer el bien,
ejercitando la caridad entre los
necesitados e impulsando la
extensión y dignidad del culto. Tanto
brillaba por su fe y su piedad, que
San Ambrosio no dudaba en tejer su
alabanza diciendo: “Mujer grande,
que ofreció al emperador mucho más
que lo que recibió de él”(2).

A su paso por Tierra Santa se debe la
construcción de las primitivas
basílicas de la Natividad, en Belén, y
de la Ascensión, en el Monte de los
Olivos. En cuanto al Gólgota, cuando
Elena llegó a Jerusalén acababan de
ser demolidos los templos paganos,
de modo que la Emperatriz pudo
cumplir su sueño de arrodillarse en



la tierra sobre la que Nuestro
Salvador había sido levantado en la
Cruz y de rezar en la roca del Santo
Sepulcro. Sin embargo, allí mismo
reparó en que no se había hallado
todavía la más importante de las
reliquias.

San Ambrosio nos la describe con
gran viveza, caminando entre las
ruinas de los templos romanos
acompañada de soldados y obreros.
Y preguntándose: “He aquí el lugar
de la batalla: ¿pero dónde está el
trofeo de la victoria? ¿Yo estoy en un
trono y la cruz del Señor enterrada
en el polvo? ¿Yo estoy rodeada de oro
y el triunfo de Cristo entre las
ruinas? (...). Veo que has hecho todo
lo posible, diablo, para que fuese
sepultada la espada que te ha
reducido a la nada”(3).

Las nuevas excavaciones que la
Emperatriz mandó hacer tuvieron
fruto cuando, al remover un terreno



cercano al Gólgota, se encontraron
tres cruces, y la tabla sobre la que se
había escrito en hebreo, griego y
latín: Jesús Nazareno Rey de los
Judíos. Así se produjo la invención –
el descubrimiento: inventio en latín
significa venir hasta algo, encontrar–
de la Santa Cruz del Señor, que había
permanecido oculta durante tres
siglos. La Santa Emperatriz dejó la
mayor parte de las reliquias en
Jerusalén, pero llevó consigo a Roma
tres fragmentos de la Vera Crux –de
la cruz del Señor–, el título de la
condena, uno de los clavos y algunas
espinas de la corona que sus
verdugos impusieron a Jesús.
También hizo trasladar una gran
cantidad de tierra del Gólgota y las
gradas de piedra de la escalera que el
Señor recorrió cuatro veces el día de
su pasión, para comparecer ante
Pilatos en el Pretorio.

La Basílica Sessoriana, o «Sancta
Hierusalem»



Existen numerosos documentos de
los siglos IV y V que describen cómo
a partir de la visita de Santa Elena los
cristianos veneraban las reliquias de
la Pasión que habían quedado en
Jesuralén. Así lo atestiguan Eusebio,
Rufino, Teodoreto y San Cirilo de
Jerusalén. Egeria, una mujer que
peregrinó a los Santos Lugares en el
siglo IV, habla de multitudes de fieles
que ya por entonces acudían de todo
el Oriente cristiano para tomar parte
en las solemnidades en honor de la
Cruz.

Otro historiador, Sócrates el
Escolástico, recogió a mediados del
siglo V una piadosa tradición según
la cual, durante la travesía marítima
que realizó la emperatriz para volver
a Roma desde Jerusalén, habría
sobrevenido una fuerte tempestad.
La nave se debatía entre las olas a
punto de naufragar, hasta que Santa
Elena –después de atarlo con una
cuerda para echarlo por la borda–



hizo que tocara las aguas el Santo
Clavo que llevaba consigo, y el mar
se calmó al instante.

Ese Clavo, los tres fragmentos de la
Cruz y el INRI fueron piadosamente
custodiados por Santa Elena en su
residencia imperial: el palacio
Sessoriano. Al cabo de algunos años,
posiblemente después de la muerte
de su madre, Constantino quiso que
se construyera allí una basílica que
tomó el nombre del palacio, Basílica
Sessoriana, aunque también era
llamada Sancta Hierusalem. Como
cimiento simbólico de esta
construcción se puso la tierra del
Gólgota que la Emperatriz había
traído desde Palestina, y los
preciosos fragmentos de la Santa
Cruz se ofrecían a la vista de los
fieles en un relicario de oro
adornado con gemas.

De la primitiva basílica
constantiniana sólo se conservan



algunos restos pertenecientes a los
muros exteriores. A esa edificación
siguió otra del siglo XII, a su vez
sustituida por el templo de estilo
barroco tardío, terminado en 1744,
que puede contemplarse
actualmente. A pesar de estos
cambios arquitectónicos y de otras
vicisitudes históricas, como las
invasiones padecidas por Roma, toda
una colección de documentos
atestigua que las reliquias que se
veneran en esta basílica son las
mismas que trajo Santa Elena desde
Tierra Santa.

Es del todo natural que este lugar se
convirtiese enseguida en meta de la
piedad del pueblo cristiano. Muy
pronto se empezó a celebrar allí la
liturgia del Viernes Santo. Hasta el
siglo XIV, el Papa en persona, con los
pies descalzos, encabezaba la
procesión que iba desde la Basílica
del Laterano hasta la Basílica de la
Santa Cruz, para adorar el vexillum



crucis, la bandera de la Cruz, el
estandarte de la salvación.

El 4 de agosto de 1946

San Josemaría acudió a rezar a la
Basílica de la Santa Cruz de Jerusalén
el 4 de agosto de 1946. Llevaba en
Roma apenas 2 meses, desde el 23 de
junio. Desde su llegada a la Ciudad
Eterna, había trabajado
intensísimamente, en medio de los
calores de aquel verano y pese a las
molestias de la diabetes en la
preparación de los documentos que
debían presentarse para obtener el
Decretum Laudis. Este paso suponía
la aprobación de la Obra como
institución de derecho pontificio
dotada de un régimen universal.

A san Josemaría le apremiaba esta
aprobación, que facilitaría la
expasión apostólica del Opus Dei, y
puso todo su empeño para abreviar
los tiempos.



El 4 de agosto, a las cinco menos
cuarto de la tarde el Cardenal
Prefecto del Dicasterio competente
tuvo una entrevista con don Álvaro
del Portillo para tratar sobre las
fechas de presentación de los
documentos. Fue entonces cuando el
Fundador del Opus Dei decidió pasar
esa tarde de domingo rezando en la
Basílica de la Santa Cruz de
Jerusalén, mientras don Álvaro
estaba con el Cardenal.

Es fácil adivinar cómo sería la
oración de san Josemaría aquella
tarde: de petición confiada, llena de
fe; y al mismo tiempo de aceptación
rendida de la Voluntad divina. Allí,
ante las reliquias de la Pasión,
seguramente pensó una vez más en
que “encontrar la Cruz de Jesucristo
en el camino, nos asegura de que
seguimos sus pisadas”(4).

El Decretum Laudis finalmente, sería
concedido por la Santa Sede más de



seis meses después, el 24 de febrero
de 1947. Aunque este retraso era
motivo de pena para el Fundador del
Opus Dei, lo recibió sin perder la paz,
como una oportunidad de abrazar la
Cruz. Y transmitió esa actitud a sus
hijos:

“Siempre apacibles, y animosos ante
las contradicciones, si vienen, ante lo
que la gente llama fracasos. El éxito o
el fracaso está en la vida interior. El
éxito está en recibir con sosiego la
Cruz de Jesucristo, en extender los
brazos abiertos, porque para Jesús
como para nosotros la Cruz es un
trono, es la exaltación del amor; es el
colmo de la eficacia redentora, para
llevar las almas a Dios, para llevarlas
según nuestro modo laical: con
nuestro trato, con nuestra amistad,
con nuestro trabajo, con nuestra
palabra, con nuestra doctrina, con la
oración y la mortificación”(5).

Notas



1. Eusebio de Cesarea, De vita
Constantini, 3, 16.

2. San Ambrosio, De obitu Theodosii,
n. 41.

3. San Ambrosio, De obitu Theodosii,
nn. 43-44.

4. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Carta 14-II-1944, n. 19.

5. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Carta 31-V-1954, n. 30.

6. El foro romano

Entre las ruinas del Foro Romano, es
fácil que venga a la cabeza el recurso
que tantas veces utilizaba san
Josemaría para describir el Opus Dei
en pocas palabras: la manera más
fácil de entender el Opus Dei es



pensar en la vida de los primeros
cristianos.

En la época imperial, después de un
largo periodo de paz y prosperidad,
Roma había alcanzado la
impresionante cifra de un millón de
habitantes. Sólo una exigua minoría
residían en tranquilas y espaciosas
villas, mientras que el común de la
población debía contentarse con
vivir en casas de vecinos, o insulae.
Eran edificios de varias plantas,
construidos con materiales de escasa
calidad y muy cercanos unos de
otros, de manera que el plano de la
Urbe consistía en una densa y
enmarañada red de calles y
callejuelas.

La Roma de aquellos tiempos
disfrutaba de avances muy notables
para la época, como el alcantarillado,
las termas y los acueductos. Pero
para hacerse idea de las condiciones
de vida hay que considerar que los



apartamentos eran reducidísimos –a
menudo de una sola habitación para
cada familia–, que no tenían agua
corriente, calefacción, ni vidrios en
las ventanas, y que con mucha
frecuencia los incendios asolaban
barrios enteros debido, entre otras
cosas, a la angostura de las calles.

Los romanos paliaban estas
incomodidades de sus viviendas
permaneciendo allí el menor tiempo
posible. Madrugaban mucho, para
aprovechar al máximo la luz solar:
cuando aún estaba amaneciendo, ya
habían salido a la calle y se dirigían
al lugar donde desempeñaban su
profesión u oficio. Muchísimos
encaminaban sus pasos hacia los
foros, centro neurálgico de la vida
ciudadana.

El esplendor del Imperio

¡Qué contraste se daba entre las
modestas construcciones de las
barriadas populares y la



magnificencia de los edificios
públicos...! Estos últimos reflejaban
el inmenso poderío del Imperio y
eran como un compendio de la
historia de Roma.

Al principio –en el siglo VI a. C.– el
Foro Romano funcionaba como
mercado, pero enseguida se
erigieron lugares de culto. Uno de los
primeros fue el templo de Vesta,
donde ardía perennemente el fuego
sagrado en honor de esta divinidad
local. Al lado estaba la Regia, el
palacio real que según la leyenda fue
construido por Numa, segundo rey
de Roma. Cuando cayó la monarquía,
este edificio se usó como archivo
para guardar los Calendarios y los
Anales, en los que se registraba la
historia de la Urbe.

Con la República aumentó la
actividad política, y el Foro se fue
poblando de construcciones
destinadas al gobierno y la



administración. Todavía hoy se
conserva en buen estado el de la
Curia, donde deliberaba el Senado.
En cambio queda muy poco del
Comitium, la plaza circular en la que
se reunían las asambleas para elegir
a los magistrados. También son
escasos los restos de la tribuna
llamada de los rostra –o espolones–,
desde la que se arengaba al pueblo.
Los episodios más cruciales de la
historia de Roma durante la
República tuvieron su origen en esta
zona del Foro: los discursos de los
Gracos para mejorar la situación de
la plebe; la polémica entre Mario y
Sila; las soflamas de Cicerón contra
Catilina; la decisión del Senado para
exigir a Julio César que abandonase
el mando militar, orden que éste
desobedeció cruzando el Rubicón y
tomando la Urbe; y la concesión del
título de Augusto a Octavio en el 29
a.C., que se considera el inicio de la
época imperial.



El nuevo cambio de régimen trajo
consigo ampliaciones y mejoras cada
vez más espectaculares de los foros.
Junto al antiguo Forum Romanum,
fueron surgiendo los llamados Foros
Imperiales, construidos por César,
Augusto, Trajano, Nerva y
Vespasiano. Todo era formidable en
esos espacios públicos: las amplias
calles tenían pavimento de
travertino, lo mismo que las plazas,
que solían estar presididas por
enormes estatuas; en los edificios se
alternaba el brillo de los bronces con
los tonos grises, blancos y ocres de
los mármoles. Cada detalle se había
dispuesto cuidadosamente para
durar e impresionar, tanto en las
construcciones religiosas como en las
civiles.

Entre estas últimas destacaban por
su prestancia las basílicas, en las que
se celebraban los juicios y se
realizaban transacciones
comerciales. Su interior era muy



amplio, con el espacio distribuido en
naves separadas por columnas. En el
exterior tenían dos pórticos laterales
bajo los que se alojaban, en hilera,
numerosas tiendas que vendían todo
tipo de productos. Los restos de la
basílica de Majencio y Constantino
dan idea de las enormes dimensiones
que llegaban a alcanzar estos
edificios.

Los monumentos conmemorativos y
las estatuas que adornaban los foros
no tenían, en cambio, ninguna
finalidad práctica, al menos
inmediata. Los más llamativos eran
las columnas, como la de Trajano, y
los arcos de triunfo, como los de Tito,
Septimio Severo, Constantino... Con
relieves labrados, se representaban
gráficamente las campañas militares
victoriosas, para dejar constancia a
los siglos venideros de los momentos
de gloria protagonizados por cada
emperador, que además desfilaba
con sus tropas por la Vía Sacra, entre



los aplausos y aclamaciones del
pueblo.

Naturalmente, existía el riesgo de
que, con tanto encomio y
aclamación, el poder se le subiera a
la cabeza al emperador y,
lamentablemente, pretendiese que
sus súbditos olvidaran su condición
de hombre mortal. Así ocurrió en
algunos casos, cuando la máxima
autoridad se atribuyó la condición de
dios, o rindió honores divinos a sus
predecesores e incluso a alguno de
sus parientes. Augusto, por ejemplo,
dedicó un templo al Divus Julius;
Antonino Pío construyó otro en
honor de su esposa Faustina; y
Majencio edificó un tercero para
recordar a su hijo Rómulo.

La consideración del emperador
como ser divino estaba en auge
cuando el cristianismo llegó a la
Urbe. Para los romanos, era
perfectamente compatible con su



politeismo, como muestra el hecho
de que los propios emperadores
deificados construyeron templos
cada vez más grandes y costosos en
honor de Marte, Venus, Apolo,
Cibeles... Lo que no se admitía, en
cambio, era que una religión
pretendiese ser la única verdadera y
difundiese, como lógica
consecuencia, la idea de que las
demás eran falsas. Las autoridades
toleraban cualquier novedad con tal
de que se integrase en el relativismo
imperante. Pero ése no era el caso de
la fe cristiana.

La sal de la tierra

“Hermanos, cuánto puede ser bella la
Jerusalén celestial, si así resplandece
la Roma terrena” (1). Estas palabras
de San Fulgencio, transmitidas por
uno de sus discípulos, reflejan la
gran admiración que suscitaba la
Urbe entre quienes, viajando desde
las provincias imperiales, la



visitaban por primera vez. En esos
momentos, a comienzos del siglo VI,
Roma ya había sido evangelizada: los
antiguos templos paganos llevaban
más de un siglo cerrados, y en el
mismo Foro Romano se habían
construido algunas iglesias
cristianas. En el himno que dedica a
San Lorenzo, el poeta Prudencio
exulta por la victoria de la fe en el
corazón del Imperio: los quirites, o
ciudadanos romanos de antigua
estirpe, llenan los atrios de las
iglesias; los principales del Senado,
que antaño tenían como gran honor
desfilar como flamines en las
procesiones por la Vía Sacra, ahora
besan el umbral de los santuarios de
los mártires; las familias nobles ven
con agrado que sus hijos e hijas
dediquen su vida al servicio de la
Iglesia; el fuego que ardía en el
templo de Vesta se encuentra
extinguido, e incluso la decana de las
vírgenes vestales que lo guardaban,
Claudia, se ha convertido al



cristianismo; la Cruz, en resumen,
domina sobre los antiguos signos
paganos (2).

¿Cómo fue posible este cambio?
Aparte de la acción de Dios, uno de
los factores que lo explican es que los
primeros cristianos jamás se
consideraron ajenos a su ciudad ni a
su oficio, por haber abrazado la fe.
No eran pocos los que
desempeñaban su trabajo en los
Foros, a menudo en actividades
directamente al servicio del Imperio:
ya en tiempos de Pedro y Pablo
algunos eran patricios y formaban
parte de los trescientos senadores
que se reunían en la Curia; otros
eran jurisconsultos, abogados o
jueces; en la Epístola a los Filipenses,
que escribió durante su cautividad
en Roma, el Apóstol envía saludos de
parte de los santos que vivían en la
casa del César (3); y en la Epístola a
los Romanos cita los nombres de
Aristóbulo y Narciso, que habían sido



colaboradores del emperador
Claudio (4).

Con casi total seguridad, algunos
miembros de la familia imperial
habían abrazado la fe ya a finales del
siglo I. Tito Flavio Clemente y Flavia
Domitila, por ejemplo, eran un
matrimonio emparentado con el
emperador Domiciano. Tenían siete
hijos, y los dos mayores habían sido
escogidos como candidatos al trono y
educados para ese fin por el famoso
retor Quintiliano. Sin embargo, en el
año 95 Flavio Clemente fue
ajusticiado repentinamente con la
acusación de ateísmo, que solía
dirigirse contra los cristianos.
Domitila, que fue desterrada a la isla
Pandataria, también es conocida
porque eran de su propiedad los
terrenos de las catacumbas que
llevan su nombre. En cuanto a los
hijos, nunca llegaron al trono, ya que
en el año 96 el propio Domiciano fue



asesinado y la dinastía Flavia llegó a
su fin.

La persecución y el martirio
representaban un peligro real para
los primeros fieles cristianos. Pero,
incluso en épocas de tranquilidad, la
vida corriente no quedaba exenta de
obstáculos. En la sociedad romana,
las costumbres cotidianas estaban
plagadas de actos de adoración a las
divinidades: al pedir un préstamo se
exigía un juramento en nombre de
los dioses, antes de ocupar un cargo
público había que ofrecer un
sacrificio, al pasar por delante de un
templo o de una estatua de una
divinidad era uso común
descubrirse, y así una larga lista de
modos corrientes de obrar cuya
omisión era considerada una
muestra de incivilidad y una traición
a las costumbres patrias. Éste fue
uno de los reproches más insidiosos
que Celso dirigió a los cristianos:



“¿Se niegan a observar las
ceremonias públicas y a rendir
homenaje a quienes las presiden?
Entonces que renuncien también a
tomar la veste viril, a casarse, a ser
padres, a ejercer las funciones de la
vida; que se vayan todos juntos lejos
de aquí, sin dejar la más pequeña
semilla de ellos mismos” (5).

La opinión pública de entonces
compartía en gran medida esta
llamativa intolerancia hacia los
seguidores de Cristo: cuando menos,
se juzgaba a los cristianos gente
peculiar, que si se esforzaban por
ayudar al prójimo, ser fieles en el
matrimonio, pagar los impuestos o
evitar escrupulosamente todo
engaño en los negocios, lo hacían por
fanatismo hacia su extraña religión y
queriendo así mostrarse superiores a
los demás. A las interpretaciones
mezquinas, se unían las calumnias y
los agravios, como el que sufrió un
joven llamado Alexameno en el



Pedagogium, la escuela de los pajes
que entraban al servicio del
emperador. Las aulas de esa escuela
estaban en el Palatino, junto a los
Foros, y allí los arqueólogos han
encontrado un grafito que representa
a un hombre rezando delante de un
crucificado con cabeza de asno. Al
lado, se lee esta inscripción:
Alexameno adora a su dios. Debajo,
con una letra distinta a la anterior,
está grabado: Alexameno fiel. Fue la
respuesta audaz del joven
Alexameno a la burla de sus
compañeros.

Por otro lado, en muchos ambientes
del Imperio la moralidad se hallaba
en un estado lamentable: las fiestas
estaban plagadas de
representaciones teatrales indignas,
en el circo se vitoreaban matanzas
humanas y el mundo del arte
exaltaba a menudo la voluptuosidad;
se admitía el divorcio y el índice de
natalidad era muy bajo, entre otras



cosas porque se recurría al aborto y
al infanticidio. Ciertamente no todos
los romanos eran así, y es verdad que
la moral decayó sobre todo al final
del Imperio. Pero siempre se
mantuvo la constante de que existían
costumbres paganas, muy
difundidas, que chocaban con la
dignidad humana que el cristianismo
había venido a restablecer.

Ante todo esto –ambiente degradado,
persecución, calumnia, insultos y
amenaza real de martirio– los
primeros cristianos podrían haber
reaccionado desapareciendo de las
realidades temporales y
refugiándose en un gueto, como les
sugería Celso: no se les pasó por la
cabeza hacerlo. Habían encontrado
la fe, la vocación cristiana, la llamada
a la santidad, en medio de su trabajo:
en el foro, en los talleres artesanos,
en el ejército, en el carro donde
transportaban mercancías... No se
sentían menos romanos que sus



conciudadanos: amaban la
maravillosa Urbe, y consideran el
Imperio no sólo bueno, sino
providencial, ya que había
propiciado una unidad política y
cultural en la que se difundiría más
fácilmente la fe. Lo único que
rechazaban eran las divinidades
falsas y las costumbres brutales, que
deseaban purificar porque eran
plenamente conscientes de ser la sal
de la tierra (6).

Gente corriente

Entre las ruinas del Foro Romano, es
fácil que venga a la cabeza el recurso
que tantas veces utilizaba san
Josemaría para describir el Opus Dei
en pocas palabras: “la manera más
fácil de entender el Opus Dei es
pensar en la vida de los primeros
cristianos” (7). Muchas veces
repetiría, durante los primeros
meses en Roma, frases parecidas a
las de años más tarde: “Ellos vivían a



fondo su vocación cristiana;
buscaban seriamente la perfección a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime del
Bautismo. No se distinguían
exteriormente de los demás
ciudadanos. Los socios del Opus Dei
son personas comunes; desarrollan
un trabajo corriente; viven en medio
del mundo como lo que son:
ciudadanos cristianos que quieren
responder cumplidamente a las
exigencias de su fe” (8).

El Concilio Vaticano II proclamó con
fuerza que todos los fieles están
llamados a la santidad y que
corresponde a los laicos la
responsabilidad de llevar a Cristo las
realidades temporales. En los años
cuarenta muchos identificaban la
perfección cristiana con la vida
religiosa, y les costaba hacerse una
idea cabal de cómo se podía aspirar a
la perfección cristiana en medio del



mundo, ejerciendo todas las
profesiones y oficios honrados.

San Josemaría nunca se cansó de
repetir que los fieles del Opus Dei
son gente corriente, como los
primeros cristianos. Y muchas veces
comentaba también que cuentan con
los mismos medios que ellos para
vencer en la lucha interior y alcanzar
la santidad: “Piensa en lo que dice el
Espíritu Santo, y llénate de pasmo y
de agradecimiento: “elegit nos ante
mundi constitutionem” —nos ha
elegido, antes de crear el mundo, “ut
essemus sancti in conspectu eius!” —
para que seamos santos en su
presencia. —Ser santo no es fácil,
pero tampoco es difícil. Ser santo es
ser buen cristiano: parecerse a
Cristo. —El que más se parece a
Cristo, ése es más cristiano, más de
Cristo, más santo. —Y ¿qué medios
tenemos? —Los mismos que los
primeros fieles, que vieron a Jesús, o
lo entrevieron a través de los relatos



de los Apóstoles o de los
Evangelistas” (9).

Con esos medios se hicieron santos
los cristianos de los primeros siglos
en medio de una sociedad pagana, al
menos en parte corrompida y que les
perseguía con saña. Y con esos
medios, hicieron apostolado allí
donde se encontraban, hasta
transformar desde dentro una
civilización hostil a la fe. “Para seguir
las huellas de Cristo, el apóstol de
hoy no viene a reformar nada, ni
mucho menos a desentenderse de la
realidad histórica que le rodea... —Le
basta actuar como los primeros
cristianos, vivificando el
ambiente” (10).

Notas

1. Vida de San Fulgencio de Ruspe,
III, 27.

2. Cfr. Prudencio, Peristephanon, II,
513-529.



3. Cfr. Fil 4, 22.

4. Cfr. Rm 16, 11.

5. Citado por Orígenes, Contra Celso,
VIII, 55.

6. Mt 5, 13.

7. Conversaciones, n. 24

8. Ibidem

9. Forja, 10

10. Surco, 320

7. El Coliseo

San Josemaría, que contempló este
imponente vestigio de la civilización
romana, había plasmado, años antes,
en Camino, esta reflexión: “¡Cuántos
que se dejarían enclavar en una cruz,
ante la mirada atónita de millares de



espectadores, no saben sufrir
cristianamente los alfilerazos de
cada día! –Piensa, entonces, qué es lo
más heroico”.

En 1972, san Josemaría decía en una
homilía: “Venero con todas mis
fuerzas la Roma de Pedro y de Pablo,
bañada por la sangre de los mártires,
centro de donde tantos han salido
para propagar en el mundo entero la
palabra salvadora de Cristo. Ser
romano no entraña ninguna muestra
de particularismo, sino de
ecumenismo auténtico; supone el
deseo de agrandar el corazón, de
abrirlo a todos con las ansias
redentoras de Cristo, que a todos
busca y a todos acoge, porque a todos
ha amado primero” (1).

Las ruinas del Coliseo son testimonio
elocuente de la grandeza de la
antigua civilización romana y, al
mismo tiempo de su miseria y
caducidad. De modo muy expresivo,



Juan Pablo II lo caracterizaba como
«trágico y glorioso monumento de la
Roma imperial, testigo mudo del
poder y del dominio, memorial mudo
de vida y de muerte, donde parecen
resonar, casi como un eco
interminable, gritos de sangre (cfr. Jn
4, 10) y palabras que imploran
concordia y perdón»(2).

Grandiosidad y crueldad

El Anfiteatro Flavio, que era su
nombre original, refleja el genio
romano, capaz de acometer
empresas de gran envergadura
cuidando a la vez hasta los menores
detalles prácticos. Todo en esta
construcción estaba pensado para
que sus enormes dimensiones y su
solidez no fuesen en detrimento ni
de la belleza ni de la funcionalidad.
El equilibrio arquitectónico se logró
gracias a los tres pisos de arcadas, en
los que se distribuyeron sabiamente
los espacios para dar sensación de



ligereza. El sentido práctico estaba
presente en multitud de aspectos: en
los accesos, con más de ochenta
puertas que permitían llenar y vaciar
el anfiteatro en pocos minutos; en la
distribución de los asientos,
calculada para que desde cada uno
de los cincuenta mil puestos pudiera
verse perfectamente la arena; en el
sistema de toldos que protegían a la
multitud del sol y de la lluvia, y que
eran extendidos por un equipo de
cien soldados de la marina; en la
compleja red de subterráneos, donde
había ascensores de poleas para izar
a los combatientes y a las fieras...

Se tardó ocho años en levantar este
grandioso edificio, empleando en el
trabajo a unos doce mil esclavos; en
su mayoría eran hebreos, hechos
prisioneros por Tito después de la
destrucción de Jerusalén, en el año
70. El nuevo Amphitheatrum fue
inaugurado en el año 80, con un
programa de espectáculos y festejos



que duró cien días: fallecieron en la
arena centenares de gladiadores, y
murieron unos cinco mil animales
salvajes. También por entonces se
celebraron las primeras naumachiae,
combates navales que se realizaban
inundando el interior y que, por su
novedad, debieron de impresionar
vivamente a los romanos.

Los sucesivos emperadores
compitieron para ofrecer al pueblo
espectáculos cada año más
aparatosos. Séneca ya se había
lamentado en el pasado de la espiral
de violencia e inhumanidad a la que
conducía este tipo de
entretenimientos3. El pueblo pedía
sensaciones cada vez más fuertes,
porque sólo le interesaba la sangre,
el puro homicidio y las matanzas,
cuanto más crueles y sofisticadas
mejor.

En ese contexto, las ejecuciones de
los condenados no resultaban



demasiado interesantes para el
público, ya que los indefensos reos
apenas presentaban resistencia a los
verdugos o las fieras. Por eso se
llevaban a cabo a última hora de la
mañana, como intermedio entre las
luchas de gladiadores que se habían
visto hasta ese momento y las que se
tendrían por la tarde. Muchos de
esos condenados, que perdían su
vida ante espectadores embrutecidos
y con frecuencia indiferentes, eran
cristianos.

Un martirio insigne «in
Amphitheatrum»

Un ejemplo conmovedor de cómo
afrontaban el martirio los primeros
cristianos nos lo ha dejado san
Ignacio de Antioquía, muerto en
tiempos del emperador Trajano.
Convertido del paganismo, Ignacio
fue el segundo sucesor de san Pedro
en la sede episcopal de Antioquía. El
año 107 fue detenido, condenado ad



belvas –a las fieras– y enviado a
Roma bajo custodia militar para
cumplir allí su pena.

Del largo viaje desde Siria a la capital
del Imperio conocemos bastantes
detalles por el historiador Eusebio de
Cesarea y, sobre todo, gracias a las
siete cartas que el mismo san Ignacio
escribió a las Iglesias de otras tantas
ciudades para fortalecerles en la fe y
prevenirles ante las herejías
gnósticas, que por entonces
empezaban a extenderse.

Todas las cartas empiezan con el
saludo de Ignacio, llamado también
Teoforo, portador de Dios. Al
fundador del Opus Dei le gustaba ese
sobrenombre: “a todo cristiano se
debería poder aplicar el apelativo
que se usó en los comienzos:
portador de Dios. Obra de tal modo
que puedan atribuirte con verdad
ese admirable calificativo” (4).



Muy lleno de Dios iba san Ignacio,
como refleja el tono de gozo que
tienen sus cartas: “cordialmente en
Jesucristo y en una alegría
inmaculada”..., son las palabras con
que saluda a los efesios; “desea a los
de Magnesia una sobreabundante
alegría en Dios Padre y en Jesucristo;
y a los filadelfios les manda un
saludo en la sangre de Jesucristo, que
es alegría eterna y constante”... Las
razones de su felicidad eran
totalmente sobrenaturales, ya que el
futuro mártir conocía lo que le
aguardaba; y los esbirros que le
conducían no destacaban
precisamente por su delicadeza:
desde Siria hasta Roma, escribe, voy
luchando con las fieras, por tierra y
mar, de día y de noche, encadenado a
diez leopardos, esto es, a un pelotón
de soldados. Éstos, a pesar del bien
que reciben, se hacen peores. Con
sus malos tratos voy siendo más
discípulo [de Cristo]” (5).



San Ignacio se gozaba de compartir
la Cruz de Jesús, y tenía el deseo
ardiente de que su identificación con
Nuestro Señor se completase con el
martirio. Por eso, ruega a los
cristianos que no intercedan por él
ante las autoridades y expresa su
deseo de que las fieras se lancen a
devorarle rápidamente: “no me vaya
a suceder, dice, como algunos a los
que, acobardadas, no tocaron” (6).
Eran famosos algunos casos en que
los animales hambrientos no habían
atacado a los cristianos o incluso se
habían echado mansamente a sus
pies, ante el asombro de los
espectadores. Según antiguas
tradiciones, así sucedió a santa
Martina, san Alejandro y san Marino,
entre otros santos.

El obispo de Antioquía fue arrojado a
los leones in Amphitheatrum (7). Así
vio cumplido su anhelo: “Soy trigo de
Dios, y es preciso que sea molido por
los dientes de las fieras, para



convertirme en pan inmaculado de
Cristo” (8).

Después del horrible espectáculo, los
cristianos lograron rescatar algunos
huesos del mártir, los custodiaron
con veneración y más tarde los
enviaron a Antioquía: “vosotros
habéis gozado de su episcopado” –
decía san Juan Crisóstomo a los fieles
de la ciudad siria– “y los romanos
han admirado su martirio. El Señor
os ha quitado por poco tiempo este
precioso tesoro para mostrarlo a los
romanos, y os lo ha devuelto con
gloria mayor” (9). En el siglo VII, sin
embargo, a causa de las invasiones
sarracenas, las reliquias fueron
trasladadas de nuevo a Roma, y hoy
reposan en la iglesia de san
Clemente. Allí se puede acudir ahora
para, siguiendo un consejo del
Crisóstomo, sacar frutos espirituales
de estos sagrados restos, ya que son
como un tesoro del que se puede



tomar parte sin que nunca se agote
(10).

El camino de lo ordinario

Aunque también el Circo Máximo, el
Circo de Nerón y otros lugares de la
Urbe fueron escenario de la muerte
de muchos cristianos, en 1749 el
Papa Benedicto XIV consagró el
Coliseo como lugar santo en
memoria de la Pasión de Cristo y de
los sufrimientos de los mártires. Ese
mismo año, hizo colocar alrededor
de la arena las estaciones del Vía
Crucis.

Actualmente, nada más entrar en el
Anfiteatro, se ve de frente una gran
cruz de madera negra, que invita a
rezar. En ese lugar, ante el
instrumento de la Pasión del Señor y
recordando a quienes dieron su vida
por Cristo, es natural que surjan
deseos de mayor entrega, de superar
para siempre nuestro egoísmo, de
que se acreciente en todos los



cristianos el amor a la
mortificación... Son aspiraciones
santas, que con el auxilio de la gracia
pueden hacerse operativas en la vida
ordinaria: “¡Cuántos que se dejarían
enclavar en una cruz, ante la mirada
atónita de millares de espectadores,
no saben sufrir cristianamente los
alfilerazos de cada día! –Piensa,
entonces, qué es lo más heroico” (11).

El fundador del Opus Dei tenía una
gran devoción a los mártires de los
primeros siglos de la Iglesia. Al
mismo tiempo recordó que la
santidad es para todos y alertaba con
frecuencia ante el error de pensar
que el heroísmo sobrenatural se
limita a situaciones extraordinarias:
las persecuciones, el martirio, las
contradicciones de mucha monta, o
la realización de grandes empresas
por la gloria de Dios... En vez de
anhelar esas gestas –que podrán
presentarse alguna vez, pero que en
la vida real serán muy infrecuentes–



nos animaba a todos los cristianos a
seguir el camino de la heroicidad en
medio de las circunstancias en que
cada uno se nos encontra. De ahí el
consejo de Camino: “Quieres ser
mártir. –Yo te pondré un martirio al
alcance de la mano: ser apóstol y no
llamarte apóstol, ser misionero –con
misión– y no llamarte misionero, ser
hombre de Dios y parecer hombre de
mundo: ¡pasar oculto!” (12).

Como los mártires, los cristianos
hemos de tener el deseo ardiente de
cumplir la Voluntad de Dios y de
manifestarle nuestro amor, también
pasando por el sacrificio, con alegría,
porque “mortificación no es
pesimismo, ni espíritu agrio. La
mortificación no vale nada sin la
caridad: por eso hemos de buscar
mortificaciones que, haciéndonos
pasar con señorío sobre las cosas de
la tierra, no mortifiquen a los que
viven con nosotros. El cristiano no
puede ser ni un verdugo ni un



miserable; es un hombre que sabe
amar con obras, que prueba su amor
en la piedra de toque del dolor. Pero
he de decir, otra vez, que esa
mortificación no consistirá de
ordinario en grandes renuncias, que
tampoco son frecuentes. Estará
compuesta de pequeños
vencimientos: sonreír a quien nos
importuna, negar al cuerpo
caprichos de bienes superfluos,
acostumbrarnos a escuchar a los
demás, hacer rendir el tiempo que
Dios pone a nuestra disposición... Y
tantos detalles más, insignificantes
en apariencia, que surgen sin que los
busquemos —contrariedades,
dificultades, sinsabores—, a lo largo
de cada día” (13).

Notas

1. San Josemaría, Lealtad a la Iglesia
(4-VI-1972)



2. Juan Pablo II, Vía Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2003,
Oración inicial.

3. Cfr. Séneca, Espístolas morales a
Lucilio I, 7, 3-5.

4. San Josemaría, Forja, 94.

5. San Ignacio de Antioquía, Carta a
los romanos, V, 1.

6. Ibid., V, 2.

7. Martyrium Antiochenum VI, 3.

8. San Ignacio de Antioquía, Carta a
los romanos, IV, 1.

9. San Juan Crisóstomo, In S.
Ignatium Martirem hom., n. 5, PG 50,
col. 594.

10. Ibid., col. 595.

11. Camino, n. 204.

12. Camino, n. 848.



13. San Josemaría, Es Cristo que Pasa,
37.

8. La Via Appia

En el año 312 a.C., el senador Appio
Claudio fue nombrado censor de la
República de Roma. Durante su
mandato se llevaron a cabo
numerosas reformas y obras
importantes, pero la Historia lo
recuerda sobre todo por la
construcción de la calzada que lleva
su nombre: la Via Appia.

Con la nueva carretera se buscaba
mejorar las comunicaciones entre
Roma y Capua, de manera que las
legiones romanas pudiesen
desplazarse con mayor rapidez a lo
largo de los ciento noventa y cinco
kilómetros que separan las dos
ciudades. Con el pasar de los años
fue objeto de varias ampliaciones, y



en el siglo II a.C. su trazado llegaba
ya hasta Brindisi, principal punto de
conexión marítima con las
provincias orientales, a más de
quinientos kilómetros de la Urbe.
Cuatro siglos más tarde, el
emperador Trajano realizó mejoras
que permitieron la circulación de los
carros, y la Via Appia se convirtió en
una de las arterias económicas más
importantes del Imperio.
Popularmente era conocida como
regina viarum –la reina de las vías–,
nombre merecido tanto por su
longitud, como por su extraordinaria
belleza: a los lados de la calzada
fueron surgiendo casas residenciales,
templos y mausoleos, que añadían
un toque de esplendor al sencillo
encanto de la campiña romana. Era
un buen preludio para quien iba a
encontrarse con la majestuosidad de
la Ciudad Eterna.

La Via Appia ha sido escenario de
algunos acontecimientos preciados



para los cristianos. En los Hechos de
los Apóstoles se narra que San Pablo
entró en la Urbe por este camino: “y
así nos dirigimos a Roma. Los
hermanos, al enterarse de nuestra
llegada, vinieron desde allí a nuestro
encuentro hasta el Foro Apio y Tres
Tabernas. Al verles Pablo dio gracias
a Dios y cobró ánimos” (1).

San Pablo iba a comparecer ante el
tribunal del César. Un grupo de
cristianos salió a recibirle a Tres
Tabernae, una estación de descanso
para los viajeros a unos cincuenta
kilómetros de la ciudad; y algunos
recorrieron todavía otros doce más
para llegar a Forum Appi, donde
acababa el canal navegable
procedente de Terracina. Es fácil
imaginar la emoción de San Pablo, y
muy gráfico el testimonio de cómo se
querían los primeros cristianos y la
veneración que tenían hacia los
Apóstoles.



También sobre la Via Appia se
encuentran las Catacumbas de San
Sebastián y San Calixto, donde a
partir del siglo II recibieron
sepultura miles de cristianos, entre
ellos numerosos mártires. Algunos,
como el Papa Sixto II y un grupo de
sacerdotes y diáconos que le
acompañaban mientras celebraba la
Santa Misa, entregaron santamente
su vida allí mismo. Más tarde,
durante la Edad Media, se convirtió
en una de las calzadas más
transitadas por los romeros que
peregrinaban a la Ciudad Eterna
para rezar ante la tumba de San
Pedro.

Por último, hay una piadosa
tradición que relaciona al Príncipe
de los Apóstoles con esta vía. A
menos de un kilómetro de la Puerta
de San Sebastián, una iglesia la
conmemora: la del Quo vadis? Según
este antiguo relato, los cristianos de
Roma, comenzada la persecución del



año 64, rogaron a Pedro que huyera
a otro lugar. El Príncipe de los
Apóstoles se dispuso para la marcha
y partió de la ciudad en la
madrugada de un día de verano.
Poco después de cruzar la Porta
Appia, vio a Jesús que venía a su
encuentro. Pedro le preguntó:

–¿A dónde vas, Señor? –Voy a Roma,
para ser crucificado. –Señor –dijo el
Apóstol–, ¿vas a ser crucificado otra
vez? –Sí, Pedro, otra vez. A
continuación, Jesús desapareció y
Pedro comprendió todo. Envuelto en
la luz del amanecer, dio media vuelta
y dirigió sus pasos hacia Roma,
donde poco después abrazaría el
martirio.

3 de julio de 1946

El 3 de julio de 1946, a las ocho y
media, san Josemaría dio un paseo
por la Via Appia, para encontrar
unos momentos de descanso.



Había llegado a Roma el 23 de junio y
al día siguiente celebró la Santa Misa
en el apartamento de Città Leonina.
Esa misma mañana, acudió a la Santa
Sede para tratar sobre la solución
jurídica de la Obra. Además de estos
asuntos, el fundador del Opus Dei
pidió permiso para reservar el
Santísimo. Un día después, llegaba la
noticia de que la Santa Sede daba la
licencia para poner el Sagrario.

José Orlandis, que le había
acompañado en el viaje a Roma y
estaba en la Ciudad Eterna estos días,
recuerda años después: «El Padre
sufrió bastante en los primeros días,
a consecuencia del agotamiento del
viaje y del tremendo calor que
comenzó a hacer en Roma, todo ello
agravado por su mal estado de salud.
“¡Aquí está el fardo! –decía– ¡ya os
habéis salido con la vuestra!”.

Pero la noticia de que la Santa Sede
había concedido licencia para tener



en casa el oratorio con el Santísimo,
fue una buena nueva que galvanizó
todas sus energías y le lanzó a
preparar con todas sus fuerzas una
digna acogida al Señor. Como tenía
por costumbre –una costumbre que
enseñó a sus hijos, para que se
conservara siempre en los centros
del Opus Dei–, la mejor habitación de
aquella pequeña casa quedó
convertida en oratorio.

Y el Padre comenzó a recorrer las
tiendas de anticuarios y
chamarilleros, tan abundantes en
Roma, a la busca de las cosas
indispensables para montar con
decoro el oratorio: pronto pudimos
conseguir, entre otros objetos, un
Cristo de mármol, dos grandes
candeleros, y cuatro cuadros
antiguos, todo a bastante buen
precio. Luego, en casa, trabajaba con
tal intensidad en la instalación que
nosotros –los jóvenes– le seguíamos
con la lengua fuera y, al llegar la



noche, nos sentíamos agotados.
“Padre –le decíamos en broma–, y eso
que decía usted que había venido
como un fardo!; ¡si no llega a ser
así!”. El miércoles, 3 de julio, San
Josemaría, al celebrar la Santa Misa,
dejó al Señor en el Sagrario. Era el
primer sagrario en un centro
romano del Opus Dei»(2).

Se puede imaginar la alegría de san
Josemaría. Años atrás había escrito:
¿No te alegra si has descubierto en tu
camino habitual por las calles de la
urbe ¡otro Sagrario!? (3). Ahora, ese
sueño acababa de cumplirse... ¡en
Roma!

Habían sido días muy intensos, así
que esa tarde se tomaron un
merecido descanso. A las ocho y
media –coincidiendo con la puesta de
sol– fueron a la Via Appia. Para
quien haya estado allí, no será difícil
imaginar la escena: el recuerdo de
los primeros cristianos, la austeridad



de la calzada romana, los restos de
construcciones en otros tiempos
grandiosas, los cipreses y pinos que
limitan el camino, el silencio y la
soledad propios de una hora ya
avanzada de la jornada..., y todo
bañado por la tenue luz del
crepúsculo.

El terreno por el que discurre la
calzada en las cercanías de Roma es
muy llano. A cada lado, se alcanza a
ver una gran extensión de campo
antes de que la vista se confunda en
el horizonte. Mirar al poniente y
contemplar la puesta de sol, con los
intensos tonos anaranjados de estas
latitudes, es un espectáculo
extraordinario. No sería de extrañar
que su alma de enamorado,
especialmente tocada por los
acontecimientos de esa jornada y por
la belleza que contemplaba con sus
ojos, echase a volar, y comenzara a
soñar con el Opus Dei proyectado en
el tiempo y con sus hijos, acercando



muchas almas a Dios en medio del
mundo a través del apostolado que
vivimos, a la manera del que hacían
los primeros cristianos 4.

Notas

1. Hch 28,11-15.

2. José Orlandis, Mis recuerdos, Rialp,
Madrid, 1995, p. 146

3. De san Josemaría, Camino, 270

4. De san Josemaría, Carta Circular,
9-I-1938. cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Dios y
Audacia, vol II, p. 242, Rialp, Madrid,
2002

9. La memoria de San Pablo

Entre los primeros cristianos de
Roma había discípulos de San Pablo,
como atestigua la larga lista de



saludos escrita al final de la Carta a
los Romanos. En el Aventino vivían
Aquila y Prisca –o Priscila–, un
matrimonio de comerciantes que
habían conocido al Apóstol en
Corinto; otras personas que aparecen
citadas eran de origen judío, griego o
del Asia Menor: se habían
desplazado a vivir en la capital del
Imperio después de haber oído
predicar el Evangelio a Pablo en sus
lugares de procedencia.

El tono afectuoso de esos saludos
refleja la fraternidad que existía
entre los primeros fieles. Pese a la
variedad de proveniencias y
condiciones sociales –desde esclavos
hasta miembros de la nobleza–,
estaban muy unidos. San Josemaría
los describía como familias que
vivieron de Cristo y que dieron a
conocer a Cristo. Pequeñas
comunidades cristianas, que fueron
como centros de irradiación del
mensaje evangélico. Hogares iguales



a los otros hogares de aquellos
tiempos, pero animados de un
espíritu nuevo, que contagiaba a
quienes los conocían y los trataban.
Eso fueron los primeros cristianos, y
eso hemos de ser los cristianos de
hoy: sembradores de paz y de
alegría, de la paz y de la alegría que
Jesús nos ha traído (1).

El alojamiento de San Pablo en
Roma

En este clima de estrecha unidad, es
lógico que la llegada de San Pablo a
la Urbe causara entre los cristianos
de Roma una gran alegría. Algunos le
debían la fe, como hemos
mencionado, y todos habían oído
hablar del Apóstol y tendrían
grandes deseos de conocerlo.
Además, la Carta que les había
enviado en el año 57 o 58 constituía
un notable motivo de gratitud. Era
natural, por tanto, que quisieran
abreviar la espera saliendo a su



encuentro por la Vía Apia. Unos lo
alcanzaron en el Foro de Apio y otros
en Tres Tabernas, a 69 y 53
kilómetros de Roma
respectivamente. En los Hechos de
los Apóstoles, se comenta que al
verlos Pablo dio gracias a Dios y
cobró ánimos (2).

Una vez en Roma, a mediados del
año 61, le fue permitido a Pablo vivir
en una casa particular con un
soldado que le custodiara 3. Los
ciudadanos romanos tenían derecho
a este tipo de prisión, llamada
custodia militaris, a medio camino
entre la custodia libera, o libertad
vigilada, y la custodia publica, o
detención penal. El prisionero podía
escoger una residencia, y el militar
que lo vigilaba debía acompañarlo a
todas horas y tenerlo atado con una
cadena al salir a la calle. Según una
antigua tradición, el Apóstol residió
en una casa de alquiler junto a la
gran curva que describe el Tíber a la



altura de la Isla Tiberina. Era una
zona densamente habitada, en la que
vivían numerosos judíos. Según han
mostrado algunas excavaciones
arqueológicas, muchos de ellos eran
curtidores.

Donde se encontraba esa casa, se alza
la iglesia de San Paolo alla Regola, la
única dedicada al Apóstol dentro de
los antiguos muros de Roma. Según
se entra, a la derecha, puede leerse
en un arquitrabe: Divi Pauli Apostoli
Hospitium et Schola, Alojamiento y
Escuela de San Pablo Apóstol. En este
lugar se ha encontrado un edificio de
época imperial que, como otros de la
zona, tenía adosado un amplio
granero. Corresponde a la
descripción de la casa de San Pablo
que aparece en algunos documentos
del siglo II; la presencia del espacioso
granero explicaría cómo fue posible
que, casi recién llegado a Roma, el
Apóstol pudiera convocar en su
alojamiento a un gran número de



judíos que vivían en la Urbe para
anunciarles el Reino de Dios (4).

El resultado de aquella larga reunión
fue que algunos hebreos creyeron,
pero San Pablo también encontró
mucha resistencia al Evangelio. Por
eso, concluyó que a partir de
entonces se iba a dedicar a los
gentiles, porque ellos sí escucharían
el mensaje de salvación (5).

Durante dos años permaneció San
Pablo en aquella casa, extendiendo el
fuego de su fe y amor a Cristo en
pleno corazón de la Roma imperial.
Prisionero –o al menos sin libertad
de movimientos–, sin embargo
estaba convencido de que todas las
cosas son para bien de los que aman
a Dios (6), y por eso podía escribir a
los filipenses: quiero que sepáis,
hermanos, que las cosas que me han
ocurrido han servido para mayor
difusión del Evangelio, de tal modo
que, ante el pretorio y ante todos los



demás, ha quedado patente que me
encuentro encadenado por Cristo, y
así la mayor parte de los hermanos
en el Señor, alentados por mis
cadenas, se han atrevido con más
audacia a predicar sin miedo la
palabra de Dios (7).

San Josemaría animaba a seguir el
ejemplo del Apóstol San Pablo para
ayudar a otras personas a acercarse
a Dios: “Si meditamos con sentido
espiritual ese texto de San Pablo,
entenderemos que no tenemos más
remedio que trabajar, al servicio de
todas las almas. Otra cosa sería
egoísmo. Si miramos nuestra vida
con humildad, distinguiremos
claramente que el Señor nos ha
concedido, además de la gracia de la
fe, talentos, cualidades. Ninguno de
nosotros es un ejemplar repetido:
Nuestro Padre nos ha creado uno a
uno, repartiendo entre sus hijos un
número diverso de bienes. Hemos de
poner esos talentos, esas cualidades,



al servicio de todos: utilizar esos
dones de Dios como instrumentos
para ayudar a descubrir a Cristo” (8).

El Señor bendijo con frutos
abundantes esa actividad proselitista
de los primeros tiempos de la Iglesia
romana: con un apostolado personal,
fueron haciendo prosélitos y, durante
su cautividad, ya enviaba Pablo a las
iglesias los saludos de los cristianos
que vivían en la casa del César (Flp 4,
22). Esos cristianos de la casa del
César eran funcionarios de la
administración imperial. A los
cristianos de Filipos sin duda les
daba alegría comprobar que el
Evangelio había llegado también a
esos ambientes, desde los que tanto
podía hacerse para cambiar la
sociedad.

El lugar del martirio

El libro de los Hechos de los
Apóstoles termina relatando que
Pablo permaneció dos años



completos en el lugar que había
alquilado, y recibía a todos los que
acudían a él. Predicaba el Reino de
Dios y enseñaba lo referente al Señor
Jesucristo (9).

Todo parece indicar que al cabo de
ese periodo de tiempo –el máximo
previsto por la ley romana para la
custodia militaris–, San Pablo
recobró su libertad y pudo dejar la
Urbe para dirigirse a otros lugares.
Al escribir a los romanos, años antes,
ya había manifestado su intención de
viajar a Hispania para predicar el
Evangelio, y tal vez la puso por obra
en el año 63 (10).

De lo que escribe en sus últimas
cartas –a Timoteo y a Tito– se deduce
que, entre el 63 y el 66 (o 67), San
Pablo viajó por distintas ciudades de
Grecia y de Asia Menor. Entretanto,
durante el verano del año 64 había
comenzado la cruel persecución
neroniana contra los cristianos de



Roma, que luego se propagó a otras
zonas del imperio. Posiblemente
Pablo fue apresado en Tróade, ya que
salió de esa ciudad sin llevar consigo
ni siquiera su manto de viaje 11. Tras
la detención, bajo la custodia de unos
cuantos soldados, fue llevado de
nuevo hasta Roma.

Este segundo cautiverio resultó
mucho más riguroso que el anterior.
Se trató de lo que el Derecho romano
llamaba custodia publica, detención
en la cárcel como un delincuente
común. A Pablo –ya anciano y
cansado– le pesa, en esta situación
dura, verse alejado de sus más
estrechos colaboradores. Sólo Lucas –
el médico fiel– permanece a su lado,
y el Apóstol escribe a Timoteo para
que venga cuanto antes a Roma 12.
Algunos de sus discípulos le habían
abandonado a la hora de la
dificultad, y sobre todo le duele la
deserción de Demas, que le dejó por
amor a la vida mundana 13. “Por una



bagatela, y por miedo a las
persecuciones –comentaba san
Josemaría–, traicionó la empresa
divina un hombre, a quien San Pablo
cita en otras epístolas entre los
santos. Me hace temblar, al conocer
mi pequeñez; y me lleva a exigirme
fidelidad al Señor hasta en los
sucesos que pueden parecer como
indiferentes, porque, si no me sirven
para unirme más a Él, ¡no los
quiero!” (14).

Privado completamente de libertad y
con el corazón herido por esas
infidelidades, Pablo padecía como
sólo pueden hacerlo quienes saben
amar sin medida. Al mismo tiempo,
su confianza total en el Señor le
llenaba de ánimo, y exclamaba: estoy
sufriendo hasta verme en cadenas
como un malhechor: ¡pero la palabra
de Dios no está encadenada! Por eso,
todo lo soporto por los elegidos, para
que también ellos alcancen la



salvación, que está en Cristo Jesús,
junto con la gloria eterna (15).

Los cristianos de Roma procuraron
estar cerca del Apóstol, atendiéndole
en la medida en que lo permitía la
persecución. San Pablo envía saludos
de su parte a Timoteo, destacando los
nombres de Eúbulo, Pudente, Lino y
Claudia (16). En esos momentos,
cuando escribe a su discípulo
predilecto, el Apóstol ha acudido a la
primera audiencia en el tribunal y ha
logrado un aplazamiento de la causa
(17). Sabe que cuenta con algunos
meses de tiempo, y por eso insta a
Timoteo para que se dé prisa en
venir, antes del invierno. Sin
embargo, Pablo no tiene dudas sobre
cuál será la sentencia final: “estoy a
punto de derramar mi sangre en
sacrificio, y el momento de mi
partida es inminente. He peleado el
noble combate, he alcanzado la meta,
he guardado la fe. Por lo demás, me
está reservada la merecida corona



que el Señor, el Justo Juez, me
entregará aquel día; y no sólo a mí,
sino también a todos los que han
deseado con amor su venida” (18).

No sabemos si Timoteo llegó a
tiempo para dar el último abrazo a
quien él y toda su familia debían la
fe. Pablo fue condenado a muerte y
ejecutado diez días después de la
sentencia, como establecía la ley. Por
tratarse de un ciudadano romano, se
le decapitó sin presencia de público y
fuera de los muros de la ciudad.

El lugar del martirio de San Pablo se
encuentra en lo que actualmente es
el barrio del EUR, al sur de Roma.
Los habitantes de la ciudad
denominaban ese sitio ad aquas
salvias, y allí existía un cementerio
cristiano desde el siglo III, y una
iglesia desde el IV o el V. Según
antiguas tradiciones, Pablo fue
decapitado cerca de la carretera, en
un lugar algo elevado y junto a un



pino; su cabeza, al caer por la
pendiente, rebotó tres veces en el
suelo haciendo brotar
milagrosamente otras tantas fuentes:
de ahí el nombre de San Pablo ad
tres fontes, que tiene la antigua
iglesia.

En el siglo VII, el Papa Onorio I hizo
construir junto a la iglesia un
monasterio en el que vivían monjes
provenientes de Cilicia –la tierra de
San Pablo–, alabando continuamente
al Señor en el lugar donde el Apóstol
fue martirizado. En el siglo XI esa
abadía pasó a los benedictinos, y en
1140 a los cistercienses, que la
habitaron hasta que, en 1867, Pío IX
la concedió a los trapenses.

En el transcurso de los siglos no han
faltado visitantes ilustres a la Abadía
de las Tres Fuentes: Carlomagno rezó
en la antigua iglesia en la Navidad
del año 800; San Bernardo, mientras
celebraba la Misa un día del año



1138, tuvo la visión de una escala
que llevaba hasta el Cielo; y San
Felipe Neri acudió en 1556 para rezar
y pedir consejo a su confesor –uno de
los monjes– sobre si debía o no irse
como misionero a las Indias. El
monje le dijo: “No vayas, Felipe, tus
Indias están en Roma”, y estas
palabras fueron refrendadas por un
suceso sobrenatural.

La tumba en San Pablo Extramuros

El cuerpo de San Pablo fue enterrado
en un cementerio que se encontraba
en la vía Ostiense. Los cristianos
enseguida adornaron su tumba con
un trofeo, un modesto monumento
similar al que se puso en la sepultura
de San Pedro. El presbítero Gayo
habla, a finales del siglo II, de los
trofeos de los Apóstoles que
fundaron la Iglesia de Roma, que se
encuentran en el Vaticano y en la via
Ostiense (19).



Después del edicto del año 313, el
emperador Constantino hizo
construir una basílica para custodiar
y venerar la tumba del Apóstol de las
Gentes. El templo era de dimensiones
no muy grandes, y fue ampliado a
finales del siglo III con la Basílica de
los Tres Emperadores, llamada así
porque la empezó Valentiniano II,
prosiguió los trabajos Teodosio y la
terminó Arcadio. El corazón de esta
segunda basílica, como sucedía en la
primera, era la tumba de San Pablo.
En los dos casos, el altar estaba justo
encima del sepulcro.

La basílica actual fue edificada en el
siglo XIX, después de que un incendio
destruyera la anterior en 1823.
Durante las obras de reconstrucción,
se desenterró la zona de la tumba y
dos arquitectos hicieron algunos
dibujos de su disposición. Aparte de
lo que mostraban esos bocetos, más
bien imprecisos, poco más se sabía
de la sepultura, hasta que en



diciembre de 2006 se hizo público el
hallazgo de un sarcófago de mármol,
situado en la Confessio de la basílica
y del que se piensa que es aquel en el
que se depositaron los sagrados
restos de San Pablo. Su hechura
modesta contrasta con el acabado
mucho más artístico de otros
sarcófagos que se encontraron a su
alrededor a mediados del XIX: la
diferencia de calidad puede deberse
a que, sabiendo que contenía los
restos del Apóstol, los emperadores
prefirieron dejarlo como estaba y no
sustituirlo por otro más rico.

A los pocos días de haberse
anunciado el hallazgo de este
sarcófago, el 14 de diciembre estuvo
rezando en la basílica el arzobispo
ortodoxo de Atenas y de toda la
Grecia. Ese mismo día había visitado
al Papa en el Vaticano.
Intercambiaron regalos que
manifestaban el anhelo de alcanzar
la unidad: una representación de



Nuestra Señora como Panaghia –toda
santa– y un icono con la imagen
clásica del abrazo entre San Pedro y
San Pablo. Ha sido la primera vez en
la historia que un Primado de Grecia
acude a visitar oficialmente al Papa.
Sin duda, esta noticia alentadora nos
impulsa a rezar con fuerza por la
unidad de los cristianos. El
ecumenismo es tarea de todos los
cristianos. El Fundador del Opus Dei
buscaba promoverlo en la vida
diaria, haciendo que se vea la belleza
amable de la fe en el trato con
amigos que no son católicos.

“Expondré allí [en el proyecto de un
libro] mis opiniones, que confío en
que serán respetadas por los que
piensen lo contrario, como respeto
yo todas las opiniones distintas de la
mía; como respeto a los que tienen
un corazón grande y generoso,
aunque no compartan conmigo la fe
de Cristo. Os contaré una cosa que
me ha sucedido muchas veces, la



última aquí, en Pamplona. Se me
acercó un estudiante que quería
saludarme. —Monseñor, yo no soy
cristiano —me dijo—, soy
mahometano. —Eres hijo de Dios
como yo —le contesté. Y lo abracé
con toda mi alma.” (20)

Notas

1. San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 30.

2. Hch 28, 15.

3. Hch 28, 16.

4. Cfr. Hch 28, 24.

5. Cfr. Hch 28, 28.

6. Cfr. Rm 8, 28.

7. Flp 1, 12-14. Los estudiosos no son
unánimes en afirmar que San Pablo
escribiera la Epístola a los Filipenses
durante su primer cautiverio en
Roma; hay quienes sostienen que se



encontraba en Éfeso. Tampoco existe
unanimidad acerca de la cronología
de los últimos años del Apóstol. La
que aquí se sigue es legítima, como
pueden serlo otras.

8. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
258.

9. Hch 28, 30-31.

10. Cfr. Rm 15, 24. Se afirma que el
Apóstol viajó efectivamente a España
en el Fragmento Muratoriano y en la
Epístola a los Corintios, de San
Clemente Romano.

11. 2 Tm 4, 13.

12. Cfr. 2 Tm 4, 9-13.

13. 2 Tm 4, 10.

14. San Josemaría, Surco, n. 343.

15. 2 Tm 2, 8-10.

16. Cfr. 2 Tm 4, 21.



17. Cfr. 2 Tm 4, 16-17.

18. 2 Tm 4, 6-8.

19. Cfr. Las palabras de Gayo fueron
transcritas por Eusebio de Cesarea en
su Historia eclesiástica, Libro II, 25,
6-7.

20. San Josemaría, Conversaciones
con Mons. Escrivá, n. 65.

10. Las «edicole» de la Virgen

Cuando en 1946 llegó a la Ciudad
Eterna, san Josemaría Escrivá se
llevó una gran alegría al comprobar
que en sus calles abundan las
representaciones de la Madonna.
Solía preguntar a quienes vivían con
él si las habían visto, y les animaba a
descubrirlas y a dirigir unas palabras
de cariño a Nuestra Señora.



Era un hábito ya adquirido en su
juventud, como relata en sus apuntes
íntimos: “Esta mañana volví sobre
mis pasos, hecho un chiquitín, para
saludar a la Señora, en su imagen de
la calle de Atocha, en lo alto de la
casa que allí tiene la Congregación de
S. Felipe. Me había olvidado de
saludarla: ¿qué niño pierde la
ocasión de decir a su Madre que la
quiere? Señora, que nunca sea yo un
ex-niño” (San Josemaría Escrivá,
Apuntes íntimos, citado en A.
Vázquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, vol I, p. 341).

Por el centro histórico de Roma se
reparten alrededor de quinientas
“edicole” de la Virgen. Hasta
mediados del siglo XIX eran casi tres
mil, pero muchas desaparecieron
tras las reformas urbanísticas que se
realizaron a partir de 1870. La
palabra “edicola” designa una
pequeña construcción, a modo de
templete o de vitrina, que protege la



imagen de las inclemencias del
tiempo.

No está claro en qué momento
comenzaron a ponerse estas
representaciones de la Virgen por las
calles, pero algunos autores sugieren
que la difusión de esta costumbre
está relacionada con una de las
imágenes más queridas por los
habitantes de la ciudad, venerada en
la Basílica de Santa María la Mayor y
conocida como Salus Populi Romani.
Según una antigua tradición, el
nombre de este icono se debe a un
milagro ocurrido en el año 590.
Roma estaba invadida por la peste, y
sus habitantes llevaron esta Virgen
en procesión desde Santa María la
Mayor hasta San Pedro, para
implorar el fin de la epidemia. A la
altura del mausoleo de Adriano,
apareció un ángel que envainaba
una espada, dando a entender que
por intercesión de la Madonna
cesaba el mal. Desde ese momento, la



fortaleza comenzó a llamarse Castel
Sant’Angelo, y sobre las fachadas de
las casas por donde había pasado el
cortejo se colocaron como
agradecimiento reproducciones de la
Salus Populi Romani.

Durante la Edad Media y el
Renacimiento se extendió aún más la
costumbre de colocar imágenes por
las calles para honrar a la Señora; a
la memoria de algunas de estas
representaciones aparecen ligados
milagros. Hasta bien entrado el siglo
XIX, no existía otra iluminación
pública que la facilitada por las velas
que los ciudadanos encendían ante
Nuestra Señora. Servían también
como puntos de referencia que los
caminantes utilizaban para
orientarse. Así lo explicaba un
estudioso del arte sacro a finales del
XIX: las lámparas perpetuas
colocadas por los fieles delante de las
imágenes marianas son al mismo
tiempo signo de devoción y luz que



orienta al viandante; el cual,
vislumbrando los rostros iluminados
de María, no se pierde ni por los
caminos de la vida, ni por los de la
ciudad.

En la fachada de Via di Villa
Sacchetti, n. 36 se encuentra una
imagen de la Virgen de Loreto que –
por deseo de san Josemaría- sigue
esta tradición romana de enriquecer
las fachadas de las casas. En 1957
estaba terminándose la construcción
de esta parte del edificio y el
fundador del Opus Dei quiso que se
pusiera una Madonnella al estilo
romano, con un soporte para colocar
flores y encender velas. De esta
manera, todo el que pasara por allí
podría implorar la protección de
Santa María. En la Piazza delle
Cinque Lune, hay una edicola que
tiene una portezuela que permite
acceder a ella desde el interior de la
fachada sobre la que se encuentra.
San Josemaría pensó que este



sistema sería útil para facilitar la
limpieza y cuidado de esta imagen,
así que se copió la idea.

Se realizó en mosaico, un material
duradero y apto para resistir el aire
libre. Está encuadrada por un marco
de travertino claro de Tívoli, que
forma un contraste particular –típico
de las construcciones romanas– con
el revoque rojo de pozzolana.

San Josemaría dejó plasmado su
amor por Santa María en ésta y otras
muchas representaciones. Una
devoción que, como explicaba san
Josemaría, es una necesidad de hijos.

“Una mirada al mundo, una mirada
al Pueblo de Dios, en este mes de
mayo que comienza, nos hace
contemplar el espectáculo de esa
devoción mariana que se manifiesta
en tantas costumbres, antiguas o
nuevas, pero vividas con un mismo
espíritu de amor.



Da alegría comprobar que la
devoción a la Virgen está siempre
viva, despertando en las almas
cristianas el impulso sobrenatural
para obrar como domestici Dei, como
miembros de la familia de Dios” (Es
Cristo que pasa, n. 139).

Algunas imágenes de la Virgen

Un elegante medallón oval, con la
representación de la Virgen y el
Niño, se descubre en un ángulo del
Palacio Chigi, en Piazza Colonna,
céntrico lugar de Roma. Destaca la
figura de la Señora con su Hijo, en
blanco marfileño sobre un fondo
azul. Al estilo de las terracotas de los
ceramistas florentinos Della Robbia,
el amplio medallón –que pertenece
seguramente a la segunda mitad del
siglo XIX- se remata con una cornisa
dorada, adornada en su parte
superiro por unas cintas
entrelazadas con unas hojas que
culminan con la cabecita de un



angelote. En su parte inferior, una
sencilla ménsula, con hojas de
acanto, le sirve de apoyo.

En la Fontana de Trevi frente a la
fuente, se descubre un sencillo
monumento a María Santísima que
puede datarse hacia el 1700. Se trata
de una escultura de medio busto
elaborada en piedra y colocada en el
interior de un marco de estuco
ovalado, que se encuentra entre la
Via delle Muratte y el Vicolo del
Forno. El plegado del traje y del
manto recuerda al de las esculturas
romanas clásicas. La primitiva
lamparilla de aceite que, según la
costumbre, iluminaba la imagen, ha
sido sustituída por un brazo eléctrico
que quiere recordar, en el cristal de
la tulipa, las lenguecillas de la llama.

La Plaza Redonda, donde se
encuentra el Panteón, está presidida
por la señorial figura de Santa María
que aparece en un destacado lugar.



Se trata de un fresco de notables
dimensiones (1.50 por 1.00 metro)
engrandecido aún más por un marco
escultórico. Ocupa casi dos plantas
del edificio: desde el entresuelo hasta
el final del primer piso. Se desconoce
el nombre del promotor de su
emplazamiento, pero según el
Catastro Gregoriano (1816-1859)
Benigno y Alessandro Giorgi y
Vicenio Michele de Rosi, ocuparon
esta vivienda.

Sobre la base del testimonio
iconográfico y la existencia del
grabado de Vasi, correspondiente a
1775, se puede afirmar que la
pintura fue realizada a mediados del
siglo XVIII.

El tema de la Inmaculada aparece
subrayado por la inscripción del
Cantar de los Cantares destacada en
la parte inferior: Tota Pulchra es,
amica mea, et macula non est in te
(Toda hermosa eres, amada mía, y



ninguna mancha hay en Ti). La
iconografía se ciñe a los dictados de
la tradición: el manto azul, las manos
cruzadas sobre el pecho y, a sus pies,
el globo terráqueo, la luna y la
serpiente. Ciertamente la devoción a
la Virgen Inmaculada estaba ya muy
difundida en Roma, mucho antes de
que Pío IX, en 1854, proclamara el
dogma de la Inmaculada Concepción
de la Virgen.

11. San Juan de Letrán

Durante los primeros siglos, a causa
de las persecuciones, la celebración
de la Eucaristía y la catequesis tenían
lugar en casas privadas que algunas
familias cristianas –habitualmente
las que contaban con mayores
medios económicos y por tanto con
moradas más amplias– ponían a
disposición de la Iglesia. Eran las



primitivas iglesias domésticas, que
en Roma también son llamadas
títulos.

El titulus era una tablilla de madera
que se colgaba en la entrada de las
villas romanas, en la que estaba
escrito el apellido del propietario; la
vivienda también era denominada
con el nombre de la gens, o linaje
familiar.

Con el paso del tiempo, muchas
domus ecclesiae acabaron siendo
donadas a la Iglesia y, cuando hubo
libertad, se edificaron templos
cristianos sobre esos lugares
venerables, cuya historia se
remontaba a la época apostólica en
algunos casos y a famosos mártires
romanos en otros. A partir del siglo
IV, cada una de estas primitivas
iglesias domésticas fue dedicada a un
santo; en bastantes ocasiones al
antiguo propietario del inmueble,



que había entregado no sólo su casa
sino la misma vida por la fe.

Los títulos que aparecen
mencionados en algunos documentos
antiguos trazan una especie de mapa
en el que puede observarse cómo
estaban distribuidos los cristianos
por la Urbe hacia el siglo III. Los más
antiguos son el titulus Clementis (hoy
iglesia de San Clemente), Anastasiae
(Santa Anastasia), Vizantis (Santos
Juan y Pablo, en el Celio), Equitii
(Santos Silvestre y Martín ai Monti,
en el Esquilino), Chrysogoni (San
Crisógono, en el Trastevere), Sabinae
(Santa Sabina, en el Aventino); Gaii
(Santa Susana); Crescentianae (San
Sixto) y Pudentis (Santa Pudenciana).
Estos nueve títulos se remontan a los
orígenes del cristianismo en Roma, y
hay otros tres que datan de finales
del siglo III: el titulus Callisti (hoy
Santa María in Trastevere), Ceciliae
(Santa Cecilia) y Marcelli (San
Marcelo al Corso).



Se calcula que antes del Edicto de
Milán (año 313) existían más de
veinte títulos o iglesias domésticas en
la Ciudad Eterna. Por entonces ya se
había convertido al cristianismo
aproximadamente un tercio de la
población, pero esto no se reflejaba
en la fisonomía urbana, debido a que
la Iglesia carecía de personalidad
jurídica. El emperador Constantino,
además de autorizar públicamente el
culto cristiano, promovió la
construcción de las primeras
basílicas cristianas, en Roma y en
Jerusalén.

Un pueblo de noble estirpe

En la Ciudad Eterna, el primer
templo cristiano que se edificó fue la
basílica Lateranense, en los terrenos
hasta entonces ocupados por un
cuartel de la guardia privada del
emperador. Durante bastantes siglos
–hasta el periodo de Aviñón– allí
estuvo la cátedra papal, por lo que



esta basílica merecía el título de
cunctarum mater et caput
ecclesiarum, que aún puede leerse en
una inscripción junto a la entrada.

Al principio, recibió el nombre de
Basílica del Salvador, pero en época
medieval se dedicó también a San
Juan Bautista y San Juan Evangelista.
El Papa Silvestre la consagró en el
año 318, aunque pasaron todavía
algunos decenios hasta que se
terminó por completo. Desde
entonces, ha sido reconstruida varias
veces a causa de saqueos, terremotos
e incendios. La fábrica actual data de
mediados del siglo XVII y se debe a
Borromini, aunque la fachada y el
ábside se transformaron
posteriormente.

Un poco separado de la Basílica, en la
esquina derecha de la gran plaza de
San Giovanni, destaca un edificio de
planta octogonal y aspecto antiguo,
escuetamente adornado pero



armonioso de líneas. Es el
baptisterio. Data del siglo V, y se
levantó durante el pontificado de
Sixto III, sobre uno primitivo que
había mandado construir
Constantino.

En las paredes, cinco frescos
reproducen episodios de la vida de
Constantino, entre los que podemos
destacar el de la aparición de la
Santa Cruz con la promesa: in hoc
signo vinces (con este signo
vencerás), sucedida –según la
tradición– mientras el emperador
acampaba con su ejercito en la zona
de Saxa Rubra, la víspera de la
batalla de Ponte Milvio en la que
Constantino derrotó a Majencio.

La piscina circular donde
antiguamente los cristianos eran
bautizados por inmersión se
encuentra en el centro, rodeada de
ocho hermosas columnas de pórfido
con capiteles jónicos y corintios.



Esas columnas sostienen un
arquitrabe, que tiene escritos unos
versos en latín, atribuidos al Papa
San Sixto III (432-440), en los que se
resume de manera admirable la
doctrina cristiana sobre el Bautismo.
Suenan tan magníficamente, que
vale la pena leerlos en su lengua
original. Debajo añadimos una
traducción al castellano:

GENS SACRANDA POLIS HIC SEMINE
NASCITVR ALMO

QVAM FECVNDATIS SPIRITVS EDIT
AQVIS

VIRGINEO FETV GENITRIX ECCLESIA
NATOS

QVOS SPIRANTE DEO CONCIPIT
AMNE PARIT

COELORVM REGNVM SPERATE HOC
FONTE RENATI



NON RECIPIT FELIX VITA SEMEL
GENITOS

FONS HIC EST VITAE QVI TOTVM
DILVIT ORBEM

SVMENS DE CHRISTI VVLNERE
PRINCIPIVM

MERGERE PECCATOR SACRO
PVRGANTE FLVENTO

QVEM VETEREM ACCIPIET
PROFERET VNDA NOVVM

INSONS ESSE VOLENS ISTO
MVNDARE LAVACRO

SEV PATRIO PREMERIS CRIMINE SEV
PROPRIO

NVLLA RENASCENTVM EST
DISTANTIA QVOS FACIT VNVM

VNVS FONS VNVS SPIRITVS VNA
FIDES



NEC NVMERVS QVEMQVAM
SCELERVM NEC FORMA SVORVM

TERREAT HOC NATVS FLVMINE
SANCTVS ERIT

Aquí nace un pueblo de noble estirpe
destinado al Cielo,

que el Espíritu genera en las aguas
fecundadas.

La Madre Iglesia da a luz en el agua,
con un parto virginal,

a los que ha concebido por obra del
Espíritu divino.

Esperad el reino de los cielos, los
renacidos en esta fuente:

la vida beata no acoge a los nacidos
una sola vez.

Aquí está la fuente de la vida, que
lava toda la tierra,



que tiene su principio en las llagas de
Cristo.

Sumérgete, pecador, en esta sagrada
corriente purificadora,

cuyas ondas, a quien reciben
envejecido, devolverán renovado.

Si quieres ser inocente, lávate en
estas aguas,

tanto si te oprime el pecado
heredado como el propio.

Nada separa ya a los que han
renacido, hechos uno

por una sola fuente bautismal, un
solo Espíritu, una sola fe.

A ninguno aterrorice el número o la
gravedad de sus pecados:

el que ha nacido de esta agua viva
será santo.

Apóstoles de apóstoles



Por el Bautismo todos los cristianos
están llamados a la santidad y al
apostolado. La inscripción del
baptisterio laterano muestra que esa
conciencia estaba muy viva en los
orígenes del cristianismo. Por ello,
San Josemaría al explicar el espíritu
del Opus Dei lo comparaba con “la
vida de los primeros cristianos. Ellos
vivían a fondo su vocación cristiana;
buscaban seriamente la perfección a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo” (1).

En los primeros siglos, los neófitos
eran bautizados con una triple
inmersión –en honor de la Santísima
Trinidad– en la piscina del
baptisterio, y llevaban durante toda
la semana siguiente una túnica
blanca, como manifestación de que,
una vez purificada su alma con las
aguas de la regeneración, no querían
volverla a manchar con el pecado. Si
tenían la desgracia de caer, acudían



llenos de dolor al Sacramento de la
Penitencia. ¡Pero qué grandes eran
sus deseos de santidad, qué lejos
estaba la suya de ser una lucha
negativa...! Estaban felices de haber
encontrado la Verdad y el Bien –el
Amor de Dios– y deseaban también,
como es natural, ir hacia Dios
acompañados de muchos otros:
parientes, amigos, vecinos,
compañeros de oficio... Anunciaron
el Evangelio con gozo y el Señor les
concedió mucho fruto; pero sabemos
que en ocasiones difundir el mensaje
de salvación significó para ellos
jugarse la vida o sufrir graves
contradicciones. Sin embargo, los
primeros cristianos no se detuvieron
ante los obstáculos: en su conducta
volvieron resonaron muchas veces
las palabras que pronunciaron Pedro
y Juan cuando pretendían acallarles:
“nosotros no podemos dejar de
hablar lo que hemos visto y oído” (2).



Hoy como ayer, atañe a los
bautizados la tarea de trabajar para
que la salvación llegue a todas partes
y a todos los hombres (3). Por eso, los
cristianos no sólo procuramos hacer
apostolado personal, sino que
además hemos de impulsar a
nuestros amigos para que también
ellos sean apóstoles y se
comprometan en la maravillosa
tarea de acercar almas a Cristo.

“Cada uno de vosotros ha de
procurar ser un apóstol de
apóstoles” (4), escribió san Josemaría
en Camino. Dios cuenta con cada uno
de los cristianos para que “todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad” (5). Por
eso, es urgente que todos los
bautizados tomen conciencia de su
vocación a la santidad y al
apostolado. Así acercarán a muchas
personas a la felicidad y serán ellos
mismos muy felices, porque llenarán
de sentido cristiano y de esperanza



cualquier realidad humana: “por el
Bautismo, somos portadores de la
palabra de Cristo, que serena, que
enciende y aquieta las conciencias
heridas. Y para que el Señor actúe en
nosotros y por nosotros, hemos de
decirle que estamos dispuestos a
luchar cada jornada, aunque nos
veamos flojos e inútiles, aunque
percibamos el peso inmenso de las
miserias personales y de la pobre
personal debilidad. Hemos de
repetirle que confiamos en Él, en su
asistencia: si es preciso, como
Abraham, contra toda esperanza (Rm
4, 18). Así, trabajaremos con
renovado empeño, y enseñaremos a
la gente a reaccionar con serenidad,
libres de odios, de recelos, de
ignorancias, de incomprensiones, de
pesimismos, porque Dios todo lo
puede” (6).

Notas



1. San Josemaría, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, n. 24.

2. Hch 4, 20.

3. Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto
Apostolicam actuositatem, n. 3.

4. San Josemaría, Camino, n. 920.

5. 1 Tm 2, 4.

6. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
210

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/para-viajar-a-
roma/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/para-viajar-a-roma/
https://opusdei.org/es-uy/article/para-viajar-a-roma/
https://opusdei.org/es-uy/article/para-viajar-a-roma/

	Para viajar a Roma

