
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Marsella

Intervenciones del Papa
Francisco en viaje apostólico a
Marsella, la ciudad francesa
golpeada por la crisis
migratoria donde participará
en la conclusión de los
Encuentros del Mediterráneo.

24/09/2023

Viernes, 22 de septiembre



—Oración mariana con el clero
diocesano en la Basílica Notre Dame
de la Garde

—Momento de recogimiento con los
líderes religiosos cerca del memorial
dedicado a los marineros y migrantes
perdidos en el mar

Sábado, 23 de septiembre

—Sesión final de los “Encuentros del
Mediterráneo” en el Palais du Pharo

—Encuentro con el Presidente de la
República en el Palais du Pharo

—Santa Misa en el Estadio
Vélodrome

Viernes, 22 de septiembre

Oración mariana con el clero
diocesano en la Basílica Notre
Dame de la Garde



Queridos hermanos y hermanas: Bon
après-midi! [¡Buenas tardes!]

Me alegra comenzar mi visita
compartiendo con ustedes este
momento de oración. Agradezco al
Cardenal Jean-Marc Aveline las
palabras de bienvenida y saludo a
S.E. Mons. Eric de Moulins-Beaufort,
a los hermanos obispos, a los padres
rectores y a todos ustedes,
sacerdotes, diáconos y seminaristas,
consagradas y consagrados que
trabajan en esta arquidiócesis con
generosidad y compromiso para
construir una civilización del
encuentro con Dios y con el prójimo.
¡Gracias por su presencia y su
servicio, y gracias por sus oraciones!

Llegando a Marsella me he acordado
de grandes personas: Santa Teresa
del Niño Jesús, San Carlos de
Foucauld, San Juan Pablo II y tantos
otros, que han venido aquí como
peregrinos para encomendarse a



Notre Dame de la Garde [Nuestra
Señora de la Guarda]. Pongamos bajo
su manto los frutos de los Encuentros
del Mediterráneo, junto con los
anhelos y las esperanzas de vuestros
corazones.

En la lectura bíblica, el profeta
Sofonías nos ha exhortado a la
alegría y a la confianza, recordando
que el Señor nuestro Dios no está
lejos; está aquí, cerca de nosotros,
para salvarnos (cf. 3,17). Es un
mensaje que nos remite, en cierto
sentido, a la historia de esta basílica
y a lo que representa. Ésta, en efecto,
no fue fundada para recordar un
milagro o una aparición particular,
sino sencillamente porque, desde el
siglo XIII, el santo Pueblo de Dios
buscó y encontró aquí, en la colina
de La Guarda, la presencia del Señor
a través de los ojos de su Santa
Madre. Por eso, desde hace siglos los
marselleses —especialmente los que



navegan sobre las olas del
Mediterráneo— suben aquí a rezar.

La primera mirada es la de Jesús que
acaricia al hombre. Es una mirada
que va de arriba hacia abajo, pero no
para juzgar, sino para levantar al que
está en el suelo. Es una mirada llena
de ternura, que se transparenta en
los ojos de María. Y nosotros,
llamados a transmitir esta mirada,
tenemos que abajarnos, sentir
compasión, esta palabra la subrayo:
compasión. No olvidemos que el
estilo de Dios es el de la cercanía, de
la compasión y de la ternura. Tener
compasión, hacer nuestra «la
paciente y alentadora benevolencia
del Buen Pastor, que no reprocha a la
oveja perdida, sino que la carga
sobre sus hombros y hace fiesta por
su retorno al redil (cf. Lc
15,4-7)» (Congregación para el Clero, 
Directorio para el ministerio y la vida
de los presbíteros, 41). A mí me gusta
pensar que el Señor no sabe hacer



este gesto [señalar], sino que sabe
hacer este gesto [extender la mano
para levantar al caído].

Hermanos, hermanas, aprendamos
de esta mirada, no dejemos que pase
un día sin hacer memoria del
momento en que la hemos recibido
sobre nosotros, y hagámosla nuestra,
para ser hombres y mujeres de
compasión. Cercanía, compasión y
ternura, no lo olviden. Tener
compasión significa que uno está
cercano y tiene ternura; abramos las
puertas de las iglesias y casas
parroquiales pero sobre todo las del
corazón, para mostrar el rostro de
nuestro Señor a través de nuestra
mansedumbre, amabilidad y
hospitalidad. Que cualquiera que se
les acerque no encuentre distancias y
juicios, sino el testimonio de una
humilde alegría, más fructífera que
cualquier capacidad ostentosa. Que
los heridos de la vida encuentren un
puerto seguro en vuestra mirada de



acogida, un aliento en vuestro
abrazo, una caricia en vuestras
manos, capaces de enjugar lágrimas.
Aun en las numerosas ocupaciones
de cada día, no dejen, por favor, que
decaiga el calor de la mirada paterna
y materna de Dios. Y a los sacerdotes
por favor, en el sacramento de la
Penitencia, perdonen siempre, sean
generosos como Dios es generoso con
ustedes, y con el perdón de Dios se
abren tantos caminos en la vida. Es
hermoso hacerlo concediendo su
perdón a los hombres con
generosidad, siempre, siempre, para
romper las cadenas del pecado, por
medio de la gracia, y liberarlos de
bloqueos, remordimientos, rencores
y miedos contra los cuales no pueden
vencer solos. Es hermoso redescubrir
con admiración, a cualquier edad, la
alegría de iluminar las vidas en los
momentos alegres y tristes con los
sacramentos, y de transmitir en el
nombre de Dios esperanzas
inesperadas: su cercanía que



consuela, su compasión que cura, su
ternura que conmueve. Estén cerca
de todos, especialmente de los más
frágiles y menos afortunados, y que
no les falte nunca a los que sufren
vuestra cercanía atenta y discreta.
Así crecerán en ellos, pero también
en ustedes, la fe que anima el
presente, la esperanza que abre al
futuro y la caridad que dura para
siempre. Este es el primer
movimiento: llevar a los hermanos la
mirada de Jesús.

Hay un solo momento en la vida en
el cual una cosa es lícita, mirar una
persona de arriba hacia abajo, es
cuando nosotros tratamos de tomarla
por la mano y levantarla, los otros
momentos son pecados de soberbia.
Miren a las personas que están abajo
y con la mano, consciente o
inconscientemente te piden que lo
levantes. Tómenlo con la mano y
levántenlo, un gesto muy hermoso,
que no se puede hacer sin ternura.



Y después está la segunda mirada, la
de los hombres y las mujeres que se
dirigen a Jesús. Como María, que en
Caná recogió y llevó ante el Señor las
preocupaciones de dos jóvenes
esposos (cf. Jn 2,3), también ustedes
están llamados a hacerse, para los
demás, voz que intercede (cf. Rm
8,34). Entonces la recitación del
Breviario, la meditación cotidiana de
la Palabra, el rosario y cualquier otra
oración —les recomiendo
especialmente la de adoración—
nosotros hemos perdido un poco el
sentido de la adoración, tenemos que
recuperarlo, les pido por favor esto;
todas estas oraciones estarán
repletas de los rostros de quienes la
Providencia pone en vuestro camino.
Llevarán con ustedes los ojos, las
voces, las preguntas de todos ellos a
la Mesa eucarística, frente al
Sagrario o en el silencio de vuestra
habitación, donde el Padre ve (cf. Mt
6,6). Ustedes serán su eco fiel, como
intercesores, como “ángeles en la



tierra”, mensajeros que llevan todo
«delante de la gloria del Señor» (Tb
12,12).

Y quisiera resumir esta breve
meditación llamando vuestra
atención sobre tres imágenes de
María que se veneran en esta
basílica. La primera es la gran
estatua que se eleva sobre su cima,
que la representa mientras sostiene
al Niño Jesús que bendice; por eso,
como María llevemos la bendición y
la paz de Jesús a todas partes, a cada
familia y a cada corazón. Es la
mirada de la misericordia. La
segunda imagen se encuentra debajo
de nosotros, en la cripta. Es la Vierge
au bouquet [Virgen del ramo], regalo
de un laico generoso. También Ella
lleva sobre un brazo al Niño Jesús, y
nos lo muestra, pero en la otra mano,
en lugar del cetro, sostiene un ramo
de flores. Nos hace pensar cómo
María, modelo de la Iglesia, mientras
nos presenta a su Hijo, nos presenta



también a nosotros ante Él, como un
ramo de flores en el que cada
persona es única, hermosa y valiosa
a los ojos del Padre. Es la mirada de
intercesión, esto es muy importante:
intercesión. El primero era la mirada
de misericordia de la Virgen, este es
el segundo, la mirada de intercesión.

Por último, la tercera imagen es la
que vemos aquí en el centro, sobre el
altar, que impacta por el resplandor
que irradia. También nosotros,
queridos hermanos y hermanas,
somos Evangelio vivo en la medida
en que lo damos, saliendo de
nosotros mismos, reflejando su luz y
su belleza con una vida humilde,
alegre y rica de celo apostólico. Que
en esto nos inspiren los numerosos
misioneros que partieron desde esta
atalaya para anunciar la buena
noticia de Jesucristo al mundo
entero.



Queridos amigos, llevemos a los
hermanos la mirada de Dios,
llevemos a Dios la sed de los
hermanos, difundamos la alegría del
Evangelio. Esta es nuestra vida y es
increíblemente hermosa, a pesar de
las fatigas y las caídas. Recemos
juntos a la Virgen, que nos acompañe
y nos proteja. Los bendigo de
corazón. Y ustedes, por favor, recen
por mí. Merci! [¡Gracias!].

Momento de recogimiento con los
líderes religiosos cerca del
memorial dedicado a los
marineros y migrantes perdidos en
el mar

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias por estar aquí. Ante nosotros
está el mar, fuente de vida, pero este
lugar evoca la tragedia de los
naufragios, que provocan muerte.
Estamos reunidos en memoria de
aquellos que no sobrevivieron, que
no fueron salvados. No nos



acostumbremos a considerar los
naufragios como noticias y a los
muertos como cifras; no, son
nombres y apellidos, son rostros e
historias, son vidas rotas y sueños
destrozados.

Pienso en los numerosos hermanos y
hermanas ahogados en el miedo,
junto con las esperanzas que
llevaban en el corazón. Frente a
semejante drama no sirven las
palabras, sino los hechos. Pero antes,
hace falta humanidad: silencio,
llanto, compasión y oración. Los
invito ahora a un momento de
silencio en memoria de estos
hermanos y hermanas nuestros;
dejémonos conmover por sus
tragedias.

Demasiadas personas, huyendo de
los conflictos, la pobreza y las
catástrofes naturales, encuentran
entre las olas del Mediterráneo el
rechazo definitivo a su búsqueda de



un futuro mejor. Y así este
espléndido mar se ha convertido en
un enorme cementerio, donde
muchos hermanos y hermanas se
ven privados incluso del derecho de
tener una sepultura, pero la única a
ser sepultada es la dignidad humana.

En el libro testimonio “Hermanito”,
el protagonista, al final del
turbulento viaje que lo condujo
desde la República de Guinea hasta
Europa, afirma: “Cuando te sientas
sobre el mar estás en una
encrucijada. A un lado está la vida, al
otro la muerte. Allí no hay otras
salidas” (cf. A. ARZALLUS ANTIA – I.
BALDE, Fratellino, Milán 2021, 107).
Amigos, ante nosotros también se
abre una encrucijada: por una parte,
la fraternidad, que fecunda de bien
la comunidad humana; por otra, la
indiferencia, que ensangrienta el
Mediterráneo. Nos encontramos
frente a una encrucijada de
civilización. ¿O la cultura de la



humanidad y fraternidad, o la
cultura de la indiferencia? Que cada
uno se decante como quiera.

No podemos resignarnos a ver seres
humanos tratados como mercancía
de cambio, aprisionados y torturados
de manera atroz, lo sabemos. Y
tantas veces cuando los devolvemos,
es para ser torturados y
encarcelados. No podemos seguir
presenciando los dramas de los
naufragios, provocados por
contrabandos repugnantes y por el
fanatismo de la indiferencia. La
indiferencia se convierte en fanática.
Deben ser socorridas las personas
que, al ser abandonadas sobre las
olas, corren el riesgo de ahogarse. Es
un deber de humanidad, es un deber
de civilización.

El cielo nos bendecirá si en la tierra y
en el mar sabremos cuidar de los
más débiles, si sabremos superar la
parálisis del miedo y el desinterés



que condena a muerte con guantes
de seda. En esto, nosotros, los
representantes de las distintas
religiones, estamos llamados a dar
ejemplo. Dios, en efecto, bendijo al
padre Abrahán. Él fue llamado a
dejar su tierra de origen: “partió […]
sin saber a dónde iba” (Hb 11,8).
Huésped y peregrino en tierra
extranjera, recibió a los viajeros que
pasaron cerca de su tienda (cf. Gn
18); “exiliado de su patria, carente de
morada, él mismo era anfitrión y
patria de todos” (cf. S. Pedro
CRISÓLOGO, Discursos, 121). Y “como
recompensa de su hospitalidad
recibió el don de una posteridad” (cf.
S. Ambrosio DE MILÁN, De officiis, II,
21).

En las raíces de los tres monoteísmos
mediterráneos está por tanto la
hospitalidad, el amor por el
extranjero en nombre de Dios. Y esto
es vital si, como nuestro padre
Abraham, soñamos un futuro



próspero. No olvidemos el
recordatorio de la Biblia: el
huérfano, la viuda y el migrante. Lo
extranjero. El huérfano, la viuda y el
extranjero. Esto es lo que Dios nos
pide cuidar.

Nosotros los creyentes, por tanto,
debemos ser ejemplares en la
acogida recíproca y fraterna. A
menudo las relaciones entre los
grupos religiosos no son fáciles, pues
la larva del extremismo y la peste
ideológica del fundamentalismo
corroen la vida real de las
comunidades. Pero quisiera, a este
respecto, hacer eco de lo que escribió
un hombre de Dios que vivió no lejos
de aquí: “Que ninguno guarde en su
corazón sentimientos de odio hacia
su prójimo, sino de amor, porque el
que tuviere odio, aunque sea a un
solo hombre, no podrá estar
tranquilo ante Dios. Dios no escucha
su oración mientras guarde rencor



en su alma” (cf. S. Cesario DI ARLES, 
Discorsi, XIV, 2).

Hoy también Marsella, caracterizada
por un variado pluralismo religioso,
está frente a una encrucijada:
encuentro o confrontación. Y yo les
agradezco a todos ustedes, que se
ponen en el camino del encuentro:
gracias por su compromiso solidario
y concreto en favor de la promoción
humana y de la integración. Marsella
es un modelo de integración. Es
hermoso que exista aquí —junto a
otras diversas realidades que
trabajan con los migrantes— el 
Marseille-Espérance, organismo de
diálogo interreligioso que promueve
la fraternidad y la convivencia
pacífica.

Miremos a los pioneros y a los
testigos del diálogo, como Jules Isaac,
que vivió cerca de aquí, y del cual se
ha recordado recientemente el 60º
aniversario de su muerte. Ustedes



son la Marsella del futuro. Sigan
adelante sin desanimarse, para que
esta ciudad sea para Francia, para
Europa y para el mundo un mosaico
de esperanza.

Como deseo, quisiera finalmente
citar algunas palabras que David
Sassoli pronunció en Bari, con
ocasión de un encuentro precedente
sobre el Mediterráneo: “En Bagdad,
en la Casa de la Sabiduría del Califa
Al Ma'mun, judíos, cristianos y
musulmanes solían reunirse para
leer los libros sagrados y a los
filósofos griegos. Hoy todos sentimos,
creyentes y laicos, la necesidad de
reconstruir esa casa para continuar
juntos a luchar contra los ídolos,
derribar muros, construir puentes y
dar contenido a un nuevo
humanismo.

Mirando profundamente nuestro
tiempo y amándolo aún más cuando
es difícil amarlo, creo que ésta es la



semilla sembrada en estos días [de
reflexión] tan empeñados con
nuestro destino. ¡Ya basta de tener
miedo a los problemas que nos
plantea el Mediterráneo! Para la
Unión Europea y para todos
nosotros, nuestra supervivencia
depende de ello” (cf. Discorso in
occasione dell’Incontro di riflessione e
spiritualità “Mediterraneo frontiera di
pace”, 22 de febrero de 2020).

Hermanos, hermanas, afrontemos
unidos los problemas, no hagamos
naufragar la esperanza, ¡formemos
juntos un mosaico de paz! Me gusta
ver aquí a muchos de vosotros que
van al mar para salvar inmigrantes.
Y que tantas veces impiden ir,
porque en el barco falta “una cosa, o
aquella o aquella”. Son los gestos de
odio contra el hermano disfrazados
de equilibrio. Gracias por lo que
hacéis.



Sábado, 23 de septiembre

Sesión final de los “Encuentros del
Mediterráneo” en el Palais du
Pharo

Señor Presidente de la República,

queridos hermanos obispos,

distinguidos Alcaldes y Autoridades
representantes de las ciudades y
territorios bañados por el mar
Mediterráneo,

¡amigas y amigos todos!

Los saludo cordialmente, agradecido
con cada uno de ustedes por haber
aceptado la invitación del cardenal
Aveline para participar en estos
encuentros. Gracias por vuestro
trabajo y por las valiosas reflexiones
que han compartido. Después de Bari
y Florencia, el camino del servicio a
los pueblos mediterráneos avanza:
también aquí, responsables



eclesiásticos y civiles están juntos no
para tratar intereses recíprocos, sino
animados por el deseo del cuidado
del hombre; gracias porque lo hacen
con los jóvenes, presente y futuro de
la Iglesia y de la sociedad.

La ciudad de Marsella es muy
antigua. Fundada por navegantes
griegos procedentes de Asia Menor,
el mito la remonta a la historia de
amor entre un marinero emigrado y
una princesa del lugar. Desde sus
orígenes, ha tenido un carácter
heterogéneo y cosmopolita: acoge las
riquezas del mar y da una patria a
quienes ya no la tienen. Marsella nos
dice que, a pesar de las dificultades,
la convivencia cordial es posible y es
fuente de alegría. En el mapa —entre
Niza y Montpellier— casi parece
dibujar una sonrisa; y me gusta
considerarla así, como “la sonrisa del
Mediterráneo”. Por eso quisiera
proponerles algunas reflexiones en
torno a tres realidades que



caracterizan a Marsella: el mar, el
puerto y el faro.

1. El mar. Una multitud de pueblos
ha hecho de esta ciudad un mosaico
de esperanza, con su gran tradición
multiétnica y multicultural,
representada por más de 60
consulados presentes en su
territorio. Marsella es a la vez una
ciudad plural y singular, ya que su
pluralidad, fruto de su encuentro con
el mundo, es lo que hace singular su
historia. A menudo oímos decir hoy
que la historia mediterránea es un
entramado de conflictos entre
civilizaciones, religiones y visiones
diferentes. No ignormos los
problemas, pero no nos dejemos
engañar: los intercambios que han
tenido lugar entre los pueblos han
hecho del Mediterráneo una cuna de
civilización, un mar rebosante de
tesoros, hasta el punto de que, como
escribió un gran historiador francés,
«no [es] un paisaje, sino



innumerables paisajes. No un mar,
sino una sucesión de mares»; «desde
hace milenios todo ha confluido
hacia él, enredando, enriqueciendo
su historia» (cf. F. BRAUDEL, La
Méditerranée, Paris 1985, 16). El
mare nostrum es un espacio de
encuentro: entre las religiones
abrahámicas; entre el pensamiento
griego, latino y árabe; entre la
ciencia, la filosofía y el derecho, y
entre muchas otras realidades. Ha
transmitido al mundo el alto valor
del ser humano, dotado de libertad,
abierto a la verdad y necesitado de
salvación, que ve el mundo como
una maravilla por descubrir y un
jardín por habitar, en el signo de un
Dios que hace alianzas con los
hombres.

Un gran alcalde percibió el
Mediterráneo no como una cuestión
de conflicto, sino como una respuesta
de paz, es más, como «el principio y
el fundamento de la paz entre todas



las naciones del mundo» (cf. G. LA
PIRA, Parole a conclusione del primo
Colloquio Mediterraneo, 6 de octubre
de 1958). En efecto, dijo: «La
respuesta [...] es posible si
consideramos la común vocación
histórica y, por así decirlo,
permanente que la Providencia ha
asignado en el pasado, asigna en el
presente y, en cierto sentido,
asignará en el futuro a los pueblos y
naciones que viven a orillas de este
misterioso lago Tiberíades ampliado
que es el Mediterráneo» (Discurso de
apertura del Primer Coloquio
Mediterráneo, 3 de octubre de 1958).
Lago de Tiberíades, o Mar de Galilea,
lugar en el que, en tiempos de Cristo,
se concentraba una gran variedad de
pueblos, tradiciones y cultos. Justo
allí, en la “Galilea de los gentiles” (cf.
Mt 4,15) atravesada por la Vía del
mar, se desarrolló la mayor parte de
la vida pública de Jesús. Un contexto
multiforme y —en muchos sentidos
inestable— fue el lugar de la



proclamación universal de las
Bienaventuranzas, en nombre de un
Dios Padre de todos, que «hace salir
el sol sobre malos y buenos y hace
caer la lluvia sobre justos e
injustos» (Mt 5,45). Era también una
invitación a ensanchar las fronteras
del corazón, superando las barreras
étnicas y culturales. He aquí, pues, la
respuesta que viene del
Mediterráneo: este permanente mar
de Galilea invita a oponer a la
división de los conflictos la
«convivialidad de las diferencias» (cf.
T. BELLO, Benedette inquietudini,
Milano 2001, 73). El mare nostrum,
en la encrucijada entre Norte y Sur,
Este y Oeste, concentra los desafíos
del mundo entero, como atestiguan
sus “cinco costas” sobre las cuales
ustedes han reflexionado: Norte de
África, Oriente Próximo, Mar Negro-
Egeo, Balcanes y Europa Latina. Es
un frente de retos que atañe a todos:
pensemos en el desafío climático, en
el que el Mediterráneo representa un



hotspot donde los cambios se dejan
sentir con mayor rapidez. ¡Qué
importante es cuidar la maquia
mediterránea, tesoro único de
biodiversidad! En resumen, este mar,
entorno que ofrece un enfoque único
de la complejidad, es un “espejo del
mundo” y lleva en sí mismo una
vocación global a la fraternidad,
único camino para prevenir y
superar los conflictos.

Hermanos y hermanas, en el actual
mar de conflictos, estamos aquí para
reconocer el valor de la contribución
del Mediterráneo, y que vuelva a ser
un laboratorio de paz. Porque ésta es
su vocación, ser un lugar donde
países y realidades diferentes se
encuentren sobre la base de la
común humanidad que todos
compartimos, y no de ideologías
contrapuestas. En efecto, el
Mediterráneo no expresa un
pensamiento uniforme e ideológico,
sino un pensamiento polifacético y



adherido a la realidad; un
pensamiento vital, abierto y
conciliador: un pensamiento
comunitario. ¡Cuánta necesidad
tenemos de él en la coyuntura actual,
en la que nacionalismos anacrónicos
y beligerantes quieren acabar con el
sueño de la comunidad de naciones!
Pero recordémoslo, con las armas se
hace la guerra, no la paz, y con la
ambición de poder se vuelve al
pasado, no se construye el futuro.

¿Por dónde empezar, pues, para que
la paz eche raíces? A orillas del mar
de Galilea, Jesús comenzó por dar
esperanza a los pobres,
proclamándolos bienaventurados:
escuchó sus necesidades, curó sus
heridas, les anunció ante todo la
buena nueva del Reino. Es desde el
grito de los últimos, a menudo
silencioso, que debemos partir de
nuevo; no de los primeros de la clase
que, aun estando bien, levantan la
voz. Comencemos de nuevo, Iglesia y



comunidad civil, de la escucha de los
pobres, que «se abrazan, no se
cuentan» (cf. P. MAZZOLARI, La
parola ai poveri, Bolonia 2016, 39),
porque son rostros, no números. El
cambio de tono en nuestras
comunidades radica en tratarlos
como hermanos cuyas historias
debemos conocer y no como
problemas fastidiosos; radica en
acogerlos, no en esconderlos; en
integrarlos, no en desalojarlos; en
darles dignidad. Hoy el mar de la
convivencia humana está
contaminado por la precariedad, que
hiere incluso a la espléndida
Marsella. Y donde hay precariedad
hay criminalidad: donde hay pobreza
material, educativa, laboral, cultural
y religiosa, se allana el terreno de las
mafias y de los tráficos ilegales. El
compromiso de las instituciones no
es suficiente, se necesita una
sacudida de conciencia para decir
“no” a la ilegalidad y “sí” a la
solidaridad, que no es una gota en el



océano, sino el elemento
indispensable para purificar sus
aguas.

De hecho, el verdadero mal social no
estriba tanto en el crecimiento de los
problemas, sino en el declive de la
atención. ¿Quién se hace cercano hoy
en día de los jóvenes abandonados a
su suerte, presa fácil de la
delincuencia y la prostitución?
¿Quién está cerca de las personas
esclavizadas por un trabajo que
debería hacerlas más libres? ¿Quién
se ocupa de las familias asustadas,
temerosas del futuro y de traer
nuevas criaturas al mundo? ¿Quién
escucha los gemidos de los ancianos
solos que, en lugar de ser valorados,
son aparcados, con la perspectiva
falsamente digna de una muerte
dulce, pero que en realidad es más
salada que las aguas del mar? ¿Quién
piensa en los niños no nacidos,
rechazados en nombre de un falso
derecho al progreso, que es en



cambio un retroceso en las
necesidades del individuo?
Confundir a los niños con los
perritos, he visto en la Plaza de San
Pedro, cochecitos donde pensaba que
había niños y había perritos.

¿Quién mira con compasión, más allá
de sus propios intereses, para
escuchar los gritos de dolor que se
elevan desde África del Norte y
Oriente Próximo? ¡Cuántas personas
viven inmersas en la violencia y
sufren situaciones de injusticia y
persecución! Pienso en tantos
cristianos, a menudo obligados a
abandonar sus tierras o a habitarlas
sin que se les reconozcan sus
derechos, sin gozar de plena
ciudadanía. Por favor,
comprometámonos para que los que
forman parte de la sociedad puedan
convertirse en ciudadanos de pleno
derecho. Y luego, hay un grito de
dolor que es el que más retumba de
todos, y que está convirtiendo el



mare nostrum en mare mortuum, el
Mediterráneo de cuna de la
civilización en tumba de la dignidad.
Es el grito sofocado de los hermanos
y hermanas migrantes, al que
quisiera dedicarle atención
reflexionando sobre la segunda
imagen que Marsella nos ofrece, la
de su puerto.

2. El puerto de Marsella, durante
siglos ha sido una puerta abierta de
par en par al mar, a Francia y a
Europa. Desde aquí muchos han
partido al extranjero en busca de
trabajo y de futuro, y desde aquí
muchos han atravesado la puerta del
continente con equipajes cargados de
esperanza. Marsella tiene un gran
puerto y es una gran puerta que no
se puede cerrar. Varios puertos
mediterráneos, en cambio, se han
cerrado. Y dos palabras han
resonado, alimentando los temores
de la gente: “invasión” y
“emergencia”. Pero quien arriesga su



vida en el mar no invade, busca
acogida. En cuanto a la emergencia,
el fenómeno migratorio no es tanto
una urgencia momentánea, siempre
oportuna para agitar la propaganda
alarmista, sino una realidad de
nuestro tiempo, un proceso que
involucra a tres continentes en torno
al Mediterráneo y que debe ser
gobernado con sabia clarividencia:
con una responsabilidad europea
capaz de afrontar las dificultades
objetivas. Estoy mirando aquí el
mapa: Chipre, Grecia; asomados al
Mediterráneo.

El mare nostrum clama justicia, con
sus riberas rezumantes de opulencia,
consumismo y despilfarro, por un
lado, y de pobreza y precariedad, por
otro. También en este caso el
Mediterráneo es un espejo del
mundo, con el Sur volviéndose hacia
el Norte; con tantos países en vías de
desarrollo, afligidos por la
inestabilidad, los regímenes, las



guerras y la desertificación, que
miran a aquellos acaudalados, en un
mundo globalizado, en el que todos
estamos conectados, pero en el que
las diferencias nunca habían sido tan
profundas. Sin embargo, esta
situación no es una novedad de estos
últimos años, ni es este Papa venido
del otro lado del mundo el primero
en advertirla con urgencia y
preocupación. La Iglesia lleva más de
cincuenta años hablando de ella en
tono apremiante.

Poco tiempo después de la conclusión
del Concilio Vaticano II, san Pablo VI,
en su Encíclica

Populorum progressio, escribió: «Los
pueblos hambrientos interpelan hoy,
con acento dramático, a los pueblos
opulentos. La Iglesia sufre ante esta
crisis de angustia, y llama a todos,
para que respondan con amor al
llamamiento de sus hermanos» (n. 3).
El Papa Montini enumeró “tres



deberes” de las naciones más
desarrolladas, «[que]tienen sus
raíces en la fraternidad humana y
sobrenatural»: «deber de solidaridad,
en la ayuda que las naciones ricas
deben aportar a los países en vías de
desarrollo; deber de justicia social,
enderezando las relaciones
comerciales defectuosas entre los
pueblos fuerte y débiles; deber de
caridad universal, por la promoción
de un mundo más humano para
todos, en donde todos tengan que dar
y recibir, sin que el progreso de los
unos sea un obstáculo para el
desarrollo de los otros» (n. 44). A la
luz del Evangelio y de estas
consideraciones, Pablo VI, en 1967,
insistió en el «deber de hospitalidad»,
sobre el cual, escribió, «no
insistiremos nunca demasiado» (n.
67). Quince años antes, Pío XII había
animado a ello, escribiendo que “la
Familia de Nazaret desterrada, Jesús,
María y José emigrantes a Egipto [...]
son el modelo, el ejemplo y el



consuelo de los emigrantes y
peregrinos de todos los tiempos y
lugares, y de todos los prófugos de
cualquier condición que, por miedo a
las persecuciones o acuciados por la
necesidad, se ven obligados a
abandonar la patria, los parientes
queridos [...] para dirigirse a tierra
extranjera” (Const. Ap. Exsul Familia,
de spirituali emigrantium cura, 1o
agosto 1952). Los emigrantes deben
ser acogidos, acompañados y
protegidos; este es el estilo de lo que
hay que hacer con los emigrantes. Es
verdad que no es fácil tener este
estilo. Quienes se refugian con
nosotros no deben ser vistos como
una carga que hay que llevar, si los
vemos como hermanos se nos
manifestarán sobre todo como
dones.

Dejémonos conmover por la historia
de tantos hermanos y hermanas
nuestros en dificultad, que tienen
derecho tanto a emigrar como a no



emigrar, y no nos encerremos en la
indiferencia. La Historia nos llama a
una sacudida de conciencia para
evitar un naufragio de civilización.
Ciertamente, el futuro no estará en la
cerrazón, que es una vuelta al
pasado, un retroceso en el camino de
la historia. Contra la terrible lacra de
la explotación de los seres humanos,
la solución no es rechazar, sino
garantizar, en la medida de las
posibilidades de cada uno, un amplio
número de entradas legales y
regulares, sostenibles gracias a una
acogida justa por parte del
continente europeo, en el marco de
la cooperación con los países de
origen. Decir “basta”, por el
contrario, es cerrar los ojos; intentar
“salvarse a sí mismos” ahora, se
convertirá en una tragedia mañana,
cuando las generaciones futuras nos
agradecerán si habremos sido
capaces de crear las condiciones para
una imprescindible integración,
mientras que nos culparán si sólo



habremos fomentado una
asimilación infecunda. La
integración es laboriosa, pero de
amplias miras: prepara el futuro,
que, nos guste o no, será juntos o no
lo será. La asimilación que no tiene
en cuenta las diferencias y
permanece rígida en sus propios
paradigmas, deja, en cambio, que la
idea prevalezca sobre la realidad y
compromete el futuro, aumentando
las distancias y provocando la
formación de guetos, que provoca
hostilidad e intolerancia.
Necesitamos la fraternidad como el
pan. La propia palabra “hermano”,
en su derivación indoeuropea, revela
una raíz relacionada con la nutrición
y la subsistencia. Nos sostendremos a
nosotros mismos sólo alimentando
de esperanza a los más débiles,
acogiéndolos como hermanos. «No se
olviden de practicar la
hospitalidad» (Hb 13,2), nos recuerda
la Escritura. Los tres deberes de la
caridad.



En este sentido, el puerto de Marsella
es también una “puerta de la fe”.
Según la tradición, los santos Marta,
María y Lázaro desembarcaron aquí
y sembraron el Evangelio en estas
tierras. La fe viene del mar, como
evoca la sugestiva tradición
marsellesa de la Candelaria con su
procesión marítima. Lázaro, en el
Evangelio, es el amigo de Jesús, pero
también es el nombre del
protagonista de una parábola suya
muy actual, que nos abre los ojos
ante desigualdad que corroe la
fraternidad y nos habla de la
predilección del Señor por los
pobres. Pues bien, nosotros,
cristianos, que creemos en el Dios
hecho hombre, en el Hombre único e
inimitable que a orillas del
Mediterráneo se presentó como
camino, verdad y vida (cf. Jn 14,6),
¡no podemos aceptar que se cierren
los caminos del encuentro, que la
verdad del dios dinero prevalezca
sobre la dignidad humana, que la



vida se convierta en muerte! La
Iglesia, confesando que Dios en
Jesucristo «se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre» (Gaudium
et spes, 22), cree, con san Juan Pablo
II, que su camino es el hombre (cf.
Carta enc. Redemptor hominis, 14).
Adora a Dios y sirve a los más
frágiles, que son su tesoro. Adorar a
Dios y servir al prójimo, eso es lo que
cuenta: ¡no la relevancia social o la
importancia numérica, sino la
fidelidad al Señor y al hombre!

Este es el testimonio cristiano que
muchas veces es incluso heroico;
pienso, por ejemplo, en san Charles
de Foucauld, el “hermano universal”,
en los mártires de Argelia, pero
también en tantos operadores de
caridad de hoy. En esta forma de vida
escandalosamente evangélica, la
Iglesia encuentra el puerto seguro en
el cual atracar y del cual partir para
forjar vínculos con la gente de todos
los pueblos, buscando en todas



partes las huellas del Espíritu y
ofreciendo lo que ha recibido por
gracia. He aquí la realidad más pura
de la Iglesia, he aquí ―escribió
Bernanos― «la Iglesia de los santos»,
añadiendo que «todo este gran
aparato de sabiduría, de fuerza, de
disciplina elástica, de magnificencia
y majestad, no es nada en sí mismo,
si la caridad no lo anima» (Juana,
relapsa y santa, Granada, 2019). Me
gusta ensalzar esta perspicacia
francesa, genio creyente y creador,
que ha afirmado estas verdades a
través de multitud de gestos y
escritos. San Cesáreo de Arlés decía:
«Si tienes caridad, tienes a Dios; y si
tienes a Dios, ¿qué te falta?» (cf.
Sermo 22,2). Pascal reconocía que «el
único objeto de la Escritura es la
caridad» (Pensamientos, n. 583) y
que «la verdad sin la caridad no es
Dios, y es su imagen y un ídolo al que
no hay que amar ni
adorar» (Pensamientos, n. 597). Y san
Juan Casiano, que murió aquí,



escribió que «todo, incluso lo que se
estima útil y necesario, vale menos
que aquel bien que es la paz y la
caridad» (cf. Conferenze spirituali
XVI, 6).

Por eso es bueno que los cristianos
no seamos los segundos para
ninguno en cuanto a la caridad; y
que el Evangelio de la caridad sea la
magna charta de la pastoral. No
estamos llamados a añorar los
tiempos pasados ni a redefinir una
relevancia eclesial, estamos llamados
a dar testimonio: no a bordar el
Evangelio con palabras, sino a darle
carne; no a cuantificar la visibilidad,
sino a gastarnos en gratuidad,
creyendo que «la medida de Jesús es
el amor sin medida» (Homilía, 23 de
febrero de 2020). San Pablo, el
Apóstol de los gentiles, que pasó
buena parte de su vida en las rutas
del Mediterráneo, de un puerto a
otro, enseñó que, para cumplir la ley
de Cristo, debemos llevar las cargas



los unos de los otros (cf. Ga 6,2).
Queridos hermanos obispos, no
agobiemos a las personas con cargas,
sino aligeremos sus fatigas en
nombre del Evangelio de la
misericordia, para distribuir con
alegría el consuelo de Jesús a una
humanidad cansada y herida. Que la
Iglesia sea un puerto de esperanza
para los desalentados. Que sea un
puerto de consuelo, donde la gente se
sienta animada a navegar por la vida
con la fuerza incomparable de la
alegría de Cristo.

3. Esto me lleva a la última imagen,
la del faro. Éste ilumina el mar y
permite ver el puerto. ¿Cuáles estelas
de luz pueden orientar el rumbo de
las Iglesias mediterráneas? Pensando
en el mar, que une a tantas
comunidades creyentes diferentes,
creo que podemos reflexionar sobre
rutas más sinérgicas, quizás incluso
considerando la oportunidad de una
Conferencia de Obispos



Mediterráneos, que permita más
posibilidades de intercambio y que
dé mayor representatividad eclesial
a la región. Pensando también en la
cuestión portuaria y migratoria,
podría ser fructífero trabajar por una
pastoral específica aún más
coordinada, de manera que las
diócesis más expuestas puedan
asegurar una mejor asistencia
espiritual y humana a las hermanas
y hermanos que llegan necesitados.

El faro, en este prestigioso edificio
que lleva su nombre, me hace
finalmente pensar, sobre todo, en los
jóvenes: ellos son la luz que señala el
rumbo futuro. Marsella es una gran
ciudad universitaria, que alberga
cuatro campus. De los
aproximadamente 35.000 estudiantes
que acuden a ellos, 5.000 son
extranjeros. ¿Qué mejor lugar para
empezar a construir relaciones entre
culturas que la universidad? Allí, los
jóvenes no se dejan cautivar por las



seducciones del poder, sino por el
sueño de construir el porvenir. Que
las universidades mediterráneas
sean laboratorios de sueños y
astilleros del futuro, donde los
jóvenes maduren encontrándose,
conociéndose y descubriendo
culturas y contextos cercanos y
diferentes al mismo tiempo. Así se
rompen prejuicios, se curan heridas
y se evitan retóricas
fundamentalistas. Jóvenes bien
formados y orientados para
confraternizar podrán abrir puertas
inesperadas de diálogo. Si queremos
que se dediquen al Evangelio y al
alto servicio de la política, es
necesario, ante todo, que seamos
creíbles: olvidándonos de nosotros
mismos, libres de la
autoreferencialidad, dedicados a
gastarnos sin descanso por los
demás. Pero el reto primordial de la
educación concierne a todas las
edades formativas: ya desde niños, al
“mezclarse” con los demás, se



pueden superar muchas barreras y
prejuicios, desarrollando la propia
identidad en un contexto de
enriquecimiento mutuo. La Iglesia
bien puede contribuir a ello
poniendo sus redes de formación al
servicio y animando una
“creatividad de la fraternidad”.

El desafío es también el de una
teología mediterránea, que
desarrolle un pensamiento adherido
a la realidad, “casa” de lo humano y
no sólo del dato técnico, capaz de
unir a las generaciones vinculando
memoria con futuro, y de promover
con originalidad el camino
ecuménico entre cristianos, así como
el diálogo entre creyentes de
distintas religiones. Es bueno
aventurarse en una investigación
filosófica y teológica que,
recurriendo a las fuentes culturales
mediterráneas, restituya la
esperanza al hombre, misterio de
libertad que está necesitado de Dios y



del otro para dar sentido a su
existencia. Y también es necesario
reflexionar sobre el misterio de Dios,
que nadie puede pretender poseer ni
dominar, y que, de hecho, debe
sustraerse a todo uso violento e
instrumental, conscientes de que la
confesión de su grandeza presupone
en nosotros la humildad del que
busca.

Queridos hermanos y hermanas, les
agradezco su paciente escucha y su
compromiso. ¡Sigan adelante! Sean
un mar de bien, para hacer frente a
la pobreza de hoy con una sinergia
solidaria; sean un puerto acogedor,
para abrazar a los que buscan un
futuro mejor; sean un faro de paz,
para quebrantar, mediante la cultura
del encuentro, los oscuros abismos
de la violencia y de la guerra.
Gracias.

Santa Misa en el Estadio
Vélodrome



Dicen las Escrituras que el rey David,
una vez establecido su reino, decidió
transportar el Arca de la Alianza a
Jerusalén. Entonces, después de
haber convocado al pueblo, se
levantó y partió para ir a traerla;
luego, durante el trayecto, él mismo
danzaba frente a ella junto con la
gente, exultando de alegría por la
presencia del Señor (cf. 2 S 6,1-15).
Con esta escena de trasfondo, el
evangelista Lucas nos relata la visita
de María a su prima Isabel. También
María, en efecto, se levantó y partió
hacia la región de Jerusalén y,
cuando entró en la casa de Isabel, el
niño que tenía en su seno saltó de
alegría al reconocer la llegada del
Mesías, se puso a danzar como había
hecho David frente al Arca (cf. Lc
1,39-45).

María, por tanto, es presentada como
la verdadera Arca de la Alianza, que
introduce al Señor encarnado en el
mundo. Es la joven Virgen que sale al



encuentro de la anciana estéril y,
llevando a Jesús, se convierte en
signo de la visita de Dios que vence
toda esterilidad. Es la Madre que
sube hacia los montes de Judá, para
decirnos que Dios se pone en viaje
hacia nosotros, para encontrarnos
con su amor y hacernos exultar de
gozo.

En estas dos mujeres, María e Isabel,
se revela la visita de Dios a la
humanidad: una es joven y la otra
anciana, una es virgen y la otra
estéril, y sin embargo ambas están
encinta de un modo “imposible”. Esta
es la obra de Dios en nuestra vida:
hace posible aun aquello que parece
imposible, engendra vida incluso en
la esterilidad.

Hermanos y hermanas,
preguntémonos con sinceridad de
corazón: ¿Creemos que Dios está
obrando en nuestra vida? ¿Creemos
que el Señor, de manera escondida y



a menudo imprevisible, actúa en la
historia, realiza maravillas y está
obrando también en nuestras
sociedades marcadas por el
secularismo mundano y por una
cierta indiferencia religiosa?

Hay un modo para discernir si
tenemos esta confianza en el Señor.
El Evangelio dice que «apenas Isabel
oyó el saludo de María, el niño saltó
de alegría en su seno» (v. 41). Este es
el signo: saltar. El que cree, el que
reza, el que acoge al Señor salta en el
Espíritu, siente que algo se mueve
dentro, “danza” de alegría. Y quisiera
detenerme en esto: el salto de la fe.

La experiencia de la fe genera sobre
todo un salto ante la vida. Saltar
significa ser “tocados por dentro”,
tener un estremecimiento interior,
sentir que algo se mueve en nuestro
corazón. Es lo contrario de un
corazón aburrido, frío, acomodado a
una vida tranquila, que se blinda en



la indiferencia y se vuelve
impermeable, que se endurece,
insensible a todo y a todos, aun al
trágico descarte de la vida humana,
que hoy es rechazada en tantas
personas que emigran, así como en
tantos niños no nacidos y en tantos
ancianos abandonados. Un corazón
frío y aburrido arrastra la vida de
modo mecánico, sin pasión, sin
impulso, sin deseo. Y de todo esto nos
podemos enfermar en nuestra
sociedad europea: el cinismo, el
desencanto, la resignación, la
incertidumbre, un sentido general de
tristeza. Alguno las ha llamado
“pasiones tristes”; es una vida sin
sobresaltos.

En cambio, el que es generado en la
fe reconoce la presencia del Señor,
como el niño en el seno de Isabel.
Reconoce su obra en la sucesión de
los días y recibe ojos nuevos para
observar la realidad; aun en medio
de las fatigas, los problemas y los



sufrimientos, descubre
cotidianamente la visita de Dios y
por Él se siente acompañado y
sostenido. Frente al misterio de la
vida personal y a los desafíos de la
sociedad, el que cree da un salto,
tiene una pasión, un sueño que
cultivar, un interés que impulsa a
comprometerse en primera persona.
Sabe que el Señor está presente en
todo, llama, invita a testimoniar el
Evangelio para edificar con
afabilidad un mundo nuevo, a través
de los dones y los carismas recibidos.

La experiencia de la fe, además de un
salto ante la vida, genera también un
salto ante el prójimo. En el misterio
de la Visitación, en efecto, vemos que
la visita de Dios no se realiza por
medio de acontecimientos celestiales
extraordinarios, sino en la sencillez
de un encuentro. Dios viene en la
puerta de una casa de familia, en el
tierno abrazo entre dos mujeres, en
el encontrarse de dos embarazos



llenos de admiración y esperanza. Y
en este encuentro está la solicitud de
María, la maravilla de Isabel, la
alegría de compartir.

Recordémoslo siempre, también en
la Iglesia: Dios es relación y nos visita
con frecuencia a través de los
encuentros humanos, cuando
sabemos abrirnos al otro, cuando
hay un salto por la vida del que pasa
cada día a nuestro lado y cuando
nuestro corazón no permanece
indiferente e insensible ante las
heridas del que es más frágil.
Nuestras ciudades metropolitanas y
los numerosos países europeos como
Francia, donde conviven culturas y
religiones diferentes, son en este
sentido un gran desafío contra las
exasperaciones del individualismo,
contra los egoísmos y las cerrazones
que producen soledades y
sufrimientos. Aprendamos de Jesús a
conmovernos por quienes viven a
nuestro lado, aprendamos de Él que,



ante las multitudes cansadas y
exhaustas, siente compasión y se
conmueve (cf. Mc 6,34), se estremece
de misericordia ante la carne herida
de aquel que encuentra. Como
afirma uno de sus grandes santos,
San Vicente de Paúl: «es preciso que
sepamos enternecer nuestros
corazones y hacerlos capaces de
sentir los sufrimientos y las miserias
del prójimo, pidiendo a Dios que nos
dé el verdadero espíritu de
misericordia, que es el espíritu
propio de Dios», hasta reconocer que
los pobres son «nuestros señores y
nuestros amos» (cf. Correspondance,
entretiens, documents, París 1920-25,
341; 392-393).

Hermanos, hermanas, pienso en
tantos “saltos” de Francia, en una
historia rica de santidad, de cultura,
de artistas y de pensadores, que
apasionaron a tantas generaciones.
También hoy nuestra vida, la vida de
la Iglesia, Francia, Europa necesitan



esto: la gracia de un salto, de un
nuevo salto de fe, de caridad y de
esperanza. Necesitamos recuperar la
pasión y el entusiasmo, redescubrir
el gusto del compromiso por la
fraternidad, de seguir corriendo el
riesgo del amor en las familias y
hacia los más débiles, y de
reencontrar en el Evangelio una
gracia que transforma y embellece la
vida.

Miremos a María, que se incomoda
poniéndose en viaje y nos enseña
que Dios es precisamente así: nos
incomoda, nos pone en movimiento,
nos hace “saltar”, como le sucedió a
Isabel.

Y nosotros queremos ser cristianos
que encuentran a Dios con la oración
y a los hermanos con el amor;
cristianos que saltan, vibran, acogen
el fuego del Espíritu para después
dejarse arder por las preguntas de
hoy, por los desafíos del



Mediterráneo, por el grito de los
pobres, por las “santas utopías” de
fraternidad y de paz que esperan ser
realizadas.

Junto con ustedes rezo a la Virgen,
Nuestra Señora de la Guardia, que
vele sobre vuestra vida, que cuide a
Francia y a toda Europa y que nos
haga saltar en el Espíritu. Quisiera
hacerlo con las palabras de Paul
Claudel: Está la Iglesia abierta. [...] /
Sin nada que pedirte, nada que
darte. / Sólo he venido, Madre, para
mirarte. / Mirarte, llorar de dicha,
mostrar así / que soy hijo tuyo y que
tú estás aquí. [...] Estar contigo,
María, donde tú estás. [...] /
Simplemente porque eres María /
porque eres simplemente y siempre
estás aquí, / Madre de Jesucristo,
¡gracias a ti!» (cf. «La Vierge à midi»,
Poëmes de Guerre 1914-1916, París,
1922).



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/papa-
francisco-marsella/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-marsella/
https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-marsella/
https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-marsella/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Marsella

