
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Kazajistán

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostólico
a Kazajistán (13-15 de
septiembre de 2022).

16/09/2022

El Papa Francisco ha definido su
viaje a Kazajistán para participar en
el Congreso de Líderes de las
Religiones del Mundo como una
"peregrinación de diálogo y de paz",



y pidió la oración de los fieles para
que le acompañen en su viaje.

Enlace relacionado: historias de
personas del Opus Dei en Kazajistán

Martes, 13 de septiembre de 2022

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la "Sala de Conciertos
Qazaq"

Miércoles, 14 de septiembre de
2022

- Apertura de la sesión plenaria del
VII Congreso de Líderes de Religiones
Mundiales y Tradicionales en el
Palacio de la Independencia

- Santa Misa en la Plaza de la
Exposición

Jueves, 15 de septiembre de 2022

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,

https://opusdei.org/es-es/tag/kazajistan/
https://opusdei.org/es-es/tag/kazajistan/


seminaristas y agentes pastorales en
la Catedral de Nuestra Señora del
Perpetuo Socorro

- Lectura de la Declaración final y
clausura del Congreso en el Palacio
de la Independencia

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la "Sala de
Conciertos Qazaq"

Señor Presidente de la República,

distinguidos miembros del Gobierno
y del Cuerpo diplomático,

ilustres Autoridades religiosas y
civiles,

insignes Representantes de la
sociedad civil y del mundo de la
cultura,



señoras y señores:

Los saludo cordialmente, agradecido
por las palabras que me ha dirigido
el señor Presidente. Estoy honrado
de estar aquí con ustedes, en esta
tierra tan extensa como antigua, a la
que vengo como peregrino de paz, en
busca de diálogo y unidad. Nuestro
mundo lo necesita con urgencia,
necesita volver a encontrar la
armonía. Armonía que en este país
puede estar bien representada por
un instrumento musical tradicional y
característico, del que me han
hablado: el dombra. Este constituye
un emblema cultural y uno de los
símbolos más importantes de
Kazajistán, tanto que recientemente
se le dedicó una jornada específica.
Quisiera asumir el dombra como
elemento en torno al cual articular lo
que deseo compartir con ustedes.

Preparándome para este viaje supe
que algunos modelos del dombra ya



se utilizaban en la época medieval y
que éste, a lo largo de los siglos,
acompañó con música los relatos de
sagas y obras poéticas, uniendo el
pasado y el presente. Símbolo de
continuidad en la diversidad,
acompasa por tanto la memoria del
País, y evoca así la importancia,
frente a los rápidos cambios
económicos y sociales en curso, de no
descuidar los vínculos con la vida de
quienes nos han precedido, también
por medio de esas tradiciones que
permiten atesorar el pasado y
valorar cuanto se ha recibido como
herencia. Pienso, por ejemplo, en la
hermosa costumbre aquí extendida
de hornear, el viernes por la
mañana, siete panes en honor de los
antepasados.

La memoria de Kazajistán, que el
Papa Juan Pablo II al venir aquí
como peregrino definió «tierra de
mártires y creyentes, tierra de
deportados y héroes, tierra de

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html


pensadores y artistas» (Discurso
durante la ceremonia de bienvenida,
22.9.2001), lleva impresa una
gloriosa historia de cultura,
humanidad y sufrimiento. ¿Cómo no
recordar, en particular, los campos
de prisioneros y las deportaciones en
masa que han visto a tantas
poblaciones oprimidas en las
ciudades y en las vastas estepas de
estas regiones? Pero los kazajos no se
dejaron cautivar por esos atropellos;
y de la memoria de la reclusión
floreció la atención por la inclusión.
Que, en esta tierra, transitada desde
la antigüedad por grandes
movimientos de pueblos, el recuerdo
del sufrimiento y de las pruebas
experimentadas sea un bagaje
indispensable para encaminarse
hacia el futuro poniendo en primer
lugar la dignidad del hombre, de
todo hombre, y de todo grupo étnico,
social y religioso.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html


Volvamos al dombra. Este se utiliza
tocando sus dos cuerdas. También
Kazajistán está caracterizado por la
capacidad de proceder creando
armonía entre “dos cuerdas
paralelas”, las temperaturas tan
rigurosas en invierno como elevadas
en verano; la tradición y el progreso,
simbolizadas por el encuentro de
ciudades históricas con otras
modernas, como esta capital. Sobre
todo, resuenan en el país las notas de
dos almas, la asiática y la europea,
que tienen una permanente «misión
de conexión entre dos
continentes» (Íd., Discurso a los
jóvenes, 23.9.2001); «un puente entre
Europa y Asia», un «eslabón de unión
entre Oriente y Occidente» (Íd., 
Discurso en la ceremonia de
despedida, 25.9.2001). Las cuerdas
del dombra resuenan habitualmente
junto a otros instrumentos de arco
típicos de estos lugares. La armonía
madura y crece en el conjunto, en la
coralidad que hace armoniosa la vida

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010923_kazakhstan-astana-youth.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010923_kazakhstan-astana-youth.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010925_departure-astana.html


social. «La fuente del éxito es la
unidad», recita un hermoso
proverbio local. Si eso vale en todas
partes, aquí de modo particular.
Alrededor de ciento cincuenta
grupos étnicos y más de ochenta
lenguas presentes en el país, con
historias, tradiciones culturales y
religiosas variadas, componen una
sinfonía extraordinaria y hacen de
Kazajistán un taller multiétnico,
multicultural y multirreligioso único,
revelando su vocación peculiar, la de
ser país del encuentro.

Estoy aquí para subrayar la
importancia y la urgencia de dicho
aspecto, al que las religiones están
llamadas a contribuir de modo
particular; por eso tendré el honor de
participar en el séptimo Congreso de
Líderes de las Religiones mundiales y
tradicionales. Oportunamente la
Constitución de Kazajistán, al
definirlo laico, prevé la libertad de
religión y de credo. Una laicidad



sana, que reconozca el rol valioso e
insustituible de la religión y se
contraponga el extremismo que la
corroe, representa una condición
esencial para el trato equitativo de
cada ciudadano, además de
favorecer el sentido de pertenencia
al país por parte de todos sus
elementos étnicos, lingüísticos,
culturales y religiosos. Las religiones,
en efecto, mientras desarrollan el rol
insustituible de buscar y dar
testimonio del Absoluto, necesitan la
libertad de expresión. Y, por tanto, la
libertad religiosa constituye el mejor
cauce para la convivencia civil.

Se trata de una necesidad grabada en
el nombre de este pueblo, en la
palabra “kazajo”, que evoca
precisamente el caminar libre e
independiente. La tutela de la
libertad, aspiración inscrita en el
corazón de todo hombre, única
condición para que el encuentro
entre las personas y los grupos sea



real y no artificial, se traduce en la
sociedad civil principalmente por
medio del reconocimiento de los
derechos, acompañados de los
deberes. Desde este punto de vista,
quisiera expresar aprecio por la
afirmación del valor de la vida
humana mediante la abolición de la
pena de muerte, en nombre del
derecho de todo ser humano a la
esperanza. Junto a eso, es importante
garantizar la libertad de
pensamiento, de conciencia y de
expresión, para dar espacio al rol
único y equitativo que cada uno
ocupa en el conjunto.

También en esto el dombra puede
sernos de estímulo, ya que es
principalmente un instrumento
musical popular y, en cuanto tal,
comunica la belleza de conservar el
genio y la vivacidad de un pueblo.
Eso es lo que se confía en primer
lugar a las autoridades civiles,
primeras responsables en la



promoción del bien común, y se
realiza de modo especial en el apoyo
a la democracia, que constituye la
forma más adecuada para que el
poder se traduzca en servicio a favor
de todo el pueblo y no sólo de unos
pocos. Sé que se ha comenzado,
sobre todo en los últimos meses, un
proceso de democratización dirigido
a reforzar las competencias del
Parlamento y de las Autoridades
locales y, en términos más generales,
una mayor distribución del poder. Se
trata de un camino meritorio y
exigente que, ciertamente, no es
breve y que requiere proseguir hacia
la meta sin volverse atrás. En efecto,
la confianza en quien gobierna
aumenta cuando las promesas no
terminan siendo instrumentales, sino
que se cumplen efectivamente.

Es necesario —en todas partes— que
la democracia y la modernización no
se queden sólo en palabras, sino que
confluyan en un servicio concreto al



pueblo: una buena política hecha de
escucha de la gente y de respuestas a
sus necesidades legítimas, de una
constante implicación de la sociedad
civil y de las organizaciones no
gubernamentales y humanitarias,
con una atención particular respecto
a los trabajadores, los jóvenes y los
sectores más débiles. Y también —
todos los países del mundo lo
necesitan— medidas para luchar
contra la corrupción. Este estilo
político realmente democrático es la
respuesta más eficaz a posibles
extremismos, personalismos y
populismos, que amenazan la
estabilidad y el bienestar de los
pueblos. Pienso también en la
necesidad de una cierta seguridad
económica, que aquí al inicio del año
ha sido pedida en regiones donde, no
obstante los ingentes recursos
energéticos, se advierten diversas
dificultades. Es un desafío que atañe
no sólo a Kazajistán, sino al mundo
entero, cuyo desarrollo integral está



secuestrado por una injusticia
difundida, que provoca una
distribución desigual de los recursos.
Y es tarea del Estado, pero también
del sector privado, tratar a todos los
integrantes de la población con
justicia y paridad de derechos y
deberes, y promover el desarrollo
económico no en razón de las
ganancias de unos pocos, sino de la
dignidad de cada trabajador.

Volvemos por última vez al dombra
—dirán que este Papa es músico—.
Este une a Kazajistán con diversos
países de la región y contribuye a
difundir la cultura en el mundo.
Espero que, del mismo modo, el
nombre de este gran país siga siendo
sinónimo de armonía y de paz.
Kazajistán se configura como
encrucijada de importantes
intersecciones geopolíticas; lo que le
da, por tanto, un rol fundamental en
la atenuación de los conflictos. Juan
Pablo II vino aquí a sembrar



esperanza, inmediatamente después
de los trágicos atentados del 2001. Yo
llego aquí mientras está en curso la
insensata y trágica guerra originada
por la invasión de Ucrania, mientras
otros enfrentamientos y amenazas
de conflictos ponen en peligro
nuestra época. Vengo para amplificar
el grito de tantos que imploran la
paz, camino de desarrollo esencial
para nuestro mundo globalizado. Y la
paz es esto, una vía de desarrollo
esencial para nuestro mundo
globalizado.

Por lo tanto, es cada vez más
apremiante la necesidad de extender
el compromiso diplomático en favor
del diálogo y del encuentro, porque
el problema de algunos es hoy
problema de todos, y quien ostenta
más poder en el mundo tiene más
responsabilidad respecto a los
demás, especialmente a los países
más expuestos a las crisis causadas
por la lógica del conflicto. Esto es a lo



que se debería mirar, no sólo a los
intereses que redundan en beneficio
propio. Es la hora de evitar la
intensificación de rivalidades y el
fortalecimiento de bloques
contrapuestos. Necesitamos líderes
que, a nivel internacional, permitan
a los pueblos entenderse y dialogar, y
generen un nuevo “espíritu de
Helsinki”, la voluntad de reforzar el
multilateralismo, de construir un
mundo más estable y pacífico
pensando en las nuevas
generaciones. Y para hacer esto es
necesario la comprensión, la
paciencia y el diálogo con todos.
Repito, con todos.

Pensando precisamente en el
compromiso global por la paz,
expreso mi gran estima por la
renuncia a los armamentos
nucleares que este país ha
emprendido con decisión; así como
por el desarrollo de políticas
energéticas y ambientales centradas



en la descarbonización y la inversión
en fuentes renovables, que la
Exposición internacional de cinco
años atrás puso de relieve. Junto a la
atención por el diálogo interreligioso,
son semillas concretas de esperanza
plantadas en el terreno común de la
humanidad, que a nosotros nos
corresponde cultivar para las
generaciones venideras; para los
jóvenes, cuyos deseos es necesario
considerar para tomar las decisiones
de hoy y de mañana. La Santa Sede
está cerca de ustedes en este
itinerario; inmediatamente después
de la independencia del país, hace
treinta años, se establecieron las
relaciones diplomáticas, y estoy
contento de visitar el país en la
proximidad de este aniversario.
Aseguro que los católicos, presentes
en Asia central desde tiempos
antiguos, desean seguir
testimoniando el espíritu de apertura
y diálogo respetuoso que distingue



esta tierra. Y lo hacen sin espíritu de
proselitismo.

Señor Presidente, queridos amigos,
les agradezco la acogida que me han
dispensado y que revela su bien
conocido sentido de hospitalidad,
además de tener la oportunidad de
vivir estos días de diálogo fraterno
junto a los líderes de muchas
religiones. Que el Altísimo bendiga la
vocación de paz y unidad de
Kazajistán, país del encuentro. A
ustedes, que tienen la
responsabilidad prioritaria del bien
común, y a cada uno de los
habitantes de este país, les expreso
mi alegría por estar aquí y la
voluntad de acompañar con la
oración y la cercanía todo esfuerzo
por un futuro próspero y armonioso
de este gran país. Raqmét! [¡Gracias!]
¡Que Dios bendiga Kazajistán!

Apertura de la sesión plenaria del
VII Congreso de Líderes de



Religiones Mundiales y
Tradicionales en el Palacio de la
Independencia

Hermanos y hermanas:

Permítanme que me dirija a ustedes
con estas palabras directas y
familiares: hermanos y hermanas.
De esta manera deseo saludarlos,
Líderes religiosos y Autoridades,
miembros del Cuerpo diplomático y
de las Organizaciones
internacionales, Representantes de
instituciones académicas y
culturales, de la sociedad civil y de
diversas organizaciones no
gubernamentales, en nombre de esa
fraternidad que nos une a todos,
como hijos e hijas del mismo cielo.

Ante el misterio del infinito que nos
sobrepasa y nos atrae, las religiones
nos recuerdan que somos criaturas;
no somos omnipotentes, sino
mujeres y hombres en camino hacia
la misma meta celestial. La condición



de criaturas que compartimos
instaura así una comunión, una
auténtica fraternidad. Nos recuerda
que el sentido de la vida no puede
reducirse a nuestros intereses
personales, sino que se inscribe en la
hermandad que nos caracteriza. Sólo
crecemos con los demás y gracias a
los demás. Queridos Líderes y
Representantes de las religiones
mundiales y tradicionales, nos
encontramos en una tierra transitada
a lo largo de los siglos por grandes
caravanas. En estos lugares, también
por medio de la antigua ruta de la
seda, se han entretejido muchas
historias, ideas, creencias y
esperanzas. Que Kazajistán pueda
ser una vez más tierra de encuentro
entre quienes están distanciados.
Que pueda abrir una nueva ruta de
encuentro, basada en las relaciones
humanas: el respeto, la honestidad
del diálogo, el valor imprescindible
de cada uno, la colaboración; un



camino para recorrer juntos hacia la
paz.

Ayer tomé prestada la imagen del
dombra; quisiera hoy asociar al
instrumento musical una voz, la del
poeta más célebre del país, padre de
su literatura moderna, el educador y
compositor que a menudo se
representa precisamente junto al
dombra. Abai (1845-1904), como se lo
conoce popularmente, nos ha dejado
escritos impregnados de religiosidad,
en los que se refleja lo mejor del
espíritu de este pueblo, una
sapiencia armoniosa, que desea la
paz y la busca interrogándose con
humildad, anhelando una sabiduría
digna del hombre, nunca encerrada
en visiones limitadas y estrechas,
sino dispuesta a dejarse inspirar por
múltiples experiencias. Abai nos
provoca con una pregunta
imperecedera: «¿Cuál es la belleza de
la vida, si no se va en
profundidad?» (Poesía, 1898). Otro



poeta se preguntaba el sentido de la
existencia, poniendo en labios de un
pastor de estas inconmensurables
tierras de Asia una pregunta
igualmente esencial: «¿Adónde
tiende este vagar mío, tan breve?» (G.
Leopardi, Canto nocturno de un
pastor errante de Asia). Interrogantes
como este son los que suscitan la
necesidad de la religión, y nos
recuerdan que nosotros seres
humanos no existimos para
satisfacer intereses terrenos y para
establecer relaciones de naturaleza
meramente económica, sino para
caminar juntos, como peregrinos con
la mirada dirigida al cielo.
Necesitamos encontrar un sentido a
las preguntas últimas, cultivar la
espiritualidad; necesitamos, decía
Abai, mantener «despierta el alma y
clara la mente» (Palabra 6).

Hermanos y hermanas, el mundo
espera de nosotros el ejemplo de
almas despiertas y de mentes claras,



espera una religiosidad auténtica. Ha
llegado la hora de despertarse de ese
fundamentalismo que contamina y
corroe todo credo, la hora de hacer
que el corazón se vuelva
transparente y compasivo. Pero
también es la hora de dejar sólo a los
libros de historia los discursos que,
por demasiado tiempo, aquí y en
otros sitios, han inculcado sospechas
y desprecio respecto a la religión,
como si fuera un factor de
desestabilización de la sociedad
moderna. En este lugar es bien
conocida la herencia del ateísmo de
Estado, impuesto por decenios, esa
mentalidad opresora y sofocante por
la cual el simple uso de la palabra
“religión” era incómodo. En realidad,
las religiones no son un problema,
sino parte de la solución para una
convivencia más armoniosa. La
búsqueda de la trascendencia y el
valor sagrado de la fraternidad
pueden, en efecto, inspirar e
iluminar las decisiones a tomar en el



contexto de las crisis geopolíticas,
sociales, económicas y ecológicas —
pero, en la raíz, espirituales— que
atraviesan muchas instituciones en
la actualidad, también las
democracias, poniendo en peligro la
seguridad y la concordia entre los
pueblos. Por tanto, necesitamos la
religión para responder a la sed de
paz del mundo y a la sed de infinito
que habita en el corazón de todo
hombre.

Por eso, una condición esencial para
un desarrollo verdaderamente
humano e integral es la libertad
religiosa. Hermanos, hermanas,
somos criaturas libres. Nuestro
Creador se ha “hecho a un lado por
nosotros”, ha “limitado” su libertad
absoluta —por así decirlo— para
hacer también de nosotros unas
criaturas libres. ¿Cómo podemos
entonces obligar a algunos hermanos
en su nombre? «Mientras creemos y
adoramos —enseñaba Abai—, no



debemos decir que podemos obligar
a los demás a creer y
adorar» (Palabra 45). La libertad
religiosa es un derecho fundamental,
primario e inalienable, que es
necesario promover en todas partes
y que no puede limitarse únicamente
a la libertad de culto. De hecho, es un
derecho de toda persona dar
testimonio público de la propia fe;
proponerla sin imponerla nunca. Es
la buena práctica del anuncio,
diferente del proselitismo y del
adoctrinamiento, de los que todos
están llamados a mantener distancia.
Relegar a la esfera de lo privado el
credo más importante de la vida
privaría a la sociedad de una riqueza
inmensa; favorecer, por el contrario,
ambientes donde se respire una
respetuosa convivencia de las
diversidades religiosas, étnicas y
culturales es el mejor modo para
valorar las características específicas
de cada uno, de unir a los seres
humanos sin uniformarlos, de



promover sus aspiraciones más altas
sin cortar su impulso.

Por tanto, he aquí el valor actual,
junto al valor inmortal de la religión,
que Kazajistán promueve
admirablemente, acogiendo desde
hace una veintena de años este
Congreso de relevancia mundial. La
presente edición nos lleva a
reflexionar sobre nuestro rol en el
desarrollo espiritual y social de la
humanidad durante el período
pospandémico.

La pandemia, entre vulnerabilidad y
cuidados, representa el primero de
cuatro desafíos globales que quisiera
indicar y que llaman a todos —
aunque de manera especial a las
religiones— a una mayor unidad de
propósitos. El Covid-19 nos ha puesto
a todos en igualdad de condiciones.
Nos ha hecho entender que, como
decía Abai, «no somos demiurgos,
sino mortales» (ibíd.). Todos nos



hemos sentido frágiles, todos
necesitados de asistencia; ninguno
plenamente autónomo, ninguno
completamente autosuficiente. Pero
ahora no podemos dilapidar la
necesidad de solidaridad que hemos
percibido siguiendo adelante como si
no hubiera ocurrido nada, sin
dejarnos interpelar por la exigencia
de afrontar juntos las urgencias que
conciernen a todos. Las religiones no
deben ser indiferentes a esto; están
llamadas a ir al frente, a ser
promotoras de unidad ante las
pruebas que amenazan con dividir
aún más la familia humana.

Específicamente, nos corresponde a
nosotros, que creemos en la
Divinidad, ayudar a los hermanos y
las hermanas de nuestra época a no
olvidar la vulnerabilidad que nos
caracteriza, a no caer en falsas
presunciones de omnipotencia
suscitadas por los progresos técnicos
y económicos, que en sí mismos no



bastan; a no dejarse enredar por los
lazos del beneficio y la ganancia,
como si fueran los remedios a todos
los males; a no secundar un
desarrollo insostenible que no
respete los límites impuestos por la
creación; a no dejarse anestesiar por
el consumismo que aturde, porque
los bienes son para el hombre y no el
hombre para los bienes. Es decir que
nuestra común vulnerabilidad, que
se manifestó durante la pandemia,
debería estimularnos a no seguir
adelante como antes, sino con mayor
humildad y amplitud de miras.

Los creyentes en la pospandemia,
además de sensibilizarse sobre
nuestra fragilidad y responsabilidad,
están llamados al cuidado; a hacerse
cargo de la humanidad en todas sus
dimensiones, volviéndose artesanos
de comunión —repito la palabra, 
artesanos de comunión—, testigos de
una colaboración que supere los
cercos de las propias pertenencias



comunitarias, étnicas, nacionales y
religiosas. Pero, ¿cómo emprender
una misión tan ardua? ¿Por dónde
comenzar? Por escuchar a los más
débiles, por dar voz a los más
frágiles, por hacerse eco de una
solidaridad global que, en primer
lugar, se refiera a ellos, a los pobres,
a los necesitados que más han
sufrido la pandemia, la cual ha hecho
emerger prepotentemente la
iniquidad de las desigualdades en el
planeta. ¡Cuántos, todavía hoy, no
tienen fácil acceso a las vacunas!
¡Cuántos! Estamos de su parte, no de
la parte del que tiene más y da
menos; seamos conciencias
proféticas y valientes, hagámonos
prójimos a todos, pero especialmente
a los tantos olvidados de hoy, a los
marginados, a los sectores más
débiles y pobres de la sociedad, a
aquellos que sufren a escondidas y
en silencio, lejos de los reflectores. Lo
que les propongo no es sólo un
camino para ser más sensibles y



solidarios, sino un itinerario de
sanación para nuestra sociedad. Sí,
porque es precisamente la indigencia
la que permite que se propaguen las
epidemias y otros grandes males que
prosperan en el ámbito de las
necesidades y las desigualdades. El
mayor factor de riesgo de nuestro
tiempo sigue siendo la pobreza. A
este respecto, Abai se preguntaba
sabiamente: «Los que tienen hambre,
¿pueden conservar una mente clara
[…] y mostrar diligencia en el
aprendizaje? Pobreza y litigios […]
generan […] violencia y
avidez» (Palabra 25). Mientras sigan
haciendo estragos la desigualdad y
las injusticias, no cesarán virus
peores que el Covid: los del odio, la
violencia y el terrorismo.

Y esto nos lleva al segundo desafío
global que interpela de modo
particular a los creyentes: el desafío
de la paz. En las últimas décadas, el
diálogo entre los responsables de las



religiones se ha centrado sobre todo
en esta temática. Sin embargo, vemos
que nuestros días están aún
marcados por el flagelo de la guerra,
por un clima de discusiones
exasperadas, por la incapacidad de
dar un paso atrás y tender la mano al
otro. Se necesita un sacudón y se
necesita, hermanos y hermanas, que
venga de nosotros. Si el Creador, a
quien dedicamos la existencia, ha
dado origen a la vida humana, ¿cómo
podemos nosotros, que nos
profesamos creyentes, consentir que
ésta sea destruida? Y, ¿cómo
podemos pensar que los hombres de
nuestro tiempo —muchos de los
cuales viven como si Dios no
existiera— estén motivados a
comprometerse en un diálogo
respetuoso y responsable, si las
grandes religiones, que constituyen
el alma de tantas culturas y
tradiciones, no se comprometen
activamente por la paz?



Recordando los horrores y los
errores del pasado, unamos los
esfuerzos, para que nunca más el
Omnipotente se vuelva rehén de la
voluntad de poder humano. Abai
recuerda que “aquel que permite el
mal y no se opone al mal no puede
ser considerado un verdadero
creyente sino, en el mejor de los
casos, un creyente tibio” (cf. Palabra
38). Hermanos, hermanas, es
necesaria, para todos y para cada
uno, una purificación del mal. El
gran poeta kazajo insistía en este
aspecto, escribiendo que quien
«abandona el aprendizaje se priva de
una bendición» y «quien no es severo
consigo mismo y no es capaz de
compasión no puede ser considerado
creyente» (Palabra 12). Por tanto,
hermanos y hermanas,
purifiquémonos de la presunción de
sentirnos justos y de no tener nada
que aprender de los demás;
liberémonos de esas concepciones
reductivas y ruinosas que ofenden el



nombre de Dios por medio de la
rigidez, los extremismos y los
fundamentalismos, y lo profanan
mediante el odio, el fanatismo y el
terrorismo, desfigurando también la
imagen del hombre. Sí, porque «la
fuente de la humanidad —recuerda
Abai— es amor y justicia, […] estas
son las coronas de la creación
divina» (Palabra 45). No
justifiquemos nunca la violencia. No
permitamos que lo sagrado sea
instrumentalizado por lo que es
profano. ¡Que lo sagrado no sea
apoyo del poder y el poder no se
apoye en la sacralidad!

Dios es paz y conduce siempre a la
paz, nunca a la guerra.
Comprometámonos, por tanto, aún
más, a promover y reforzar la
necesidad de que los conflictos se
resuelvan no con las ineficaces
razones de la fuerza, con las armas y
las amenazas, sino con los únicos
medios bendecidos por el cielo y



dignos del hombre: el encuentro, el
diálogo, las tratativas pacientes, que
se llevan adelante pensando
especialmente en los niños y en las
jóvenes generaciones. Estos
encarnan la esperanza de que la paz
no sea el frágil resultado de
negociaciones escabrosas, sino el
fruto de un compromiso educativo
constante, que promueva sus sueños
de desarrollo y de futuro. Abai, en
ese sentido, animaba a ampliar el
saber, a cruzar el confín de la propia
cultura, a abrazar el conocimiento, la
historia y la literatura de los demás.
Les ruego que invirtamos en esto, no
en los armamentos, sino en la
instrucción.

Después de los desafíos de la
pandemia y de la paz, recabamos un
tercer desafío, el de la acogida
fraterna. Hoy es grande la dificultad
de aceptar al ser humano. Cada día
bebés por nacer y niños, migrantes y
ancianos son descartados. Hay una



cultura del descarte. Numerosos
hermanos y hermanas mueren
sacrificados en el altar del lucro,
envueltos en el incienso sacrílego de
la indiferencia. Y, sin embargo, todo
ser humano es sagrado. «Homo sacra
res homini», decían los antiguos
(Séneca, Epistulae morales ad
Lucilium, 95,33). Es sobre todo tarea
nuestra, de las religiones, recordarlo
al mundo. Nunca como ahora
presenciamos grandes movimientos
de poblaciones, causados por las
guerras, la pobreza, los cambios
climáticos, en la búsqueda de un
bienestar que el mundo globalizado
permite conocer, pero al que a
menudo es difícil acceder. Un gran
éxodo está en curso, desde las
regiones más necesitadas se busca
alcanzar aquellas con mayor
bienestar. Lo vemos todos los días,
en las diversas migraciones en el
mundo. No es un dato de crónica, es
un hecho histórico que requiere
soluciones compartidas y amplitud



de miras. Ciertamente, defender las
propias seguridades adquiridas y
cerrar las puertas por miedo viene
de manera instintiva; es más fácil
sospechar del extranjero, acusarlo y
condenarlo antes que conocerlo y
entenderlo. Pero es nuestro deber
recordar que el Creador, que vela los
pasos de toda criatura, nos exhorta a
tener una mirada semejante a la
suya, una mirada que reconozca el
rostro del hermano. Al hermano
migrante es necesario recibirlo,
acompañarlo, promoverlo e
integrarlo.

La lengua kazaja invita a tener esta
mirada acogedora; en ella “amar”
significa literalmente “tener una
mirada buena sobre alguien”. Pero
también la cultura tradicional de
estas regiones afirma la misma cosa
por medio de un hermoso proverbio
popular: «Si encuentras a alguien,
intenta hacerlo feliz, quizá sea la
última vez que lo veas». Si el culto de



la hospitalidad esteparia recuerda el
valor irrenunciable de todo ser
humano, Abai lo establece diciendo
que «el hombre debe ser amigo del
hombre» y que dicha amistad se
funda en un intercambio universal,
porque las realidades importantes de
la vida y después de la vida son
comunes. Y, por tanto, sentencia,
«todas las personas son huéspedes
unas de otras» y «el mismo hombre
es un huésped en esta vida» (Palabra
34). Redescubramos el arte de la
hospitalidad, de la acogida, de la
compasión. Y aprendamos también a
avergonzarnos; sí, a experimentar
esa sana vergüenza que nace de la
piedad por el hombre que sufre, de la
conmoción y del asombro por su
condición, por su destino, del cual
nos sentimos partícipes. El camino de
la compasión es el que nos hace más
humanos y más creyentes. Depende
de nosotros, además de afirmar la
dignidad inviolable de todo hombre,
enseñar a llorar por los demás,



porque sólo seremos
verdaderamente humanos si
percibimos como nuestras las fatigas
de la humanidad.

Nos interpela un último desafío
global: el cuidado de la casa común.
Frente a los cambios climáticos es
necesario protegerla, para que no sea
sometida a las lógicas de las
ganancias, sino preservada para las
generaciones futuras, para alabanza
del Creador. Escribía Abai: «¡Qué
mundo maravilloso nos ha dado el
Creador! Él nos dio su luz con
magnanimidad y generosidad.
Cuando la madre tierra nos albergó
en su seno, nuestro Padre celestial se
inclinó sobre nosotros con
solicitud» (de la poesía “Primavera”).
El Altísimo ha dispuesto con cuidado
amoroso una casa común para la
vida. Y nosotros, que nos profesamos
suyos, ¿cómo podemos permitir que
se contamine, se maltrate y se
destruya? También en este desafío



unamos esfuerzos. No es el último
por importancia, sino que se une al
primero, al de la pandemia. Virus
como el Covid-19, que, aun siendo
microscópicos, son capaces de
erosionar las grandes ambiciones del
progreso, a menudo están vinculados
a un equilibrio deteriorado —en gran
parte por nuestra causa— con la
naturaleza que nos rodea. Pensemos
por ejemplo en la deforestación, en el
comercio ilegal de animales vivos, en
los criaderos intensivos. Es la
mentalidad de la explotación que
devasta la casa que habitamos. No
sólo eso; lleva a eclipsar esa visión
respetuosa y religiosa del mundo
querida por el Creador. Por eso es
imprescindible favorecer y promover
el cuidado de la vida en todas sus
formas.

Queridos hermanos y hermanas,
sigamos adelante juntos, para que el
camino de las religiones sea cada vez
más amistoso. Abai decía que «un



falso amigo es como una sombra,
cuando el sol resplandece sobre ti, no
te liberarás de él, pero cuando las
nubes se condensan sobre ti, no se
verá por ninguna parte» (Palabra 37).
Que no nos suceda esto, que el
Altísimo nos libre de las sombras de
la sospecha y de la falsedad, que nos
conceda cultivar amistades
luminosas y fraternas, por medio del
diálogo asiduo y la franca sinceridad
de las intenciones. Y quisiera
agradecer aquí por el esfuerzo que
hace Kazajistán en relación a este
tema: siempre tratando de unir,
siempre intentando que se propicie
el diálogo, siempre procurando que
se entablen lazos de amistad. Este es
un ejemplo que nos da Kazajistán a
todos nosotros y debemos seguirlo,
secundarlo. No busquemos falsos
sincretismos conciliadores —no
sirven—, sino más bien conservemos
nuestras identidades abiertas a la
valentía de la alteridad, al encuentro
fraterno. Sólo así, por este camino,



en los tiempos oscuros que vivimos,
podremos irradiar la luz de nuestro
Creador. ¡Gracias a todos!

Santa Misa en la Plaza de la
Exposición

La cruz es un patíbulo de muerte y,
sin embargo, en este día de fiesta
celebramos la exaltación de la Cruz
de Cristo. Porque sobre ese leño Jesús
ha tomado sobre sí nuestro pecado y
el mal del mundo, y los ha vencido
con su amor. Por eso hoy festejamos.
Nos lo narra la Palabra de Dios que
hemos escuchado, contrastando, por
un lado, las serpientes que muerden
y, por el otro, la serpiente que salva.
Detengámonos en estas dos
imágenes.

En primer lugar, las serpientes que
muerden. Estas atacan al pueblo,
caído por enésima vez en el pecado
de la murmuración. Murmurar
contra Dios significa no sólo hablar
mal y quejarse de Él; quiere decir,



más profundamente, que el corazón
de los israelitas ya no confía en Él, en
su promesa. De hecho, el pueblo de
Dios está caminando en el desierto
hacia la tierra prometida y se
encuentra abrumado por el
cansancio, no soporta el viaje (cf. Nm
21,4). De manera que se desanima,
pierde la esperanza, y llega un
momento en que parece que se ha
olvidado de la promesa del Señor.
Esa gente no tiene ya la fuerza para
creer que es Él quien guía su camino
hacia una tierra rica y fecunda.

No es casual que, agotándose la
confianza en Dios, el pueblo sea
mordido por las serpientes que
matan. Estas hacen recordar la
primera serpiente de la que habla la
Biblia en el libro del Génesis, el
tentador que envenena el corazón
del hombre para hacerlo dudar de
Dios. De ese modo el diablo,
precisamente bajo la forma de
serpiente, cautiva a Adán y Eva,



engendra en ellos desconfianza
convenciéndoles de que Dios no es
bueno, más aún, de que Él envidia su
libertad y su felicidad. Y ahora, en el
desierto, vuelven las serpientes, unas
«serpientes abrasadoras» (v. 6); es
decir, vuelve el pecado de los
orígenes: los israelitas dudan de Dios,
no se fían de Él, murmuran, se
rebelan contra Aquél que les dio la
vida y de ese modo van al encuentro
de la muerte. ¡Hasta ahí lleva la
desconfianza del corazón!

Queridos hermanos y hermanas, esta
primera parte de la narración nos
llama a mirar con detenimiento los
momentos de nuestra historia
personal y comunitaria en los que ha
decaído la confianza, en el Señor y
entre nosotros. Cuántas veces,
desalentados e intolerantes, nos
hemos marchitado en nuestros
desiertos, perdiendo de vista la meta
del camino. También en este gran
país está el desierto que, mientras



ofrece un espléndido paisaje, nos
habla de esa fatiga, de esa aridez que
a veces llevamos en el corazón. Son
los momentos de cansancio y de
prueba, en los que ya no tenemos
fuerzas para levantar la mirada
hacia Dios; son las situaciones de la
vida personal, eclesial y social en las
que nos muerde la serpiente de la
desconfianza, que inyecta en nosotros
los venenos de la desilusión y del
desaliento, del pesimismo y de la
resignación, encerrándonos en
nuestro “yo”, apagando nuestro
entusiasmo.

Pero en la historia de esta tierra no
han faltado otras mordeduras
dolorosas. Pienso en las serpientes
abrasadoras de la violencia, de la
persecución atea; en un camino a
veces tortuoso durante el cual la
libertad del pueblo fue amenazada, y
su dignidad herida. Nos hace bien
custodiar el recuerdo de todo lo que
se ha sufrido; no hay que eliminar de



la memoria ciertas oscuridades, pues
de otro modo se puede creer que son
agua pasada y que el camino del bien
está encauzado para siempre. No, la
paz nunca se consigue de una vez
por todas, se conquista cada día, del
mismo modo que la convivencia
entre las etnias y las tradiciones
religiosas, el desarrollo integral y la
justicia social. Y para que Kazajistán
crezca todavía más «en la
fraternidad, en el diálogo y en la
comprensión […] para “construir
puentes” de cooperación solidaria
con otros pueblos, naciones y
culturas» (S. Juan Pablo II, Discurso
durante la ceremonia de bienvenida,
22 de septiembre de 2001), es
necesario el compromiso de todos.
Más aún, es necesario un renovado
acto de fe en el Señor; mirar hacia lo
alto, mirarlo a Él, y aprender de su
amor universal y crucificado.

Llegamos así a la segunda imagen: la
serpiente que salva. Mientras el

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2001/september/documents/hf_jp-ii_spe_20010922_kazakhstan-astana-arrival.html


pueblo muere a causa de las
serpientes abrasadoras, Dios escucha
la oración de intercesión de Moisés y
le dice: «Fabrica una serpiente
abrasadora y colócala sobre un asta.
Y todo el que haya sido mordido, al
mirarla, quedará curado» (Nm 21,8).
De hecho, «cuando alguien era
mordido por una serpiente, miraba
hacia la serpiente de bronce y
quedaba curado» (v. 9). Pero,
podríamos preguntarnos: ¿Por qué
Dios, en vez de dar estas complicadas
instrucciones a Moisés, no ha
destruido simplemente las serpientes
venenosas? Este modo de proceder
nos revela su forma de actuar contra
el mal, el pecado y la desconfianza de
la humanidad. Tanto entonces como
ahora, en la gran batalla espiritual
que habita la historia hasta el final,
Dios no destruye las bajezas que el
hombre sigue libremente; las
serpientes venenosas no
desaparecen, todavía están ahí, al
acecho, siempre pueden morder.



Entonces, ¿qué ha cambiado? ¿Qué
hace Dios?

Jesús lo explica en el Evangelio: «De
la misma manera que Moisés levantó
en alto la serpiente en el desierto,
también es necesario que el Hijo del
hombre sea levantado en alto, para
que todos los que creen en él tengan
Vida eterna» (Jn 3,14-15). Este es el
cambio radical, ha llegado a nosotros
la serpiente que salva: Jesús, que,
elevado sobre el mástil de la cruz, no
permite que las serpientes venenosas
que nos acechan nos conduzcan a la
muerte. Ante nuestras bajezas, Dios
nos da una nueva estatura; si
tenemos la mirada puesta en Jesús,
las mordeduras del mal no pueden
ya dominarnos, porque Él, en la cruz,
ha tomado sobre sí el veneno del
pecado y de la muerte, y ha
derrotado su poder destructivo. Esto
es lo que ha hecho el Padre ante la
difusión del mal en el mundo; nos ha
dado a Jesús, que se ha hecho



cercano a nosotros como nunca
habríamos podido imaginar: «A
aquel que no conoció el pecado, Dios
lo identificó con el pecado en favor
nuestro» (2 Co 5,21). Esta es la
infinita grandeza de la divina
misericordia: Jesús que se ha
“identificado con el pecado” en favor
nuestro, Jesús que sobre la cruz —
podríamos decir— “se ha hecho
serpiente” para que, mirándolo a Él,
podamos resistir las mordeduras
venenosas de las serpientes malignas
que nos atacan.

Hermanos y hermanas, este es el
camino, el camino de nuestra
salvación, de nuestro renacimiento y
resurrección: mirar a Jesús
crucificado. Desde esa altura
podemos ver nuestra vida y la
historia de nuestros pueblos de un
modo nuevo. Porque desde la Cruz
de Cristo aprendemos el amor, no el
odio; aprendemos la compasión, no
la indiferencia; aprendemos el



perdón, no la venganza. Los brazos
extendidos de Jesús son el tierno
abrazo con el que Dios quiere
acogernos. Y nos muestran la
fraternidad que estamos llamados a
vivir entre nosotros y con todos. Nos
indican el camino, el camino
cristiano; no el de la imposición y la
coacción, del poder o de la
relevancia, nunca el camino que
empuña la cruz de Cristo contra los
demás hermanos y hermanas por
quienes Él ha dado la vida. El camino
de Jesús, el camino de la salvación, es
otro: es el camino del amor humilde,
gratuito y universal, sin condiciones y
sin “peros”.

Sí, porque Cristo, sobre el leño de la
cruz, ha extraído el veneno a la
serpiente del mal, y ser cristianos
significa vivir sin venenos. Es decir,
no mordernos entre nosotros, no
murmurar, no acusar, no
chismorrear, no difundir maldades,
no contaminar el mundo con el



pecado y con la desconfianza que
vienen del Maligno. Hermanos,
hermanas, hemos renacido del
costado abierto de Jesús en la cruz;
que no haya entre nosotros ningún
veneno mortal (cf. Sb 1,14). Oremos,
más bien, para que por la gracia de
Dios podamos ser cada vez más
cristianos, testigos alegres de la vida
nueva, del amor y de la paz.

Palabras de agradecimiento al
finalizar la Santa Misa

Gracias, Mons. Peta, por sus palabras,
gracias por todo el esfuerzo realizado
para preparar esta Celebración y mi
visita. A este respecto, deseo renovar
un cordial agradecimiento a las
Autoridades civiles y religiosas del
país. Los saludo a todos ustedes,
hermanos y hermanas, de modo
particular a los que han llegado de
otros países de Asia central y de
partes lejanas de esta tierra infinita.
Bendigo de corazón a los ancianos y



a los enfermos, a los niños y a los
jóvenes.

Hoy, Fiesta de la Exaltación de la
Santa Cruz, sintámonos unidos
espiritualmente al Santuario
nacional de la Reina de la Paz de
Oziornoje. Mons. Tomash ha
recordado que allí se encuentra una
gran cruz, en la que, entre otras
cosas, está escrito: “Al pueblo de
Kazajistán gratitud” y “a los hombres
paz”. La gratitud al Señor por el
santo pueblo de Dios que vive en este
gran país se une a su esfuerzo por
promover el diálogo, y se transforma
en súplica de paz, paz de la que
nuestro mundo está sediento.

Pienso en tantos lugares
martirizados por la guerra, sobre
todo en la querida Ucrania. No nos
acostumbremos a la guerra, no nos
resignemos a lo inevitable.
Socorramos a los que sufren e
insistamos para que se intente



realmente alcanzar la paz. ¿Qué debe
suceder aún, qué cantidad de
muertos debemos esperar antes de
que las rivalidades cedan el paso al
diálogo por el bien de la gente, de los
pueblos y de la humanidad? La única
salida es la paz y el único camino
para llegar a ella es el diálogo. He
sentido una gran preocupación al
enterarme de que en estas horas se
han iniciado nuevos focos de tensión
en la región caucásica. Sigamos
rezando para que, también en estos
territorios, la confrontación pacífica
y la concordia prevalezcan sobre los
conflictos. Que el mundo aprenda a
construir la paz, también reduciendo
la carrera armamentística y
convirtiendo los enormes gastos de
guerra en ayudas concretas a la
población. Gracias a todos los que
creen en esto, gracias a ustedes y a
cuantos son mensajeros de la paz y la
unidad.



Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,
seminaristas y agentes pastorales
en la Catedral de Nuestra Señora
del Perpetuo Socorro

Queridos hermanos obispos,
sacerdotes y diáconos,

queridos consagrados y consagradas,

seminaristas y agentes de pastoral,

¡buenos días!

Estoy contento de estar aquí entre
ustedes, de saludar a la Conferencia
Episcopal de Asia Central y de
encontrar una Iglesia compuesta por
tantos rostros, historias y tradiciones
diferentes, todas unidas por la única
fe en Cristo Jesús. Agradezco las
palabras de Mons. Mumbiela Sierra,
que en el saludo comentó: «La mayor
parte de nosotros somos
extranjeros»; es verdad, porque
ustedes provienen de lugares y



países diferentes, sin embargo, la
belleza de la Iglesia es ésta, que
somos una sola familia, en la cual
nadie es extranjero. Lo repito:
ninguno es extranjero en la Iglesia,
¡somos un solo Pueblo santo de Dios
enriquecido por muchos pueblos! Y
la fuerza de nuestro pueblo
sacerdotal y santo está justamente en
hacer de la diversidad una riqueza
compartiendo lo que somos y lo que
tenemos: nuestra pequeñez se
multiplica si la compartimos.

El pasaje de la Palabra de Dios que
hemos escuchado afirma justamente
esto: el misterio de Dios —dice san
Pablo— ha sido revelado a todos los
pueblos. No sólo al pueblo elegido o a
una élite de personas religiosas, sino
a todos. Cada hombre puede acceder
a Dios, porque —explica el apóstol—
todos los pueblos «participan de una
misma herencia, son miembros de
un mismo Cuerpo y beneficiarios de



la misma promesa en Cristo Jesús,
por medio del Evangelio» (Ef 3,6).

Quisiera destacar dos palabras que
usa Pablo: herencia y promesa. Por
un lado, una Iglesia hereda siempre
una historia, siempre es hija de un
primer anuncio del Evangelio, de un
evento que la precede, de otros
apóstoles y evangelizadores que la
establecieron sobre la palabra viva
de Jesús; por otro lado, es también la
comunidad de aquellos que han visto
en Jesús el cumplimiento de la
promesa de Dios y, como hijos de la
resurrección, viven en la esperanza
de la plenitud futura. Sí, somos
destinatarios de la gloria prometida,
que anima nuestro camino con esa
esperanza. Herencia y promesa: la
herencia del pasado es nuestra 
memoria, la promesa del Evangelio
es el futuro de Dios que nos sale al
encuentro. Quisiera detenerme con
ustedes sobre esto: una Iglesia que



camina en la historia entre memoria
y futuro.

En primer lugar, la memoria. Si hoy
en este vasto país, multicultural y
multirreligioso, podemos ver
comunidades cristianas vivas, así
como un sentido religioso que
atraviesa la vida de la población, es
sobre todo gracias a la rica historia
que los precede. Pienso en la difusión
del cristianismo en Asia central, la
cual ocurrió ya desde los primeros
siglos; en tantos evangelizadores y
misioneros que se desgastaron
difundiendo la luz del Evangelio,
fundando comunidades, santuarios,
monasterios y lugares de culto. Por
tanto, hay una herencia cristiana,
ecuménica, que ha de ser honrada y
custodiada, una transmisión de la fe
que ha visto protagonistas y también
tanta gente sencilla, tantos abuelos y
abuelas, padres y madres. En el
camino espiritual y eclesial no
debemos perder de vista el recuerdo



de cuantos nos anunciaron la fe,
porque hacer memoria nos ayuda a
desarrollar el espíritu de
contemplación por las maravillas
que Dios ha realizado en la historia,
aun en medio de las fatigas de la vida
y de las fragilidades personales y
comunitarias.

Pero pongamos atención: no se trata
de mirar hacia atrás con nostalgia,
quedándonos estancados en las cosas
del pasado y dejándonos paralizar en
el inmovilismo. Esta es la tentación
del “retroceso”. La mirada cristiana,
cuando vuelve hacia atrás para hacer
memoria, lo que quiere es abrirnos al
asombro ante el misterio de Dios,
para llenar nuestro corazón de
alabanza y gratitud por cuanto ha
hecho el Señor. Un corazón
agradecido, que desborda de
alabanza, que no alberga añoranzas,
sino que acoge el presente que vive
como gracia; y quiere ponerse en
camino, ir hacia adelante, comunicar



a Jesús, como las mujeres y los
discípulos de Emaús el día de la
Pascua.

Esta es la memoria viva de Jesús, que
nos llena de asombro y a la que
accedemos sobre todo por el
Memorial eucarístico, la fuerza del
amor que nos impulsa. Es nuestro
tesoro. Por eso, sin memoria no hay
asombro. Si perdemos la memoria
viva, entonces la fe, las devociones y
las actividades pastorales corren el
riesgo de debilitarse, de ser como
llamaradas, que se encienden
rápidamente, pero se apagan
enseguida. Cuando extraviamos la
memoria, se agota la alegría.
Desaparece la gratitud a Dios y a los
hermanos, porque se cae en la
tentación de pensar que todo
depende de nosotros. El padre
Ruslan nos ha recordado algo
hermoso: que ser sacerdote ya es
mucho, porque en la vida sacerdotal
nos damos cuenta de que todo



cuanto sucede no es obra nuestra,
sino un don de Dios. Y sor Clara,
hablando de su vocación, quiso ante
todo agradecer a aquellos que le
anunciaron el Evangelio. Gracias por
estos testimonios, que nos invitan a
hacer memoria agradecida de la
herencia que hemos recibido.

Si profundizamos en esta herencia,
¿qué es lo que vemos? Que la fe no
ha sido transmitida de generación en
generación como un conjunto de
cosas que hay que entender y hacer,
como un código fijado de una vez
para siempre. No, la fe se transmite 
con la vida, con el testimonio de
quien ha llevado el fuego del
Evangelio en medio de las
situaciones para iluminarlas, para
purificarlas y difundir el cálido
consuelo de Jesús, así como la alegría
de su amor que salva, la esperanza
de su promesa. Haciendo memoria,
entonces, aprendemos que la fe crece
con el testimonio. El resto viene



después. Esta es una llamada para
todos y quisiera reafirmarlo a todos,
fieles laicos, obispos, sacerdotes,
diáconos, consagrados y consagradas
que trabajan de diferentes maneras
en la vida pastoral de las
comunidades. No nos cansemos de
dar testimonio de la esencia de la
salvación, de la novedad de Jesús, de
la novedad que es Jesús. La fe no es
una hermosa exposición de cosas del
pasado —esto sería un museo―, sino
un evento siempre actual, el
encuentro con Cristo que tiene lugar
en nuestra vida, aquí y ahora. Por
eso no se comunica con la sola
repetición de las cosas de siempre,
sino transmitiendo la novedad del
Evangelio. De este modo, la fe
permanece viva y tiene futuro. Por
eso me gusta decir que la fe se
transmite “en dialecto”.

He aquí entonces la segunda palabra,
futuro. La memoria del pasado no
nos encierra en nosotros mismos,



sino que nos abre a la promesa del
Evangelio. Jesús nos aseguró que
estará siempre con nosotros. Por lo
que no se trata de una promesa
dirigida sólo a un futuro lejano, sino
que estamos llamados a acoger hoy la
renovación que el Resucitado lleva a
cabo en la vida. A pesar de nuestras
debilidades, Él no se cansa de estar
con nosotros, de construir a nuestro
lado el futuro de la Iglesia que es
suya y nuestra.

Es cierto, delante de tantos retos de
la fe —especialmente aquellos que
tienen que ver con la participación
de las generaciones jóvenes—, así
como delante de los problemas y
fatigas de la vida, mirando a los
números, en la vastedad de un país
como este, podríamos llegar a
sentirnos “pequeños” e incapaces. Y,
sin embargo, si adoptamos la mirada
esperanzadora de Jesús, descubrimos
algo sorprendente: el Evangelio dice
que ser pequeños, pobres de espíritu,



es una bienaventuranza, la primera
bienaventuranza (cf. Mt 5,3), porque
la pequeñez nos entrega
humildemente al poder de Dios y nos
lleva a no cimentar la acción eclesial
en nuestras propias capacidades. ¡Y
esta es una gracia! Lo repito: hay una
gracia escondida al ser una Iglesia
pequeña, un pequeño rebaño, en
lugar de exhibir nuestras fortalezas,
nuestros números, nuestras
estructuras y cualquier otra forma de
prestigio humano, nos dejamos guiar
por el Señor y nos acercamos con
humildad a las personas. Ricos en
nada y pobres de todo, caminamos
con sencillez, cercanos a las
hermanas y a los hermanos de
nuestro pueblo, llevando la alegría
del Evangelio a las situaciones de la
vida. Como levadura en la masa y
como la más pequeña de las semillas
arrojadas a la tierra (cf. Mt 13,31-33),
vivimos los acontecimientos alegres
y tristes de la sociedad en la que nos



encontramos, para servirla desde
dentro.

Ser pequeños nos recuerda que no
somos autosuficientes, que
necesitamos de Dios, pero también
de los demás, de todos y cada uno: de
las hermanas y hermanos de otras
confesiones, de quien profesa un
credo religioso diferente al nuestro,
de todos los hombres y mujeres de
buena voluntad. Nos damos cuenta,
con un espíritu de humildad, que
sólo juntos, en el diálogo y en la
aceptación recíproca, podemos hacer
algo verdaderamente bueno por
todos. Es la tarea particular de la
Iglesia en este país, no ser un grupo
que se deja arrastrar por las cosas de
siempre, o que se encierra en su
caparazón porque se siente pequeña,
sino una comunidad abierta al futuro
de Dios, encendida por el fuego del
Espíritu: viva, llena de esperanza,
disponible a su novedad y a los
signos de los tiempos, animada por la



lógica evangélica de la semilla que da
frutos de amor humilde y fecundo.
De este modo, la promesa de vida y
de bendición, que Dios Padre
derrama sobre nosotros por medio
de Jesús, se hace camino no sólo para
nosotros, sino que se realiza también
para los demás.

Y se realiza cada vez que vivimos la 
fraternidad entre nosotros, que
atendemos a los pobres y a quienes
están heridos por la vida, cada vez
que en las relaciones humanas y
sociales damos testimonio de la
justicia y de la verdad, diciendo “no”
a la corrupción y a la falsedad. Que
las comunidades cristianas, en
particular el seminario, sean
“escuelas de sinceridad”; no
ambientes rígidos y formales, sino
gimnasios de la verdad, de la
apertura y del intercambio. Y que en
nuestras comunidades —
recordémoslo— seamos todos
discípulos del Señor: todos



discípulos, todos esenciales, todos de
igual dignidad. No sólo los obispos,
los sacerdotes y los consagrados, sino
todos los bautizados han sido
sumergidos en la vida de Cristo y en
Él —como nos recordaba san Pablo—
están llamados a recibir la herencia y
a acoger la promesa del Evangelio.
De manera que se ha de brindar un
espacio a los laicos. Les hará bien,
para que las comunidades no se
hagan rígidas y no se clericalicen.
Una Iglesia sinodal, en camino hacia
el futuro del Espíritu, es una Iglesia
participativa y corresponsable. Es
una Iglesia capaz de salir al
encuentro del mundo porque está
entrenada en la comunión. Me
sorprendió que en todos los
testimonios se decía continuamente
una cosa: no sólo el padre Ruslan y
las religiosas, sino también Kirill, el
padre de familia, nos ha recordado
que, en la Iglesia, en contacto con el
Evangelio, aprendemos a pasar del
egoísmo al amor incondicional. Es



una salida de sí mismo, que todo
discípulo necesita constantemente; es
la necesidad de alimentar el don
recibido en el Bautismo, que nos
impulsa a que, en todo lugar —en
nuestros encuentros eclesiales, en las
familias, en el trabajo, en la sociedad
— seamos hombres y mujeres de
comunión y de paz, que siembran el
bien allí donde se encuentren. La
apertura, la alegría y el intercambio
son los signos de la Iglesia de los
orígenes, y son también los signos de
la Iglesia del futuro. Soñemos y, con
la gracia de Dios, edifiquemos una
Iglesia que esté más llena de la
alegría del Resucitado, que rechace
los miedos y las quejas, que no se
deje endurecer por dogmatismos ni
moralismos.

Queridos hermanos y hermanas,
pidamos todo esto a los grandes
testigos de la fe de este país. Quisiera
recordar, en particular, al beato
Bukowiński, un sacerdote que gastó



su existencia cuidando a los
enfermos, a los necesitados y a los
marginados, sufriendo en carne
propia la fidelidad al Evangelio con
la prisión y los trabajos forzados. Me
han contado que, ya desde antes de
la beatificación, siempre había sobre
su tumba flores frescas y una vela
encendida. Esto confirma que el
Pueblo de Dios sabe reconocer dónde
hay santidad, dónde hay un pastor
enamorado del Evangelio. Quiero
decirlo particularmente a los obispos
y a los sacerdotes, y también a los
seminaristas, esta es nuestra misión:
no ser administradores de lo sagrado
o gendarmes preocupados por hacer
que se respeten las normas
religiosas, sino pastores cercanos a la
gente, imágenes vivas del corazón
compasivo de Cristo. Recuerdo
también a los beatos mártires greco-
católicos, al obispo Mons. Budka, al
sacerdote Zariczkyj y a Gertrude
Detzel, cuyas causas de beatificación
se han abierto. Como nos ha dicho la



señora Miroslava, ellos llevaron el
amor de Cristo al mundo. Ustedes
son su herencia: ¡sean promesa de
nueva santidad!

Estoy cercano a ustedes y los animo.
Vivan con alegría esta herencia y den
testimonio de ella con generosidad,
para que todas las personas con las
que se encuentren puedan percibir
que también hay una promesa de
esperanza dirigida a ellas. Los
acompaño con la oración; y ahora
nos encomendamos de manera
particular al corazón de María
Santísima, a quien veneran de modo
especial como Reina de la paz. Leí
sobre un bonito signo maternal que
sucedió en tiempos difíciles:
mientras tantas personas eran
deportadas y se veían obligadas a
pasar hambre y frío, ella, Madre
tierna y cariñosa, escuchó las
oraciones que sus hijos le dirigían.
Durante uno de los inviernos más
crudos, la nieve se derritió



rápidamente, haciendo surgir un
lago con muchos peces, que dieron
de comer a muchas personas que
morían de hambre. ¡Que la Virgen
derrita el frío de los corazones,
infunda en nuestras comunidades
una renovada calidez fraterna y nos
dé una nueva esperanza y un nuevo
entusiasmo por el Evangelio! Yo, con
afecto, los bendigo y les doy las
gracias. Y les pido, por favor, que
recen por mí.

Lectura de la Declaración final y
clausura del Congreso en el Palacio
de la Independencia

Queridos hermanos y hermanas:

Hemos caminado juntos. Gracias por
haber venido desde diferentes partes
del mundo, trayendo la riqueza de
sus credos y de sus culturas. Gracias
por haber vivido intensamente estos
días de intercambio, trabajo y
compromiso con el signo del diálogo,
que tienen un valor aún más



precioso durante un período tan
difícil, al que, además de la
pandemia, se agrega el peso de la
locura insensata de la guerra. Hay
demasiado odio y divisiones,
demasiada falta de diálogo y de
comprensión del otro; esto, en el
mundo globalizado, resulta aún más
peligroso y escandaloso. No podemos
salir adelante conectados y
separados, vinculados y desgarrados
por tanta desigualdad. Así pues,
gracias por los esfuerzos realizados
en favor de la paz y la unidad.
Gracias a las autoridades del lugar,
que nos han recibido, preparando y
alistando con sumo cuidado este
Congreso, y a la población de
Kazajistán, amigable y valiente,
capaz de abrazar otras culturas
preservando su noble historia y sus
valiosas tradiciones. Kiop raqmet!
Bolshoe spasibo! Thank you very
much!



Mi visita, que ya está llegando a su
fin, tiene como lema Mensajeros de la
paz y la unidad. Está en plural,
porque el camino es común. Y este
séptimo Congreso, que el Altísimo
nos ha concedido la gracia de vivir,
ha marcado una etapa importante.
Desde su nacimiento en 2003, el
evento ha tenido como modelo la 
Jornada de Oración por la paz en el
mundo convocada en 2002 por Juan
Pablo II en Asís, para reafirmar el
aporte positivo de las tradiciones
religiosas al diálogo y a la concordia
entre los pueblos. Después de los
sucesos del 11 de septiembre de 2001,
era necesario reaccionar, y
reaccionar juntos, ante el clima
incendiario que la violencia
terrorista quería provocar y que
amenazaba con hacer de las
religiones un factor de conflicto. Sin
embargo, el terrorismo de matriz
pseudorreligiosa, el extremismo, el
radicalismo, el nacionalismo
alimentado de sacralidad, fomentan

https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html
https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html
https://www.vatican.va/special/assisi_20020124_sp.html


todavía hoy temores y
preocupaciones en relación a la
religión. Por eso en estos días ha sido
providencial reencontrarnos y
reafirmar la esencia verdadera e
irrenunciable de la misma.

A este respecto, la Declaración de
nuestro Congreso afirma que el
extremismo, el radicalismo, el
terrorismo y cualquier otra
incitación al odio, a la hostilidad, a la
violencia y a la guerra, cualquier
motivación u objetivo que se
propongan, no tienen relación
alguna con el auténtico espíritu
religioso y han de ser rechazados con
la más resuelta determinación (cf. n.
5); han de ser condenados, sin
condiciones y sin “peros”. Además,
en base al hecho de que el
Omnipotente ha creado a todas las
personas iguales,
independientemente de su
pertenencia religiosa, étnica o social,
hemos acordado afirmar que el



respeto mutuo y la comprensión
deben ser considerados esenciales e
imprescindibles en la enseñanza
religiosa (cf. n. 13).

Kazajistán, en el corazón del gran y
decisivo continente asiático, ha sido
el lugar natural para encontrarnos.
Su bandera nos ha recordado la
necesidad de custodiar una sana
relación entre política y religión. De
hecho, así como el águila dorada, que
se encuentra en el estandarte, nos
recuerda la autoridad terrena,
haciendo alusión a los imperios
antiguos, el fondo azul evoca el color
del cielo, la trascendencia. Por lo que
hay un vínculo sano entre política y
trascendencia, una sana coexistencia
que conserve los ámbitos
diferenciados. Distinción, no
confusión ni separación. “No” a la
confusión, por el bien del ser
humano, que necesita, como el
águila, un cielo libre para volar, un
espacio libre y abierto al infinito que



no esté limitado por el poder terreno.
Por otro lado, una trascendencia que
no debe ceder a la tentación de
transformarse en poder, pues de otro
modo el cielo caería sobre la tierra, el
“más allá” divino quedaría atrapado
en el hoy terreno, el amor al prójimo
en elecciones partidistas. Por lo
tanto, “no” a la confusión. Pero
también “no” a la separación entre
política y trascendencia, ya que las
más altas aspiraciones humanas no
pueden ser excluidas de la vida
pública y relegadas al mero ámbito
privado. Por eso, quien desee
expresar de manera legítima su
propio credo, que sea amparado
siempre y en todo lugar. ¡Cuántas
personas, en cambio, aún hoy son
perseguidas y discriminadas por su
fe! Hemos pedido con firmeza a los
gobiernos y a las organizaciones
internacionales competentes que
apoyen a los grupos religiosos y a las
comunidades étnicas que han sufrido
violaciones a sus derechos humanos



y a sus libertades fundamentales, y
violencia por parte de extremistas y
terroristas, también como
consecuencia de guerras y conflictos
militares (cf. n. 6). Sobre todo, es
necesario comprometerse para que
la libertad religiosa no sea un
concepto abstracto, sino un derecho
concreto. Defendamos para todos el
derecho a la religión, a la esperanza,
a la belleza, al cielo. Porque no sólo
Kazajistán, como proclama su himno,
es un «dorado sol en el cielo», sino
también cada ser humano, cada
hombre y cada mujer, en su
singularidad irrepetible, si entra en
relación con lo divino, puede irradiar
una luz particular sobre la tierra.

Por eso la Iglesia católica, que no se
cansa de anunciar la dignidad
inviolable de cada persona, creada “a
imagen de Dios” (cf. Gn 1,26), cree
también en la unidad de la familia
humana. Cree que «todos los pueblos
forman una comunidad, tienen un



mismo origen, puesto que Dios hizo
habitar a todo el género humano
sobre la faz de la tierra» (Conc.
Ecum. Vat. II, Decl. Nostra aetate, 1).
Por eso, desde que comenzamos
estos Congresos, la Santa Sede,
especialmente por medio del
Dicasterio para el Diálogo
Interreligioso, ha participado
activamente. Y quiere seguir
haciéndolo. El camino del diálogo
interreligioso es un camino común
de paz y por la paz, y como tal, es
necesario y sin vuelta atrás. El
diálogo interreligioso ya no es sólo
una posibilidad, es un servicio
urgente e insustituible para la
humanidad, para alabanza y gloria
del Creador de todos.

Hermanos, hermanas, al pensar en
este camino común, me pregunto:
¿cuál es nuestro punto de
convergencia? Juan Pablo II —que
hace veintiún años visitó en este
mismo mes Kazajistán— afirmó que

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_kazakhstan-armenia-2001.html


«todos los caminos de la Iglesia
conducen al hombre» y que el
hombre es «el camino de la Iglesia»
(Carta enc. Redemptor hominis, 14).
Quisiera decir hoy que el hombre es
también el camino de todas las
religiones. Sí, el ser humano
concreto, debilitado por la pandemia,
postrado por la guerra, herido por la
indiferencia. El hombre, creatura
frágil y maravillosa, que «sin el
Creador desaparece» (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. past. Gaudium et spes,
36) y sin los demás no subsiste. Que
se mire el bien del ser humano más
que a los objetivos estratégicos y
económicos, más que a los intereses
nacionales, energéticos y militares,
antes de tomar decisiones
importantes. Para tomar decisiones
que sean verdaderamente grandes,
que se mire a los niños, a los jóvenes
y a su futuro, a los ancianos y a su
sabiduría, a la gente común y a sus
necesidades reales. Y nosotros
alzamos la voz para gritar que la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


persona humana no se reduce a lo
que produce y obtiene, sino que debe
ser acogida y nunca descartada; que
la familia, que en lengua kazaja
significa “nido del alma y del amor”,
es el cauce natural e insustituible que
ha de protegerse y promoverse para
que crezcan y maduren los hombres
y las mujeres del mañana.

Para todos los seres humanos, las
grandes sabidurías y religiones están
llamadas a dar testimonio de la
existencia de un patrimonio
espiritual y moral común, que se
funda sobre dos pilares: la
trascendencia y la fraternidad. La
trascendencia, el “más allá”, la
adoración. Es bonito que cada día
millones y millones de hombres y de
mujeres, de diferentes edades,
culturas y condiciones sociales, se
reúnen para orar en innumerables
lugares de culto. Es la fuerza
escondida que hace que el mundo
avance. Y luego, la fraternidad, el



otro, la proximidad, porque no puede
profesar una verdadera adhesión al
Creador quien no ama a sus
creaturas. Este es el espíritu que
impregna la Declaración de nuestro
Congreso, del cual, en conclusión,
quisiera destacar tres palabras.

La primera es la síntesis de todo, la
expresión de un grito apremiante, el
sueño y la meta de nuestro camino:
¡la paz! Beybitşilik, mir, peace! La paz
es urgente porque cualquier conflicto
militar o foco de tensión y de
enfrentamiento hoy, no puede más
que tener un nefasto “efecto dominó”
y compromete seriamente el sistema
de relaciones internacionales (cf. n.
4). Pero la paz «no es la mera
ausencia de la guerra, ni se reduce al
solo equilibrio de las fuerzas
adversarias, ni surge de una
hegemonía despótica, sino que con
toda exactitud y propiedad se llama
obra de la justicia» (Gaudium et spes,
78). Brota, pues, de la fraternidad,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


crece a través de la lucha contra la
injusticia y la desigualdad, se
construye tendiendo la mano a los
demás. Nosotros, que creemos en el
Creador de todos, debemos estar en
primera línea para irradiar una
convivencia pacífica. Debemos dar
testimonio de ella, predicarla,
implorarla. Por eso, la Declaración
exhorta a los líderes mundiales a
detener los conflictos y el
derramamiento de sangre en todo
lugar, y a abandonar retóricas
agresivas y destructivas (cf. n. 7). Les
rogamos, en nombre de Dios y por el
bien de la humanidad:
¡comprométanse en favor de la paz,
no en favor de las armas! Sólo
sirviendo a la paz, el nombre de
ustedes será grande en la historia.

Si falta la paz es porque falta el
cuidado, la ternura, la capacidad de
generar vida. Y, por lo tanto, hay que
buscarla implicando mayormente —
esta es la segunda palabra— a la



mujer. Porque la mujer cuida y da
vida al mundo, es camino hacia la
paz. Por eso apoyamos la necesidad
de proteger su dignidad, y de
mejorar su estatus social como
miembro de la familia y de la
sociedad con los mismos derechos
(cf. n. 23). También a las mujeres se
les han de confiar roles y
responsabilidades mayores. ¡Cuántas
opciones que conllevan muerte se
evitarían, si las mujeres estuvieran
en el centro de las decisiones!
Comprometámonos para que sean
más respetadas, reconocidas e
incluidas.

Finalmente, la tercera palabra: los
jóvenes. Ellos son los mensajeros de la
paz y la unidad de hoy y del mañana.
Ellos son los que, más que otros,
invocan la paz y el respeto por la
casa común de la creación. En
cambio, las lógicas de dominio y de
explotación, el acaparamiento de los
recursos, los nacionalismos, las



guerras y las zonas de influencia
trazan un mundo viejo, que los
jóvenes rechazan, un mundo cerrado
a sus sueños y a sus esperanzas. Así
también, religiosidades rígidas y
sofocantes no pertenecen al futuro,
sino al pasado. Pensando en las
nuevas generaciones, se ha afirmado
aquí la importancia de la instrucción,
que refuerza la acogida recíproca y
la convivencia respetuosa entre las
religiones y las culturas (cf. n. 21). En
las manos de los jóvenes pongamos
oportunidades de instrucción, no
armas de destrucción. Y
escuchémoslos, sin miedo a dejarnos
interrogar por ellos. Sobre todo,
construyamos un mundo pensando
en ellos.

Hermanos, hermanas, la población
de Kazajistán, abierta al mañana y
testigo de tantos sufrimientos del
pasado, con su extraordinaria
multirreligiosidad y
multiculturalidad nos ofrece un



ejemplo de futuro. Nos invita a
construirlo sin olvidar la
trascendencia y la fraternidad, la
adoración al Altísimo y la acogida a
los demás. ¡Vayamos adelante así,
caminando juntos en la tierra como
hijos del Cielo, tejedores de
esperanza y artesanos de concordia,
mensajeros de la paz y la unidad!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/papa-

francisco-kazajistan/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-kazajistan/
https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-kazajistan/
https://opusdei.org/es-uy/article/papa-francisco-kazajistan/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Kazajistán

