opusdei.org

La luz de la fe (XII):
«Nosotros
predicamos a un
Cristo crucificado»

¢Queé significa que con su
muerte en la Cruz y con su
Resurreccion Cristo ha obtenido
el perdon para todos los
hombres? ;A quién ha ofrecido
su vida y por que? ;Qué
significa que la muerte de
Cristo es vida del mundo, que
entrando en la muerte ha
ganado para todos la vida?
Cuatro imagenes nos ayudan a
profundizar en el misterio.



19/02/2019

«Mientras los judios piden sefiales y
los griegos buscan sabiduria,
nosotros predicamos a un Cristo
crucificado: escandalo para los
judios, necedad para los gentiles; mas
para los llamados, 1o mismo judios
que griegos, un Cristo que es fuerza
de Dios y sabiduria de Dios» (1Cor
1,22-23)

No es facil aceptar el misterio de la
Cruz. La perspectiva de un Mesias
que, después de haber sido
humillado, termina sus dias sobre
una Cruz, escandalizaba la
imaginacion de Pedro (cfr. Mt
16,21-23) y los Doce simplemente no
la comprendian (cfr. Lc 18,30-34). Era
tan doloroso este sufrimiento que
Jesus pidio a su Padre que pasase ese
caliz (cfr. Mt 26,39) y el corazon de
Maria, identificado con el de su Hijo,



conocio igualmente la reticencia
natural ante el padecimiento.

Es tan natural el rechazo de un Dios
que termina en un patibulo, que su
misma representacion pictorica
tardo siglos en abrirse camino en el
imaginario de la cultura cristiana,
tanto en un contexto hebraico como
greco-romano. Este no entender es
tan natural, que nosotros mismos lo
seguimos experimentando cuando la
Cruz nos visita, no en la conmocion
artistica o en la teoria de un discurso,
sino en la acerba concrecién de la
vida real.

A pesar de la dureza de la Cruz, la
confianza en que los planes de Dios,
su misterio de salvacion, responden
a una légica que El mismo nos ha
querido revelar, impulso a los
primeros cristianos a defender lo
indefendible, hasta el punto de que
hoy, cualquier nifio que aprende el
catecismo, recita de memoria: «;cudl



es la sefial del cristiano? La sefial del
cristiano es la santa Cruz»[1]. El
sencillo gesto de persignarnos
contiene una fuerza simbdlica unica:
confiesa con el alma y con el cuerpo
todo el misterio de la creacion y de la
redencion, todo lo que el Padre, el
Hijo y el Espiritu Santo han hecho y
haran por cada uno de nosotros.

«Todas las cosas son fatigosas, el
hombre no puede expresarlas. No se
sacia el ojo de ver, ni se cansa el oido
de oir» (Ecl 1,8). La contemplacion
del misterio de la Cruz es fuente
inagotable de vida, a condicion de
que cada uno recorra su propio
camino intelectual y espiritual. Esa
ha sido la experiencia de los grandes
maestros de la tradicién cristiana,
que han subido el camino de la Cruz
con su predicacion y con su vida.
Mas que una explicacion, las
reflexiones que siguen quieren
presentar cuatro imagenes capaces
de generar luz y serenidad cuando



parece que la tiniebla de la Cruz nos
envuelve.

Primera imagen: el Trono de la
Misericordia

La primera imagen es la del Trono de
la misericordia. Se trata de una
iconografia desarrollada
especialmente en la Edad Media.
Existen numerosas variaciones, pero
el motivo es siempre el mismo: Dios
Padre sostiene con sus manos a su
Hijo en la Cruz, mientras que el
Espiritu Santo, representado como
una paloma, aparece entre los
rostros del Padre y del Hijo. La
fuerza de esta imagen consiste en
presentar la auto-donacion del Hijo
como la misma donacion del Padre,
gracias a la accion del Espiritu Santo.
De esta forma queda manifiesto, en
primer lugar, que el Padre revela su
misericordia por cada una de sus
criaturas no a pesar de, sino a través
de la Pasion de su Hijo. Esto no



significa que el amor de Dios tenga
en la Cruz una manifestacion
eminente por el dolor que conllevd,
sino porque constituye, de hecho, la
ultima y la mas elocuente predicacion
de Jesus sobre el amor con el que
Padre respeta y promueve el bien y
la libertad de todos sus hijos.

Esa imagen nos dice que Dios esta
dispuesto a cargar con el peso de la
Cruz antes que forzar a nadie a
amarle. Por eso, si miramos bien a
traveés de las llagas del Resucitado, no
veremos la imagen de un Dios tan
radicalmente trascendente que
considera indigno de su pureza
relacionarse con quienes son polvo y
vanidad (cfr. Gn 2,7; Sal 144,4). La
imagen del Dios cristiano manifiesta,
de modo sorprendente y nuevo, la
unidad de la justicia y la
misericordia; el amor de Dios, que
siempre se pone del lado de sus
criaturas, y su capacidad de llevar a
cumplimiento el designio originario



de la creacion. Precisamente la Cruz
de Cristo hace evidente el peso de
esos pesares, es decir, lo que le ha
costado a la Trinidad ser fiel a su
proyecto, a esa locura de amor que es
la creacion de seres personales que
llaman de Tu a Dios por toda la
eternidad, ya sea bajo la forma de un
apasionado Te amo, ya sea con un
amargo Te odio. Nuestro Padre decia
muchas veces que precisamente el
que ama sufre, «si en amor estoy
ducho / es por fuerza del dolor»[2].

Segunda imagen: el grito de Jesus

La segunda imagen es el grito de
Jesus: «Dios mio, Dios mio, ¢por qué
me has abandonado?» (Mt 27,46).
Como todo en la vida de Jesus, este
gemido que sale de las
profundidades de un cuerpo
exhausto tiene funcion de
revelacion. Si miramos a nuestro
alrededor sin ingenuidades, veremos
que frecuentemente los justos son los



que salen perdiendo. Es la constante
verdad del salmo 73: «a los impios les
va aparentemente bien, a los que
quieren vivir cara a Dios les va
aparentemente mal». En este sentido,
Jesus en la Cruz se solidariza con
todos los inocentes que sufren
injustamente y que no ven
escuchados sus gritos en este mundo.

La Pasion del Crucificado es un acto
de la compassio redentora del Padre
en Cristo con todas las victimas que,
de un modo u otro, han sufrido por
defender la verdad de Dios y la
verdad del hombre. Sus quejas, sus
clamores tantas veces silenciados,
encuentran un lugar en Dios gracias
al grito de Jesus. En El1 no se
extinguen, sino que encuentran
resonancia divina. En el por qué de
Jesus nuestras preguntas mas
crispadas por el dolor o la soledad,
no son olvidadas, sino que alcanzan
la seguridad de una respuesta llena
de amor por parte de la Trinidad.



Como en el caso de Jesus, esta
respuesta solo sera plena cuando
llegue la Resurreccion. Sin embargo,
si aprendemos a gritar en El, nuestra
angustia se transforma
progresivamente en paz y serenidad
de victoria[3].

Si es verdad aquello de que los
malvados, en el banquete eterno, no
se sentaran indistintamente a la
mesa junto a las victimas, como si no
hubiera pasado nada[4], es facil
entender por qué la Cruz es
indisociable de la Resurreccion y del
Juicio Final. Una predicacion que de
hecho solo insista en una de esas tres
realidades hace una caricatura del
misterio de Cristo y hace todavia
menos aceptable el rostro de Cristo a
nuestros contemporaneos. El Juicio
Final es indisociable de la Cruz y de
la Resurreccion. Es el ultimo acto de
la constitucion del Reino que Jesus
predico desde el inicio; el acto en el
que las intenciones del corazon seran



manifestadas y el sufrimiento
inocente de todos los justos,
comenzando desde Abel, recibirdn el
reconocimiento publico que
merecen.

La tercera imagen: el buen ladroén

La tercera imagen es la conversion
del buen ladrén (cfr. Lc 23,40-43).
Colgado de la Cruz, Jesus no solo se
solidariza con los inocentes, sino que
sondea las profundidades de los
corazones que rechazan a Dios. El
Espiritu Santo mueve a Jesus a no
abandonar a ninguno, ni siquiera a
los que se levantan contra EL Jesus
no ha venido a llamar a los justos,
sino a los pecadores (Mc 2,17). A lo
largo de su vida no solo hablé del
perdon y del amor a los enemigos
(Mt 5,44), sino que murio
perdonando y bendiciendo a uno de
los malhechores que estaba
crucificado con El (cfr. Lc 23,43). El
buen ladréon paso de la maldicion a la



bendicion en pocos minutos. El éxodo
por el que le condujo Jesus es una
metafora de nuestra vida, pues todos
hemos pecado y hemos vivido
privados de la gloria de Dios (cfr. Rm
3,23).

Hay una condicion, sin embargo,
para poder entrar en la bendicion,
pues en la relacion con Jesus no hay
nada de magico o de automatico:
nadie, ni siquiera Jesus, puede
sustituir nuestra conciencia. Al final
de su vida Jesus continua con su
programa iniciado en el Jordan (cfr.
Mc 1,14). Busca y se solidariza con
los pecadores, pero para llamarlos a
la conversion y a la penitencia (cfr.
Lc 5,32). La novedad de la revelacion
de la Cruz consiste en que a Dios le
basta un verdadero acto de
contricion para donar la bendicion.
El buen ladrdén no tuvo oportunidad
para reparar lo que habia robadoy,
sin embargo, goza ya de la vida
eterna. Como en nuestro Bautismo,



resuena aqui la escandalosa
generosidad de la parabola del hijo
prodigo: el Padre no exige el
cumplimiento material de una
reparacion imposible. El sondea la
verdad del corazon y por eso le basta
que reconozcamos sin ambages
nuestro pecado, que nos
arrepintamos de corazon y que nos
abracemos a Jesus con la fe que obra
lo que puede por la caridad (Gal 5,6).
El buen ladrdn es una buena imagen
para entender la absoluta gratuidad
de la justificacion y de aquel minimo
que el Padre exige para poder
perdonarnos. El Espiritu Santo que
obra en Jesus y en su Cuerpo, que es
la Iglesia, se encargara de sanar las
secuelas que hemos causado en
nuestro entorno con nuestros
pecados.

Desde la Cruz, Jesus nos mira. Su
oracion de intercesion, «Padre,
perdonales porque no saben lo que
hacen» (Lc 23,34), es oracion eficaz:



nos pone, como a aquel ladrén, en
condiciones de reconocer la propia
culpa, de aceptar la propia
responsabilidad y de abrirnos a la
necesidad del perdon. Sila mirada de
Jesus no fuese misericordiosa, el
espectaculo de nuestros pecados nos
llevaria facilmente a la
desesperacion. Pero su mirada es
diferente: no nos reduce a nuestros
actos, sino que abre un espacio
donde el dolor que experimentamos
al palpar la mezquindad de nuestras
decisiones no termina en un gesto
amargo. El Hijo de Dios es objeto de
una violencia absurda; la misma que
continua activa en nuestro interior
cuando la envidia, la superficialidad
o simplemente la indiferencia ante el
mal y el pecado nos transforman en
culpables. Pero el Amor de Dios es
mas fuerte que cualquier necedad de
sus criaturas. La paciencia con que
soporta la debilidad de quien no
tiene baculo (1a im-becillitas) revela
que el Padre tiene en Cristo sus



manos siempre abiertas para
acogernos, si de verdad queremos
hacer el esfuerzo de dejarnos
abrazar por El.

La cuarta imagen: el Cordero
degollado ante el Trono de Dios

La cuarta imagen es la del Cordero
degollado que esta en pie delante del
Trono de Dios (cfr. Ap 5,1-14). El
profeta Isaias habia usado la imagen
del cordero para hablar del Siervo
sufriente (cfr. Is 53,7). El Bautista
emplea la misma imagen para
referirse a Jesus «que quita los
pecados del mundo» (Jn 1,29). El
evangelio de san Juan hace coincidir
la muerte de Cristo con el momento
del sacrificio ritual en el templo,
quiza para subrayar asi que la sangre
de un cordero habia librado a los
primogeénitos de Israel de la muerte
en Egipto (cfr. Ex 12). El libro del
Apocalipsis presenta a Cristo como el
Cordero que vence a los potentes de



la tierra, pues El es el Rey de reyes y
Sefior de sefiores (cfr. Ap 17,14). Para
quien no esté familiarizado con el
mundo biblico puede resultar dificil
entender la insistencia —hasta
veintinueve veces— con que el
Apocalipsis usa esta imagen. Pero
para los primeros cristianos hebreos
era tan natural, que muy pronto se
desarroll6 la potente imagen del
Cordero degollado y victorioso,
sintesis admirable de lo que la
tradicion cristiana posterior
denominara la exaltacion gloriosa de
Cristo en la Cruz. Esta tradicion, de
origen joanéo, contempla la cruz
como anticipacion de la Gloria de la
Resurreccion. En muchos crucifijos
vemos todavia las llamadas
potencias, es decir, los rayos de la
gloria del Resucitado que se
expanden desde la Cruz al mundo
entero. San Josemaria, como tantos
otros santos, contemplaba
habitualmente la Cruz desde este
punto de vista[5].



El capitulo 5 del Apocalipsis contiene
un guifio caracteristico del estilo de
san Juan. El autor presenta con gran
dramatismo la escena de un libro
sellado que nadie es capaz de abrir.
Un angel grita a grandes voces,
preguntando si hay alguien digno de
abrir los siete sellos. Pero nadie
responde. Ante aquel silencio
desolador, «Juan prorrumpe en
llanto» (v. 4). Uno de los Ancianos le
tranquiliza y le dice: «No llores, mira
que ha vencido el Leon de la tribu de
Juda, la Raiz de David, y que puede
abrir el libro» (Ap 5, 5). La paradoja
es que cuando ese Ledn hace acto de
presencia para abrir el libro, lo hace
bajo la forma de un cordero (cfr. Ap
5,6).

«Victor, quia victima»[6]. Venci6é no
porque fue violento, sino porque fue
victima de la violencia. La victoria
del Padre en Cristo revela algo de esa
divina pasividad y mansedumbre
que la imagen del Cordero traduce



en lenguaje humano. Ni el Padre
exigio a su Hijo el dolor como
satisfaccion, ni Cristo elimino el
pecado destruyendo a nadie. El
Padre pidio a su Hijo que revelase su
amor de Padre por cada uno,
arriesgandose a que los hombres
diesen el curso que quisieran al amor
de Dios. Le pidio que confesase
siempre y sin ambages que el Padre
no retira sus dones, que la libertad es
real y que Fl no quiere esclavos sino
hijos. Por eso, toda la vida de Jesus
fue desenmascarar la 16gica de los
corazones que, aun cumpliendo
externamente, viven esclavizados en
su interior por el miedo, la envidia o
el resentimiento.

Jesus vino a librarnos de la
esclavitud del pecado anunciando
que «el Padre os ama» (Jn 16,27) y
unio su voluntad de hombre a ese
deseo divino de modo tan perfecto,
que se dejo colgar en un madero
antes que obligar a nadie a rendirse



ante Dios. La paradoja de ese
Cordero «manso y humilde» (Mt 11,
29), que vino «para destruir las obras
del diablo» (1 Jn 3,8), es que las
vencio soportando hasta el final la
tentacion de la desconfianza en el
amor del Padre. De este modo
demostro la grandeza del corazon
humano segun el disefio creador de
Dios: un corazon que, con la fuerza
del Espiritu Santo, puede dejarse
modelar por todo, puede abrazar a
todos y es capaz de introducir, en las
tinieblas mas densas del rechazo de
Dios, la luz de la confianza filial.

Nuestra libertad es real, y la Trinidad
la ama tanto, que ha querido que
también nosotros demos forma a la
relacion que El inicié en la creacién.
Ni Jesus, ni los que le crucificaron, ni
Maria, ni Pedro, ni Judas eran meros
ejecutores de un guion ya escrito
desde la eternidad. Es verdad que
Dios que nos primereay que €l ha
establecido las reglas y el sentido de



ese juego, que es nuestra vida. Pero
una regla fundamental es que
nosotros decidimos y construimos
con El el modo de vivir en la
eternidad. «El Dios que te cred sin ti,
no te salvard sin ti»[7] El esta
siempre de nuestra parte y nos
tiende su mano, pero no ejercera
violencia alguna contra ninguno de
nosotros porque sabe que el don de
una relacion vivida en libertad
ilumina nuestra historia.

Juan Rego

[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
catolica, n. 617.

[2] Amigos de Dios, n. 68.

[3] Sal 22, 25-35: «De ti viene mi
alabanza en la gran asamblea, mis
votos cumpliré ante los que le temen.
Los pobres comeran, quedaran



hartos, los que buscan a Yahveh le
alabaran: «jViva por siempre vuestro
corazon!» Le recordaran y volveran a
Yahveh todos los confines de la
tierra, ante él se postraran todas las
familias de las gentes. Que es de
Yahveh el imperio, del sefior de las
naciones. Ante €l solo se postraran
todos los poderosos de la tierra, ante
él se doblaran cuantos bajan al
polvo. Y para aquél que ya no viva, le
servird su descendencia: ella hablara
del Sefior a la edad venidera, contara
su justicia al pueblo por nacer: Esto
hizo él».

[4] Cfr. Benedicto XVI, Enc. Spe salvi,
30.X1.2007, n. 44.

[5] Cfr. Camino, n. 969.
[6] San Agustin, Confesiones X, 43.

[7] Cfr. San Agustin, Sermo 169, 11,
PL 38,923.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/nosotros-
predicamos-a-un-cristo-crucificado/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/es-uy/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/es-uy/article/nosotros-predicamos-a-un-cristo-crucificado/

	La luz de la fe (XII): «Nosotros predicamos a un Cristo crucificado»

