opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIX): Para
dar lo mejor de cada
uno

Las virtudes dan brillo a
nuestra personalidad y nos
hacen flexibles para descubrir
el bien en las diversas
situaciones cotidianas.

29/05/2023

Un poeta imaginaba cdmo las aves de
las zonas costeras, sostenidas por la
brisa, vuelan ebrias por el gozo de
contemplar siempre la espuma del



mar y la belleza del cielo. Si no
tenemos la suerte de vivir al borde
del océano, tal vez podemos recordar
la impresion que se apodera de
nosotros cada vez que volvemos de
visita; no solo por la inmensidad del
mar, por sus colores o por el
ambiente que genera, sino también
por su sonido. De hecho, ya son
infinidad las grabaciones del sonido
del mar que permiten, desde
cualquier rincén del mundo, ganar
un pequerfo acceso a ese conjunto de
voces —del agua, de las rocas, de las
aves, de la arena— tan tonificadoras
para quien las escucha. San
Josemaria imaginaba las virtudes
precisamente como cada uno de
estos sonidos, tan distintos en timbre
e intensidad, pero que en conjunto
forman la musica marina: «Asi como
el clamor del océano se compone del
ruido de cada una de las olas, asi la
santidad de vuestro apostolado se
compone de las virtudes personales

de cada uno de vosotros»™.



Ser perfectos no es ser iguales

Escribe san Jeronimo que «Jesucristo
no manda cosas imposibles, sino
perfectas». Ante esto podriamos
objetar que justamente lo perfecto se
nos aparece muchas veces como
imposible. ;Quién se atreve a decir
sobre si mismo que sus acciones son
«perfectas»? Ademas, los testimonios
de los santos van precisamente en
direccion contraria: ellos, conforme
se acercan a la luz de Dios, son cada
vez mas conscientes de sus
imperfecciones. La perplejidad
aumenta si caemos en la cuenta de
que el fragmento del Evangelio al
que se refiere san Jeronimo es
precisamente un mandato de Jesus:
«Sed perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5,48). ;Qué
misterio esconden estas palabras?

Una primera aclaracion necesaria
tiene que ver quiza con nuestra
comprensién de «perfecto» como



algo insuperable en su especie, algo
que ya no puede mejorar mas.
Aplicada a la conducta de una
persona, una tal idea de «perfeccion»
puede alejarla tanto de nuestra
experiencia comun que incluso
puede llegar a generarnos cierta
repulsion. Sin embargo, el sentido
mas frecuente con el que se utiliza
esta palabra en la Biblia tiene que
ver con algo completo, realizado, que
da todo lo que puede dar de si. Se
entiende asi mejor que la invitacion
de Cristo a «ser perfectos» no es
como el colofon de una lista de
criterios a cumplir en todos los
ambitos de la vida, sino la
coronacion de un discurso en el que
se habla de amar a todos, amigos y
enemigos, como los ama Dios (cfr. Mt
5,43-48). «Ser santos no es hacer cada
vez mas cosas o cumplir ciertos
estdndares que nos hayamos
impuesto. El camino a la santidad,
como nos explica san Pablo, consiste
en corresponder a la accion del



Espiritu Santo, hasta que Cristo esté
formado en nosotros (cfr. Ga 4,19)»",

En continuidad con este sentido de
«perfeccion», el Catecismo de la
Iglesia habla de las virtudes
humanas sefialando en primer lugar
como «permiten a la persona no solo
realizar actos buenos, sino dar lo
mejor de si misma»™. Asi como, para
generar el sonido del mar, se
mezclan todas las olas, siempre una
distinta de la otra, en una vida santa
suenan en armonia cada una de las
virtudes: juntas dan forma a la mejor
version de cada uno. Y como en el
mundo no hay dos personas iguales,
tampoco hay dos maneras iguales de
conjugar cada una de las virtudes.
Para hacernos santos, es decir, para
llevarnos hacia él, Dios cuenta con
cada una de nuestras caracteristicas,
unicas, que €l conoce mucho mejor
que nosotros. Corresponde a cada
uno adentrarse en «el misterio del
proyecto unico e irrepetible que Dios



tiene para cada uno y que se realiza
en medio de los mas variados
contextos y limites»™: hacer realidad,
con la gracia de Dios y con nuestra
libertad, al hijo amado, a la hija
amada con los que el Sefior ha
sofiado desde la eternidad. Por eso,
desde muy pronto, decia san
Josemaria a quienes se acercaban al
Opus Dei: «Habéis de ser tan varios,
como variados son los santos del
cielo, que cada uno tiene sus notas

personales especialisimas»™.

La santidad es un traje a la
medida

Las distintas virtudes no solo nos
ayudan a optar por el bien en lugar
del mal en una accién concreta; eso
es bastante, pero es todavia poco. En
realidad, ese dominio sobre nosotros
mismos que constituyen las virtudes,
la ordenacion de nuestras fuerzas
hacia el amor, nos impulsa a escoger
lo mejor por encima de lo mediocre.



A veces, una comprension reductiva
de la virtud ha hecho que la
pensemos como un compromiso
entre dos extremos negativos, como
una mitad geomeétrica entre dos
polos que queremos evitar. Asi, en
lugar de mirar hacia la cima, nos
cuidamos mas de no caer en el
barranco de la derecha o de la
izquierda. Y, sin embargo, Dios nos
ha dado a cada uno nuestra propia
cima, que corresponde a nuestro
propio paisaje geoldgico, en el que
emprendemos el camino; y en ese
paisaje tenemos que descubrir tanto
los distintos obstaculos o peligros
que nos acechan como los terrenos
en los que nuestras pisadas se
agarran mejor al suelo.

Al comentar la ética aristotélica,
santo Tomas sefala que «lo medio
para nosotros es lo que no excede ni
falta de la debida proporcién para
nosotros. Por eso, este medio no es el
mismo para todos»'”. El santo



dominico lo explica con la imagen
del calzado, para el que cada persona
tiene que encontrar su propia talla;
el filosofo griego, por su parte, se
sirve de la imagen de la comida, en el
sentido de que no son sobrios de la
misma manera un atleta y alguien
que no realiza apenas ejercicio fisico.
Al no existir una manera unica de
vivir las virtudes, no parece un buen
camino intentar escribir recetas
universales para que alguien se torne
en una persona ordenada, generosa
o humilde. Ademas, como también
comprendio Aristoteles, uno no llega
a ser virtuoso solo por realizar
externamente una serie de actos,
sino por realizarlos con unas
disposiciones interiores especificas:
«En primer lugar, si sabe lo que hace;
luego, si las elige y las elige por ellas
mismas; y, en tercer lugar, si las hace
con firmeza e
inquebrantablemente»™. Por eso, si
el ambiente formativo no impulsa a
que las personas comprendan el

[8]



interés de adquirir tal o cual virtud, y
la escojan libremente movidos por el
amor, los actos externos que
supuestamente trabajan en esa
direccion corren el riesgo de estar
obrando en vano.

Deslumbrada por el hecho de que,
para hacernos santos, el Sefior quiera
contar con los rasgos personales de
cada uno, rezaba una mujer sencilla:
«Haznos vivir nuestra vida, no como
un juego de ajedrez en el que todo se
calcula, no como un partido en el que
todo es dificil, no como un teorema
que nos rompe la cabeza, sino como
una fiesta sin fin donde se renueva el
encuentro contigo, como un baile,
como una danza entre los brazos de

tu gracia»".

Musculos que se flexionan en
cualquier direccion

Uno de los indicadores de una buena
forma fisica es que los musculos



tienen una gran elasticidad. A base
de ejercicios de estiramiento y de un
buen cuidado de las articulaciones, el
cuerpo puede alcanzar posiciones
incluso dificiles de imaginar.
Mantener esta flexibilidad muscular
ayuda a evitar problemas causados
por malas posturas continuadas y
reduce la probabilidad de lesionarse.
Algo analogo sucede con las virtudes
en la vida espiritual, y por eso san
Josemaria solia decir que «la
santidad tiene la flexibilidad de los
musculos sueltos»™”. En ese sentido,
explica, del mismo modo que a veces
el amor de Dios nos llevara a
esforzarnos por hacer algo que nos
cuesta, otras veces nos llevara a
optar por algo mas comodo y a
agradecérselo.

No es casualidad que la palabra
«virtud» provenga del latin virtus,
que significa capacidad o fuerza,
precisamente como los musculos. Las
virtudes, en la medida en que han



pasado a formar parte de nosotros,
no solo nos permiten realizar los
actos buenos con gusto y facilidad,
sino que nos hacen flexibles para
adoptar la direccion que pueda
requerir cada circunstancia. Es
verdad que las virtudes nos llevan a
hacer las cosas de manera ordenada;
pero, mas profundamente, nos llevan
a ser nosotros mismos ordenados,
aunque en alguna circunstancia
pueda no parecerlo externamente, o
no sea oportuno concretarlo en una
determinada manera.

Se cuenta que san Carlos Borromeo,
siendo un joven obispo, tenia fama
de ser una persona muy austera, que
comia y bebia solo pan y agua, en las
cantidades indispensables; sin
embargo, si eso favorecia la relacion
con algunos, no tenia problema en
tomar vino con la frecuencia que
fuera necesaria™". «Si los cristianos
actudramos de otro modo —
apostillaba el fundador del Opus Dei



—, correriamos el riesgo de
volvernos tiesos, sin vida, como una
mufieca de trapo»"?. Precisamente
una de las cosas que mas llama la
atencion de las mufiecas de trapo es
que no pueden dejar de sonreir. A
todos nos gusta estar rodeados de
personas alegres, pero porque lo son
libremente, en el momento adecuado
y con la medida adecuada, no porque
han llegado a incorporar
mecanicamente un determinado
comportamiento.

San Francisco de Sales, muy al
principio de su correspondencia con
la que un dia seria santa Juana de
Chantal, la ponia en guardia contra
la posible falta de libertad de hija de
Dios hacia la que podia deslizarse,
incluso a través de sus anhelos de
vida cristiana. «Un alma que se ha
apegado al ejercicio de la meditacidn,
interrumpela, y la veras salir con
pena, ansiosa y asombrada. Un alma
que tiene verdadera libertad saldra



con rostro ecudnime y corazon
bondadoso al importuno que la ha
molestado, porque todo es uno, o
servir a Dios meditando, o servirle
soportando al projimo; ambas cosas
son voluntad de Dios, pero el
soportar al projimo es necesario en
este momento»"?,

«jSed valientes!», animaba el Papa
Francisco a un grupo de jovenes
polacos. «El mundo necesita vuestra
libertad de espiritu, vuestra mirada
confiada en el futuro, vuestra sed de
verdad, bondad y belleza»™. La
fuerza y la flexibilidad que nos
ganan las virtudes son como el
clamor del océano que insiste en
mostrarnos su novedad y su belleza;
ademas, manifiestan al Espiritu
Santo nuestra docilidad para que
Cristo se forme en nuestra alma de
una manera unica en la historia. No
es extrafio que el Catecismo nos



hable de las virtudes precisamente
en el capitulo sobre «la vocacion del
hombre»™": porque estamos
llamados a vivir esa vida divina,
estamos llamados a levantar la
mirada hacia el horizonte, como
aquellas aves costeras, confiados en

que Dios sostiene nuestra lucha.

" San Josemaria, Camino, n. 960.

 San Jerénimo, citado en Catena
Aurea, comentarios a Mt 5, 43-48.

B Mons. Fernando Ocdriz, Carta
pastoral 28-X-2020, n. 6.

“ Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
1803.

Bl Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

® San Josemaria, Camino, n. 947.



"' Santo Tomas de Aquino,
Comentario a la Etica a Nicémaco,
Libro II, leccién VI.

81 Aristételes, Etica a Nicomaco,
1105a-1105b.

T Sjerva de Dios Madeleine Delbrél,
“El baile de la obediencia”.

19 San Josemaria, Forja, n. 156.
Citado en mons. Fernando Ocariz,
Carta pastoral, 28-X-2020, n. 6.

M1 Cfr. carta de san Francisco de
Sales a la baronesa de Chantal, 14-
X-1604.

"2 Forja, n. 156.

131 San Francisco de Sales, carta a la
baronesa de Chantal, 14-X-1604.

U4 Francisco, Mensaje, 15-VIII-2018.

151 catecismo de la Iglesia Catdlica,
Tercera parte, Primera seccion.



Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/muy-
humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-
mejor-cada-uno/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/

	Muy humanos, muy divinos (XIX): Para dar lo mejor de cada uno
	Ser perfectos no es ser iguales
	La santidad es un traje a la medida
	Músculos que se flexionan en cualquier dirección


