opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XII): Lo que
verdaderamente
cuenta

El desafio de ser pobre de
espiritu viviendo en medio del
mundo.

03/03/2022

La medianoche esta al caer. Hace ya
un par de horas que el ruido se ha
trasladado de las calles al interior de
las casas. Ahora reina el silencio. Se
escuchan los pasos lentos de una
joven nazarena, visiblemente



encinta, que avanza tomando el
brazo de su esposo. Ambos buscan
casi a tientas el establo que les han
ofrecido para pasar la noche. Dios
esta por ver nacer a su Hijo en la
tierra. Fl, que todo lo puede, ha
decidido prepararle un sitio casi a la
intemperie. «La palabra divina se
volvid incapaz de hablar (...). ¢Quién
lo habria esperado? La Navidad es
celebrar a un Dios inédito, que
cambia nuestra logica y nuestras
expectativas (...). La Navidad de Jesus
no ofrece el calor seguro de la
chimenea, sino el escalofrio divino
que sacude la historia»"".

Aunque con el paso del tiempo el
recuerdo del portal de Belén haya
quedado como el de un lugar
acogedor, también desde el punto de
vista material, es probable que no
fuera tan calido como nos lo
imaginamos. ;/Qué pretendia Dios
con esta eleccion suya que
representamos de afio en afio en



nuestros hogares? Aquella noche,
José y Maria compartieron el tesoro
de la pobreza. Los padres de Jesus
fueron liberados de todo lo que podia
eclipsar la verdadera riqueza que
estaban por recibir. Pudiendo elegir
cualquier sitio, cualquier comodidad,
el Creador elige la privacion de todo
para mostrarnos qué es lo que
verdaderamente cuenta.

El Reino es de los pobres

«Aseguramos todo, salvo el buen
clima y el amor»: asi rezaba un cartel
a la entrada de una empresa de
seguros, en una ciudad en la que la
meteorologia cambia con mucha
frecuencia. Si no podemos decidir
qué tiempo va a hacer, aun menos
podemos garantizar el carifio de los
demas. No existe dinero suficiente en
el mundo para obligar a alguien a
amar con sinceridad. He aqui, pues,
una realidad que quizas pueda
ponernos un poco nerviosos, porque



no nos proporciona la seguridad que
experimentamos en otros ambitos.
Pero es necesario vivir con ese
«margen de error»: la preocupaciéon
por tener el control bloquea
cualquier intento de amar y de ser
amados; imposibilita la felicidad,
sencilla pero robusta, de quien
entrega y recibe gratuitamente.
«Bienaventurados los pobres de
espiritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos» (Mt 5,3): asi inicia Jesus el
Sermon de la montafia. E1 Maestro
ofrece la felicidad, en la tierra y en el
cielo, a quienes ponen su seguridad y
su riqueza en Dios.

La virtud de la pobreza —que no se
identifica con la pobreza material,
economica, que la Iglesia nos anima
a aliviar— forma parte de la
templanza: es una disposicion que
modera, es decir, que pone en su
lugar exacto nuestra relacion con los
bienes que Dios ha creado. El pobre
de corazon posee y disfruta de las



cosas sin ser poseido por ellas; evita
poner su seguridad en la
acumulacion de bienes; sabe detectar
en sl mismo esa tendencia que
tenemos a construir nuestra vida,
incluso de manera no tan consciente,
como si la felicidad dependiera
fundamentalmente de lo que
tenemos... Y eso, a pesar de aquella
advertencia de Jesus: «jAy de
vosotros los ricos, porque ya habéis
recibido vuestro consuelo!» (Lc 6,24).

Tras muchos afios dedicados a
escuchar a todo tipo de personas, san
Josemaria comentaba: «Cuando
alguno centra su felicidad
exclusivamente en las cosas de aqui
abajo —he sido testigo de verdaderas
tragedias—, pervierte su uso
razonable y destruye el orden
sabiamente dispuesto por el Creador.
El corazén queda entonces triste e
insatisfecho; se adentra por caminos
de un eterno descontento»™. La
pobreza nos permite darnos cuenta



de lo efimeras que son muchas
«seguridades» materiales, o de lo
superficial de ciertos momentos de
consuelo que no tocan el fondo del
alma. La pobreza de espiritu nos
permite, en fin, disfrutar
verdaderamente de la realidad,
porque nos conecta con lo sencillo,
con las personas, con Dios: con todo
lo que quiere ser, sin mas,
contemplado, y que sacia de este
modo nuestros deseos mas
profundos.

«Pobre de espiritu, ¢no significa
exactamente “hombre abierto a los
demas”, es decir, a Dios y al
préjimo?», se preguntaba san Juan
Pablo II, durante la visita que realizé
en 1980 a una favela de Rio de
Janeiro. «¢No es verdad que esta
bienaventuranza de los “pobres de
espiritu” encierra al mismo tiempo
una advertencia y una acusacion?
(...). “Ay de vosotros”: esa palabra
suena severa y amenazadoramente,



sobre todo en boca de ese Cristo que
acostumbraba a hablar con bondad y
mansedumbre»®. Es verdad, el
pecado ha trastocado nuestro deseo
de posesion, de modo que facilmente
deformamos nuestra relacion con los
bienes creados. La avidez por poseer
quizas se ve intensificada por una
cultura en la que el valor econémico
—manifestado a su vez en estatus
social o en imagen ante los demas—
ha llegado a ser a veces la fuente
ultima de valor. Nuestra cultura
tiende a hacernos pensar que la
prosperidad y el confort son la clave
de la felicidad. Y, sin embargo, todos
nos damos cuenta de que la
verdadera alegria de una persona se
mide mads bien por la profundidad y
la autenticidad de sus relaciones con
los demas. Esa es la riqueza del
pobre de corazon; a su lado, la
soledad de quien vive rodeado de
lujo aparece muchas veces como una
dramatica pobreza.



Una armonia que cada uno
debe encontrar

Afo 1968. En el marco de una
entrevista sobre el lugar de la mujer
en la sociedad, la periodista pregunta
a san Josemaria por la virtud de la
pobreza: quiere saber como vivirla y
transmitirla desde la vida del hogar.
La respuesta parte de una premisa
bien nitida: «Quien no ame y viva la
virtud de la pobreza no tiene el
espiritu de Cristo. Y esto es valido
para todos: tanto para el anacoreta
que se retira al desierto, como para el
cristiano corriente que vive en medio
de la sociedad humana»". Es decir,
que personas externamente muy
distintas, como una que se retira al
desierto y otra que trabaja en el
ajetreo de la ciudad, pueden vivir la
virtud de la pobreza con un
auténtico espiritu cristiano. Sin
embargo, mientras que «desierto»
parece decir «pobreza» desde todos
los angulos, ¢como puede ser pobre



alguien que vive en medio de los
bienes del mundo? ;Qué modelo
puede seguir?

San Josemaria se detiene a
desarrollar la cuestion con detalle.
En un primer momento, identifica
dos aspectos en nuestra relacion con
las cosas materiales: dos polos,
aparentemente contrarios, que es
preciso conciliar. Por un lado, la
necesidad de una «pobreza real, que
se note y se toque —hecha de cosas
concretas—, que sea una profesion
de fe en Dios, una manifestacién de
que el corazon no se satisface con las
cosas creadas, sino que aspira al
Creador». Por otro lado, la
naturalidad con que un cristiano
debe ser «uno mas entre sus
hermanos los hombres, de cuya vida
participa, con quienes se alegra, con
los que colabora, amando el mundo y
todas las cosas buenas que hay en el
mundo, utilizando todas las cosas
creadas para resolver los problemas



de la vida»"'. En estas palabras
queda planteado el desafio de la
pobreza de espiritu en medio del
mundo: estar despegado de las cosas
y, al mismo tiempo, amarlas como
regalos de Dios para compartir entre
los hombres. Pero la pregunta sigue
en pie: ;,como orientarnos en este
empeno?

Si miramos la vida de Cristo como
nos la muestran los evangelios, no
vemos en él un abandono absoluto
de los bienes. Vemos mas bien que,
siendo de una posicion modesta, ni
rico ni pobre, los utiliza de una
manera equilibrada, virtuosa,
perfecta. Jesus era conocido en el
pueblo porque se ganaba el sustento
con la profesion que ejercia junto a
su padre (cfr. Mt 13,55); tenia una
tunica buena (cfr. Jn 19,23); algunas
reuniones sociales a las que acudia
eran generosas, hasta el punto de
que, para acusarlo, lo calificaron de
comedor y bebedor (cfr. Mt 11,19); e



invito a varias personas de buena
posicién econdmica —Mateo,
Zaqueo, José de Arimatea y otros— a
abrirse al Reino de Dios. Por otro
lado, es clara también su
predileccion, tanto en su actividad
diaria como en su predicacion, por
quienes materialmente no tenian
nada: pone a la viuda pobre como
ejemplo de relacion con Dios, en
comparacion con los ricos (cfr. Lc
21,1-4); cuenta como el pobre Lazaro
llega al seno de Abraham, mientras
que el rico que vivia a su lado se
queda fuera (Lc 16,19-23); dice
claramente que «es mds facil a un
camello pasar por el ojo de una
aguja, que a un rico entrar en el
Reino de Dios» (Mt 19,24); aconseja a
sus discipulos no llevar a su mision
nada que no sea imprescindible (cfr.
Lc 10,4-11); y él mismo nace en una
gruta ajena, y sera sepultado en un
sepulcro ajeno. Jesus vive libre de
ataduras materiales y, al mismo
tiempo, disfruta de los bienes



creados. No es una cuestion de
equilibrio —compromiso inestable
entre dos polos— sino de armonia: la
belleza de la forma lograda. Y esta
armonia la encontramos en
Jesucristo.

Pero no existen recetas universales:
«Lograr la sintesis entre esos dos
aspectos es —en buena parte—
cuestion personal, cuestion de vida
interior, para juzgar en cada
momento, para encontrar en cada
caso lo que Dios nos pide. No quiero,
pues, dar reglas fijas»'®. Existe, en
efecto, el peligro de uniformar, la
posibilidad de dejarse llevar por la
tentacion de elaborar una lista de
estandares para, engafiosamente,
estar seguros de que vivimos una
virtud. Sin embargo, ese tipo de
planteamientos olvida el papel
indispensable de la prudencia, sin el
que las virtudes sencillamente no
pueden existir. Por eso, no se trata de
guiarse tanto por «reglas teoricas»



COMO por «esa voz interior, que nos
advierte que se estd infiltrando el
egoismo o la comodidad indebida»"".
Lo importante, sefialaba en otro
momento san Josemaria, «no se
concreta en la materialidad de
poseer esto o de carecer de lo otro,
sino en conducirse de acuerdo a la
verdad que nos ensefia nuestra fe
cristiana: que los bienes creados solo
son eso, medios»®. Por ejemplo,
respecto de la elegancia en el vestir,
aconsejaba algo que puede ser
aplicable a otros campos de la vida
ordinaria: «Debes ir vestido de
acuerdo con el tono de tu condicidn,
de tu ambiente, de tu familia, de tu
trabajo... como tus comparfieros, pero
por Dios»". Finalmente, aportaba
frecuentes sugerencias que cada uno
podia aplicar a sus propias
circunstancias: no crearse
necesidades, cuidar lo que se tiene,
prescindir de algo durante una
temporada, dar lo mejor a los demas,
aceptar con alegria las



incomodidades, no quejarse si falta
algo... y tantas otras cosas pequefias
que cada uno puede descubrir en un
camino de oracion.

Amor al mundo y solidaridad

San Josemaria experimento la
pobreza material en varios
momentos de su vida"”. Ademas,
procurd mantener ciertas
costumbres personales para asegurar
su espiritu de pobreza, aunque no las
consideraba aplicables a todos los
fieles de la Obra. Por lo demas, era
consciente de que Dios lo llamaba a
transmitir un espiritu de santidad en
medio del mundo, no fuera de él. Por
lo que, aun cuando otras personas
estuvieran llamadas a gestos
radicales de abandono de lo material
como testimonio de la suprema
riqueza de Dios, estaba convencido
de que algo especifico de los
cristianos corrientes seria
convertirse en «testimonio explicito



de amor al mundo» y de «solidaridad
con los hombres»™",

En el verano de 1974 tuvo una
reunion con varios matrimonios en
Lima. Aquel encuentro era una
sorpresa, pues el fundador del Opus
Dei habia estado indispuesto los dias
anteriores. «Padre, a mi me gusta
que mi familia viva con cierto
confort», empezo diciendo un
asistente, como preambulo para
preguntarle como vivir la pobreza en
ese contexto. «Una cosa es que vivas
con cierto confort, y otra cosa es que
hagas un alarde de lujo», respondio
san Josemaria. «La segunda parte no
la veria bien; la primera, si. jMas!,
tienes el deber de procurar a los
tuyos ese cierto confort (...). Portate
como un buen marido, como un
buen padre, y sé generoso con tu
mujer y con tus hijos. Y después, no
hagas alarde de lujo, fastidiate un
poco y ayuda a los demas»"?. Aqui se
delinea el que puede ser un



itinerario de pobreza en medio del
mundo, amando los bienes que nos
ha dado Dios: generosidad sin lujo,
incomodarse personalmente para
ejercitarnos en esta virtud, ayudar a
los que lo necesitan.

También en otra ocasion, san
Josemaria ponia como ejemplo a una
mujer que conocia, de avanzada
edad, que vivia la virtud de la
pobreza en medio de una vida sin
apuros economicos: «Esta persona de
la que os hablo ahora, residia en una
casa de abolengo, pero no gastaba
para si misma ni dos pesetas al dia.
En cambio, retribuia muy bien a su
servicio, y el resto lo destinaba a
ayudar a los menesterosos, pasando
ella misma privaciones de todo
género. A esta mujer no le faltaban
muchos de esos bienes que tantos
ambicionan, pero ella era
personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo»™.



La virtud de la pobreza vivida en
medio de las ciudades supone la
preocupacion efectiva por quien
pasa apuros economicos. «La oracion
a Dios y la solidaridad con los pobres
y los que sufren son inseparables»,
sefiala el Papa Francisco. «Para
celebrar un culto que sea agradable
al Sefior, es necesario reconocer que
toda persona, incluso la mas
indigente y despreciada, lleva
impresa en si la imagen de Dios (...).
El encuentro con una persona en
condicion de pobreza siempre nos
provoca e interroga. ¢Como podemos
ayudar a eliminar o al menos aliviar
su marginacion y sufrimiento?
¢Como podemos ayudarla en su
pobreza espiritual?»"*. Estas
preguntas interpelan de manera
especial a los cristianos que quieren
llevar a Cristo a los ambientes
profesionales, en donde tanto se
puede hacer por ayudar a los demas.
Por eso san Josemaria insistia en que
«tenemos la obligacion de procurar



que cada dia haya en el mundo
menos pobres (...). La riqueza la da el
trabajo, hijos mios, la
especializacion, la promocion
profesional, y la Obra esta fundada
en el trabajo»".

kK K

«Tened en muy poco lo que habéis
dado, pues tanto habéis de
recibir»""® dice santa Teresa de Jesus.
La virtud de la pobreza nos permite
ser felices en cualquier
circunstancia; también cuando nos
falta lo necesario. Ser pobres de
espiritu significa que no ponemos la
confianza en los bienes que podemos
controlar, sino en Dios y, a través de
él, en los demas. «Libres para amar:
este es el sentido de nuestro espiritu
de pobreza, austeridad y
desprendimiento»"”. Entrar en ese
espacio de libertad, en el que ya solo
nos importa lo unico necesario (cfr.
Lc 10,42), 1o que verdaderamente



cuenta, es quedarse con la mejor
parte, que no nos sera quitada.

™M Francisco, Audiencia, 19-XII-2018.

) San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
118.

¥ San Juan Pablo II, Discurso, 2-
VII-1980.

) San Josemaria, Conversaciones, n.
110.

®l Ibid.

) conversaciones, n. 110.
" Ibid., n. 111.

8! Amigos de Dios, n. 118.

O Ibid., n. 122.



1% Como botén de muestra se pueden
mencionar la quiebra del negocio de
su padre cuando era un adolescente,
los durisimos afios de la guerra civil
espafiola, y las penurias materiales
cuando llegé a Roma.

M conversaciones, n. 110.

21 San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 25-VII-1974.

"3 Amigos de Dios, n. 123.
U4 Francisco, Mensaje, 15-XI-2020.

51 San Josemaria, notas de una
reunion familiar, 24-IV-1967.

18] Santa Teresa, Camino de
perfeccion, 33, 2.

"I Mons. F. Océriz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, n. 8.

Andrés Cardenas M.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/muy-
humanos-muy-divinos-xii-lo-que-
verdaderamente-cuenta/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/
https://opusdei.org/es-uy/article/muy-humanos-muy-divinos-xii-lo-que-verdaderamente-cuenta/

	Muy humanos, muy divinos (XII): Lo que verdaderamente cuenta
	El Reino es de los pobres
	Una armonía que cada uno debe encontrar
	Amor al mundo y solidaridad


