
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (X): La
música que viene de
Dios, canto y música
en la liturgia

La música ha tenido siempre un
lugar central en la liturgia
cristiana. Como el silencio, es
un lenguaje que necesitamos
para entrar en sintonía con la
belleza de Dios, para descubrir
su presencia. Caen las prisas,
caen los cálculos, como siempre
que se trata de amor: cantamos
porque queremos tener tiempo
para Dios.



21/11/2016

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Cantaré al Señor,
gloriosa es su victoria»[1]. Sin
solución de continuidad, la liturgia
de la Vigilia Pascual une este canto
con el relato del paso de Israel a
través del mar Rojo: la música, llena
de alegría, surge espontánea al tocar
la cercanía de Dios. El portento de las
aguas divididas se convirtió, para el
Pueblo elegido, en emblema de esa
cercanía de Dios: los salmos se hacen
eco de él con frecuencia[2]. En el
tiempo de la Iglesia, este evento nos
habla del bautismo, de la Cruz, del
cielo… Nos habla de nuestra vida, y
de la Vida que Dios nos tiene
preparada en la otra orilla, que «no
es un sencillo embellecimiento de
esta vida actual: ella supera nuestra
imaginación, porque Dios nos



sorprende continuamente con su
amor y con su misericordia»[3].

Ante «el Dios de las sorpresas»[4], un
Dios que siempre hace nuevas las
cosas[5], «sobran las palabras,
porque la lengua no logra
expresarse; ya el entendimiento se
aquieta. No se discurre, ¡se mira! Y el
alma rompe otra vez a cantar con
cantar nuevo, porque se siente y se
sabe también mirada amorosamente
por Dios, a todas horas»[6]. Ante el
Dios que nos sorprende con su
novedad, brotan espontáneas la
alabanza y la adoración: el canto y el
silencio. Uno y otro están
profundamente emparentados,
porque expresan lo que las meras
palabras no logran decir. Por eso, la
liturgia los reserva para sus
momentos más sublimes. «Canta la
Iglesia –se ha dicho– porque hablar
no sería bastante para su plegaria. –
Tú, cristiano –y cristiano escogido–,



debes aprender a cantar
litúrgicamente»[7].

Un cántico nuevo

Humanamente irresoluble. Así era la
situación del Pueblo elegido,
acorralado entre el Mar Rojo y el
ejército egipcio. Por delante, la
barrera del mar; a sus espaldas, la
fuerza beligerante de las armas.
«Decía el enemigo: “Los perseguiré y
alcanzaré, repartiré el botín, se
saciará mi codicia, empuñaré la
espada, los agarrará mi mano”»[8].
Así se encuentra también la Iglesia,
tantas veces, asediada por quienes
querrían borrarla de la faz de la
tierra, o vaciarla al menos de su
carácter sobrenatural.

Pero Dios está con nosotros, como
estaba con los israelitas. Ante los
imposibles humanos, brilla su gloria
por contraste con la potencia del
Faraón y de los faraones de la
historia: de modos inesperados, el



mar se aparta y nos abre el paso, y se
cierra de nuevo ante el enemigo.
«Sopló tu aliento y los cubrió el mar,
se hundieron como plomo en las
aguas formidables»[9].

La narración sagrada no desvela los
pensamientos de Israel, mientras
cruzaban el mar por camino seco,
con murallas de agua a derecha e
izquierda. Solo al final, la Biblia
vuelve su mirada sobre los israelitas
para mostrar su reacción. «Temió el
Pueblo al Señor, y creyó en el Señor y
en Moisés su siervo. Entonces Moisés
y los hijos de Israel entonaron este
canto al Señor: Cantaré al Señor,
gloriosa es su victoria»[10]: temor y
renovada fe en Dios, que se desborda
en el primer canto nuevo[11] del que
la Escritura da noticia.

No conocemos esa música. Nadie
pudo recogerla de ningún modo y
tampoco la tradición oral la ha hecho
llegar hasta nosotros. Pero debió ser



sincera: brotaba de un profundo
agradecimiento, expresaba un hondo
sentido de adoración. Debió ser
sobrecogedora: cualquier testigo
externo habría podido tocar la
presencia de Dios en aquel canto,
como la tocaron quienes lo
entonaron.

Tras este episodio, los israelitas
encontrarán más dificultades en el
desierto. Primero, las aguas amargas
de Mará, que se vuelven dulces en
virtud del madero, figura de la
Cruz[12]; después, el rigor del
desierto de Sin, que el Señor palia
con el maná y las codornices; las
aguas de Masá y Meribá... Dios salía
siempre al paso de las dificultades y
el pueblo renovaba su cantar. La
esperanza era llegar al momento en
el que todo sería ya canto nuevo.

La venida de Cristo ha inaugurado la
salvación definitiva: «La salvación
viene de nuestro Dios que se sienta



sobre el trono, y del Cordero»[13]. El
canto nuevo, que ya no pasa, se ha
empezado a entonar. A la vez, sin
embargo, esperamos el momento en
el que sea pleno, tal como nos lo
presenta el Apocalipsis[14]. En cierto
modo, la Iglesia ha llegado ya a la
tierra Prometida, pero continúa su
peregrinación por el desierto: por
eso en la liturgia habla de sí misma
como «peregrinans in terra»[15]. En
realidad, “nuevo”, en el lenguaje
bíblico, «no indica tanto la novedad
exterior de las palabras, cuanto la
plenitud última que sella la
esperanza. Así pues, se canta la meta
de la historia, en la que por fin
callará la voz del mal (…). Pero
después de este aspecto negativo se
presenta, con un espacio mucho
mayor, la dimensión positiva, la del
nuevo mundo feliz que está a punto
de llegar»[16].

La música del cielo, en la tierra



Cuando el Cordero «recibió el libro,
los cuatro vivientes y los veinticuatro
ancianos se postraron (…); tenían
cítaras y copas de oro llenas de
perfume, que son las oraciones de los
santos. Y cantan un cántico
nuevo»[17]. La Sagrada Escritura no
se ahorra, en su sobriedad, la
mención del canto en el cielo. Es
lógico que lo haga, porque «Dios no
es soledad, sino amor glorioso y
gozoso, difusivo y luminoso»[18]. La
imaginación puede sugerirnos la
música que acompañó a la Virgen
cuando la Trinidad Beatísima la
recibió en el cielo. Ejércitos de
ángeles esperan a su Reina que está
por llegar en cuerpo y alma. La
música es solemne; rebosa afecto,
alegría, el delicado equilibrio de la
belleza. La Virgen aparece,
esplendorosa, y el Hijo, que ha
introducido la humanidad en el seno
de la Trinidad, recibe a su Madre.



La liturgia terrena, también cuando
no alcanzamos a percibir toda su
belleza, quizá por las circunstancias
externas o por las nuestras propias,
es «el culto del templo universal que
es Cristo resucitado, cuyos brazos
están extendidos en la cruz para
atraer a todos en el abrazo del amor
eterno de Dios. Es el culto del cielo
abierto»[19]. Por eso los prefacios de
la Misa terminan siempre invitando
a todos a cantar el Sanctus junto a los
ángeles y los santos. En el Sanctus la
tierra y el cielo se unen: «nos
asociamos llenos de gratitud a este
cantar de todos los siglos, que une
cielo y tierra, ángeles y
hombres»[20]. «Yo aplaudo y ensalzo
con los Ángeles, decía San Josemaría;
no me es difícil, porque me sé
rodeado de ellos, cuando celebro la
Santa Misa. Están adorando a la
Trinidad»[21].

Ciertamente, en el relato del anuncio
de los ángeles a los pastores, «Lucas



no dice que los ángeles cantaran. Él
escribe muy sobriamente: el ejército
celestial alababa a Dios diciendo:
“Gloria a Dios en el cielo...” (Lc 2,
13s). Pero los hombres siempre han
sabido que el hablar de los ángeles es
diferente al de los hombres; que
precisamente esta noche del mensaje
gozoso ha sido un canto en el que ha
brillado la gloria sublime de Dios.
Por eso, este canto de los ángeles ha
sido percibido desde el principio
como música que viene de Dios, más
aún, como invitación a unirse al
canto, a la alegría del corazón por ser
amados por Dios»[22].

Este es el marco en el que se inscribe
la rica creatividad musical de la
liturgia, que empezó a desarrollarse
con la oración de Israel: el esfuerzo
por entrar en sintonía con la belleza
de Dios, por asomarnos al cielo. «La
liturgia es tiempo de Dios y espacio
de Dios, y nosotros debemos entrar
allí, en el tiempo de Dios, en el



espacio de Dios y no mirar el reloj.
La liturgia es precisamente entrar en
el misterio de Dios; dejarnos llevar al
misterio y estar en el misterio»[23].
San Josemaría escribía, en esa misma
línea, que en la Santa Misa «deberían
pararse los relojes»[24]: ante Dios no
cabe un planteamiento meramente
instrumental, pragmático. «La
aparición de la belleza, de lo
hermoso, nos hace alegres sin tener
que preguntarnos por su utilidad. La
gloria de Dios, de la que proviene
toda belleza, hace saltar en nosotros
el asombro y la alegría»[25].

Al alcance de todos

La participación de cada uno en el
canto litúrgico manifiesta también el
cariño, el «sentido del misterio»[26]
que nos lleva a poner entre
paréntesis los criterios de eficacia
propios de otros contextos. Sin dejar
de atender a las circunstancias
profesionales y familiares de todos,



muchas veces se puede dar a la
celebración litúrgica ese toque que
ayuda, de un modo concreto, a
adorar a Dios. Quizá en esto iremos a
contracorriente de una cultura
pragmatista de la que todos somos
hijos; pero también así, dando a la
liturgia su tiempo, con el resplandor
sencillo de nuestra fe, llevamos el
mundo a Dios: le hacemos presente
en la ajetreada vida moderna, que no
sabe tener tiempo para Él. «¿No es
raro que muchos cristianos,
pausados y hasta solemnes para la
vida de relación (no tienen prisa),
para sus poco activas actuaciones
profesionales, para la mesa y para el
descanso (tampoco tienen prisa), se
sientan urgidos y urjan al Sacerdote,
en su afán de recortar, de apresurar
el tiempo dedicado al Sacrificio
Santísimo del Altar?»[27] La fe «es
amor y por ello crea poesía y crea
música»[28]: si nuestra fe es viva,
también sabremos parecernos en
esto a los primeros cristianos, a



quienes san Pablo animaba a cantar
y celebrar al Señor con todo el
corazón[29].

No es, pues, la música litúrgica una
cuestión de sensiblería o de
esteticismo: es cuestión de amor, de
querer «tratar a Dios con ternura de
corazón»[30], y no «de una manera
oficial y seca, con una fe que no tiene
vibración»[31]. Del mismo modo que
echaríamos en falta la música en un
momento festivo de la vida, es
natural que queramos dar ese realce
a la liturgia. A veces, en la
celebración cotidiana, bastará un
canto breve, piadoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. En las fiestas, en función de las
aptitudes de los fieles, la música
adquirirá un mayor protagonismo,
cantando algunas partes de la Misa –
el Gloria, el Sanctus, etc.– y
sirviéndose quizá del
acompañamiento del órgano.



A lo largo de los siglos, la Iglesia ha
formado una preciosa tradición de
música sacra. La novedad del culto
cristiano empujó a buscar formas
poéticas y musicales nuevas que
expresaran cómo la oración se
elevaba a niveles inusitados:
«Corresponde a los hombres cantar 
Salmos, pero cantar himnos
corresponde a los Ángeles y a
aquellos que llevan una vida como la
de los Ángeles»[32]. Así, en la liturgia
romana destaca el gregoriano como
canto propio[33], con el que podemos
orar durante la celebración de la
Santa Misa: por ejemplo, el Misal
Romano de altar ofrece las notas
para poder cantar el Per ipsum al
final de la Plegaria Eucarística, así
como otras oraciones.

Dentro del gran repertorio de música
sacra cristiana, se encuentran cantos
a la altura de todas las sensibilidades
y capacidades: desde melodías
sencillas hasta complejas polifonías.



También hay cantos de factura más
reciente que, desde la propia
identidad cultural, saben poner
música al misterio de Dios. Tanto las
piezas más tradicionales como las
modernas se encuentran en libros
publicados para la ayuda de los
fieles; también se pueden realizar
recopilaciones de los cantos más
adecuados a cada lugar.

Es este un campo prometedor
también para las personas con más
preparación musical: el esfuerzo por
volcar su creatividad en hacer más
luminoso el culto les hará también
más generosos con Dios, porque
dedicando ese tiempo al Señor y a los
demás están ofreciendo el sacrificio
de Abel[34]. En todo caso, vale la
pena poner aquí al menos la ilusión
con que se prepara, por ejemplo, la
celebración de un cumpleaños:
aprendiendo y ensayando cantos que
pertenecen a la cultura cristiana,
expresan una auténtica sensibilidad



litúrgica y dan cauce a nuestra
oración. En efecto, en la liturgia
estamos con Dios, y a Dios le gusta
que cantemos, porque a veces con
hablar no basta.

El lenguaje de la adoración

La música, en la liturgia, no es un
mero acompañamiento u
ornamentación; tampoco es la
interpretación de un tema religioso
que llama la atención sobre sí
misma: en uno y otro caso, la música
discurriría en paralelo con la
celebración, cuando se trata en
cambio de que sea una misma cosa
con ella[35]. La verdadera música
litúrgica es ella misma oración, es
ella misma liturgia; no nos dispersa,
no se limita a darnos una alegría
sensible o un placer estético: nos
recoge, nos mete en el misterio de
Dios. Nos lleva a la adoración, que
tiene en el silencio uno de sus
lenguajes privilegiados: «el silencio –



nos recuerda el Papa– custodia el
misterio»[36]. Si la música es de Dios,
no competirá con el silencio: nos
llevará hacia el silencio verdadero, el
del corazón.

Los instantes de silencio que prevé la
liturgia –antes de iniciar la Misa, en
el acto penitencial, en los mementos,
en la consagración, etc.– son
invitaciones a recogernos en
adoración. Nos preparan para el
momento de la comunión, porque
«para comulgar verdaderamente con
otra persona debo conocerla, saber
estar en silencio cerca de ella,
escucharla, mirarla con amor. El
verdadero amor y la verdadera
amistad viven siempre de esta
reciprocidad de miradas, de silencios
intensos, elocuentes, llenos de
respeto y veneración, de manera que
el encuentro se viva profundamente,
de modo personal y no
superficial»[37].



«Tú, yo, ¿adoramos al Señor?», nos
pregunta el Papa, dirigiéndonos
hacia el centro íntimo de la liturgia,
que será nuestro cielo. «¿Acudimos a
Dios solo para pedir, para agradecer,
o nos dirigimos a él también para
adorarlo? Pero, entonces, ¿qué
quiere decir adorar a Dios? Significa
aprender a estar con él, a pararse a
dialogar con él, sintiendo que su
presencia es la más verdadera, la
más buena, la más importante de
todas (…); adorar al Señor quiere
decir que estamos convencidos ante
él de que es el único Dios, el Dios de
nuestra vida, el Dios de nuestra
historia»[38].

Carlos Ayxelà

[1] Ex 15,1.

[2] Cfr. Sal 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).



[3] Francisco, Ángelus, 10-XI-2013.

[4] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 20-I-2014.

[5] Cfr. Ap 21,5.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios,
307.

[7] San Josemaría, Camino, 523.

[8] Ex 15,9.

[9] Ex 15,10.

[10] Ex 14,31 - 15,1.

[11] Cfr. Sal 32 (33); 39 (40); 95 (96);
97 (98); 143 (144); 149.

[12] Cfr. Ex 14,22-25.

[13] Ap 7,10.

[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Misal Romano, Plegaria
eucarística III.



[16] Benedicto XVI, Audiencia, 26-
I-2006. Cfr. Sal 143 (144).

[17] Ap 5,8-9.

[18] Benedicto XVI, Homilía, 19-
II-2012.

[19] Benedicto XVI, Audiencia, 3-
X-2012.

[20] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2010.

[21] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 89.

[22] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2010.

[23] Francisco, Homilía, 10-II-2014.

[24] San Josemaría, Forja, 436.

[25] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2010.



[26] Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 49.

[27] Camino, 530.

[28] Benedicto XVI, Audiencia, 21-
V-2008.

[29] Cfr. Ef 5,19; Col 3,17.

[30] Amigos de Dios, 167.

[31] Forja, 930.

[32] Orígenes, Sel. in psalmos, en Sal
119 [118],71.

[33] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum concilium (4-XII-1963),
116.

[34] Cfr. Misal Romano, Plegaria
Eucarística I; Cfr. Gen 4,4.

[35] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 112.



[36] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 20-XII-2014.

[37] Benedicto XVI, Homilía, 7-
VI-2012.

[38] Francisco, Homilía, 14-IV-2013.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/musica-y-
canto-belleza-liturgia-misa/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/
https://opusdei.org/es-uy/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/
https://opusdei.org/es-uy/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/

	El tiempo de una presencia (X): La música que viene de Dios, canto y música en la liturgia

