
opusdei.org

Muchas historias,
una Navidad

¿Cuál es el origen de nuestras
tradiciones navideñas? Para
“recuperar el sentido cristiano
de estas fechas” -como pide el
Prelado en su carta-, puede ser
útil conocer el origen de
costumbres como el árbol o el
belén. Recordamos algunas.

01/01/2012

LA CORONA DE ADVIENTO

La corona de adviento está
compuesta por cuatro velas con



ramas vegetales, que se van
encendiendo, una a una, en las
cuatro semanas que preceden a la
Navidad.

La corona de adviento encuentra sus
raíces en las costumbres
precristianas de los pueblos del
norte, entre los siglos IV y VI.
Durante el frío y la oscuridad de
diciembre, colectaban coronas de
ramas verdes y encendían fuegos
como señal de esperanza en la
venida de la primavera.

En el siglo XVI católicos y
protestantes alemanes comenzaron a
utilizar este símbolo durante el
Adviento: aquellas costumbres
primitivas contenían una semilla de
verdad que ahora podía expresar la
Verdad suprema: Jesús es la Luz que
ha venido, que está con nosotros y
que vendrá con gloria. Las velas
anticipan la venida de la luz en la
Navidad: Jesucristo.



La corona está llena de símbolos: la
luz recuerda la salvación; el verde, la
vida; su forma redonda, la eternidad,
etc.

LA FECHA: EL 25 DE DICIEMBRE

En un primer momento, durante los
siglos I y II después de Cristo, los
cristianos no celebraban el
nacimiento de Jesús. Se sabía cuándo
había muerto, en la Pascua Judía,
pero no cuándo había nacido. Sin
embargo, en el siglo III existen los
primeros testimonios de que la fiesta
del Nacimiento de Cristo era
celebrado por la Iglesia, todavía
clandestina, el día 25 de diciembre.

Como en otros casos, los primeros
cristianos aprovecharon festividades
paganas para celebrar su fe. En el
caso de la Navidad, en torno al 25 de
diciembre las civilizaciones
precristianas celebraban el solsticio
de invierno, en la que la luz volvía de
nuevo y se acababan las tinieblas.



Aunque es una época de frío y de
noches largas, se sabe que la vida
vuelve de nuevo a empezar.

Por su parte, los romanos celebraban
del 17 al 24 de diciembre las 
Saturnalia, unas fiestas dedicadas al
dios Saturno. En la época imperial, a
partir de los siglos I y II, se instauró
el 25 de diciembre como el día del
nacimiento del “Sol invicto”,
divinidad que estaba representada
por un recién nacido. Era un día de
fiesta, nadie trabajaba, incluso los
esclavos tenían fiesta.

Pronto, la ya gran comunidad de
cristianos romana -que aún vivían en
clandestinidad- aprovechó esa fecha
tan celebrada en la sociedad romana
para celebrar el nacimiento de Jesús,
del que no conocían la fecha.

La difusión de la celebración
litúrgica de la Navidad fue rápida.
Tras las persecuciones de
Diocleciano, en 354, se fijó



oficialmente la fecha del Nacimiento
de Cristo. En el siglo V puede
considerarse que la Navidad era una
fiesta universal, ya que por entonces
la Iglesia no estaba dividida.

También los pueblos del Norte de
Europa celebraban una serie de
fiestas en torno al solsticio, en honor
a dioses como Thor, Odin o Yule,
razón por la que a los
evangelizadores no les costó adaptar
las fiestas paganas a la Navidad.

MISA DEL GALLO

En el siglo V, el Papa Sixto III
introdujo en Roma la costumbre de
celebrar en Navidad una vigilia
nocturna, a medianoche, “mox ut
gallus cantaverit” (“en cuanto canta
el gallo”). La misa tenía lugar en un
pequeño oratorio, llamado “ad
praesepium” (“junto el pesebre”),
situado detrás del altar mayor de la
Basílica paleocristiana de San Pedro.



La celebración Eucarística de esta
Noche Santa, comienza con una
invitación instante y urgente a la
alegría: “Alegrémonos todos en el
Señor –dicen los textos de la liturgia-,
porque nuestro Salvador ha nacido
en el mundo”. El tiempo litúrgico de
Navidad se prolonga hasta el
domingo del Bautismo del Señor, el
domingo que sigue al día de la
Epifanía.

LOS BELENES

Un belén es la representación
doméstica del misterio de la
Natividad de Jesús. La costumbre
surgió cuando en la Navidad de 1223,
en Italia, San Francisco de Asís
participaba en la misa dentro de una
cueva en la localidad de Greccio. En
ella, tras haber pedido permiso al
Papa Honorio III, había instalado un
pesebre con una imagen en piedra
del Niño Jesús y un buey y un asno
vivos.



Esta representación de Greccio fue el
punto de partida de un fenómeno
extraordinario de difusión del culto
de la Natividad. Desde el mismo siglo
XIII, la elaboración de belenes se
difundió por Italia. Los frailes
franciscanos imitaron a su fundador
en las iglesias de los conventos
abiertos en Europa. Esta costumbre
se propagó por toda Europa durante
los siglos XIV y XV.

En la actualidad, el belenismo tiene
un gran éxito principalmente en
Italia, España, Italia e
Hispanoamérica. En Francia, tras la
Revolución Francesa en que fueron
prohibidas las manifestaciones
navideñas, en la zona de Provenza
surgieron con mucha fuerza. Incluso
las comunidades protestantes,
aunque no hagan belenes en las
casas, sí conservan la tradición de
representar “belenes vivientes”, con
niños.



EL ÁRBOL DE NAVIDAD

Es otra tradición precristiana que ha
adquirido un significado
profundamente cristiano. Muchas
tradiciones, todas de procedencia
nórdica, reclaman la costumbre del
árbol de Navidad, aunque ninguna es
fiable, por lo que su origen se pierde
en la noche de los tiempos.

Los antiguos pobladores de
Centroeuropa y Escandinavia
consideraban a los árboles seres
sagrados. Así, en la época del
solsticio de invierno, adornaban el
árbol más alto y poderoso del bosque
con luces y con frutos (manzanas,
por ejemplo), creyendo que sus
raíces llegaban al reino de los dioses,
donde se encontraban Thor y Odin. 

Según la tradición, el cristianismo
dio una lectura más profunda a esta
costumbre. Se cuenta que San
Bonifacio -un sacerdote inglés que
evangelizó Centroeuropa entre los



siglos VII y VIII- explicaba el misterio
de la Trinidad con la forma
triangular del abeto: los frutos serían
los dones del Espíritu Santo (los
regalos de Dios a los hombres); la
estrella sería Cristo, la luz de Dios, la
luz del mundo; y el tronco, es
fácilmente asimilable a la tradición
cristiana, que utiliza también
muchos árboles en su catequesis: el
árbol del Paraíso, de la Ciencia del
Bien y del Mal, el árbol de Jesé, el
santo madero del que se hizo la
cruz…

A partir del siglo XV los fieles
comienzan a instalar los árboles en
sus casas. Con la reforma protestante
–que suprime las tradiciones del
belén y de san Nicolás-, el árbol
adquiere más protagonismo en
muchos países del norte. A sus pies
los niños encuentran los regalos que
traía el Niño Jesús. 



El éxito arrollador del árbol en el
mundo anglosajón se debe a la reina
Victoria, quien instaló uno en el
palacio real en 1830 y extendió la
costumbre por todo el reino. En 1848
incluso llegó a felicitar las navidades
con una imagen de la familia real
ante el árbol, lo que contribuyó a su
difusión también por EEUU. 

La difusión del árbol en el mundo
protestante hizo que en los países
católicos, especialmente del sur de
Europa, se diera menos importancia
a esa tradición. Más recientemente,
con dos pontífices centroeuropeos la
costumbre del árbol de Navidad ha
recuperado su importancia.

En 1982 se instaló por primera vez
un árbol en la Plaza de san Pedro: 
“Que significa este árbol? –
preguntaba Juan Pablo II–.Yo creo
que es el símbolo del árbol de la vida,
aquel árbol del que se habla en el libro
del Génesis y que ha sido plantado en



la tierra de la humanidad junto a
Cristo (...). Después, en el momento
que Cristo vino al mundo, el árbol de
la vida fue vuelto a plantar a través de
El, y ahora crece con El y madura en
la cruz (...). Debo decirles – confesaba
– que yo personalmente, a pesar de
tener unos cuantos años, espero
impacientemente la llegada de la
Navidad momento en el cual, es traído
a mis habitaciones este pequeño
árbol. Todo ello lleva un enorme
significado que trasciende las
edades…”. LOS REGALOS

La relación Navidad-regalo es muy
antigua. Desde el inicio, un regalo en
estas fechas ha sido un modo de
transmitir de modo material a las
personas queridas la propia alegría
por el nacimiento del hijo de Dios.

Hasta el siglo XIX, no se generalizó la
idea, nacimiento de las clases
medias, de la burguesía. Reyes
Magos, Niño Jesús, Santa Claus o



Papá Noel, Befana, Olentzero, Caga
Tiò… son personajes que, en las
fechas de Navidad, traen regalos a
los niños. Pero muchos de estos
personajes tienen una larga historia.
Contaremos dos:

Reyes Magos

La importancia de los Reyes Magos es
principalmente religiosa: ellos son
los protagonistas de la Epifanía, es
decir, de la manifestación de Dios a
todos los hombres, de todos los
pueblos de la tierra.

Ya habían sido anunciados en el
Antiguo Testamento (el libro de los
Reyes e Isaías) y san Mateo los
describe como “magos de Oriente”.
Que fuesen tres y reyes, es una
tradición que consolidó rápidamente,
como demuestra Orígenes, teólogo
del siglo II. Probablemente se trataba
de sacerdotes de Babilonia, del culto
de Zoroastro, dedicados a la
astrología.



En el siglo V, León Magno fija en tres
el número de reyes, representando
así las tres razas humanas: la
semítica, representada por el rey
joven; la camítica, representada por
el rey negro; y la jafética,
representada por el rey más anciano.
En el siglo XV, con el descubrimiento
de nuevas tierras, adquieren sus
rasgos definitivos.

A lo largo de la historia han recibido
nombres como Magalath, Galgalath y
Serakin; Appellicon, Amerin y
Damascón; o Ator, Sater y Paratoras.
Los nombres Melchor, Gaspar y
Baltasar aparecen por primera vez
en un pergamino del siglo VII.

Los restos de los reyes magos, tras
ser encontrados por Santa Elena en
Saba, vivieron un agitado traslado
por toda Europa, hasta que
reposaron finalmente en la catedral
de Colonia.

Papá Noel



San Nicolás fue un obispo cristiano
que vivió en la actual Turquía en el
siglo IV. Aunque realizó muchos
milagros, el más conocido relata que
dio la vida a tres niños que habían
sido descuartizados por un carnicero
y había introducido sus restos en
unos sacos. Por eso, su figura ha
estado siempre unida a los niños. Su
devoción ha pervivido tanto en la
Iglesia católica como en la ortodoxa.
Pronto, se asoció al santo a los
regalos que los niños recibían por
Navidad.

La imagen actual es una mezcla del 
Sinterklaas holandés y tradiciones
escandinavas que habían llegado a
EEUU. Su origen se remonta a una
noche de 1822, cuando el pastor
protestante Clément C. Moore creó el
personaje de Santa Claus. El 24 de
diciembre, al caer la tarde, su esposa
comprobó que le faltaban algunas
cosas para la cena y pidió a su
marido que fuese a comprarlas. A su



regreso, Clement se entretuvo un
rato con el guarda Jan Duychinck: un
holandés gordo y efusivo, con ganas
de contar las tradiciones navideñas
de su tierra, en particular las
costumbres relacionadas con
Sinterklaas (Santa Claus). 

Ya en casa, el Dr. Moore mientras la
mujer preparaba la cena, redactó un
poema para sus tres hijas contando
la visita que le había hecho San
Nicolás. La figura que describió era
la misma de Duychinck: un sujeto
cordial, gordo, de ojos chispeantes,
nariz roja y mejillas sonrosadas, que
llevaba pipa y decía “ho, ho, ho”.
Aunque el personaje se llamaba San
Nicolás, no tenía nada del obispo.

(*) Artículo escrito por M. Narbona,
Dr. en Historia.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/muchas-
historias-una-navidad/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/muchas-historias-una-navidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/muchas-historias-una-navidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/muchas-historias-una-navidad/

	Muchas historias, una Navidad

