opusdei.org

Las enseiianzas de
San Josemaria para
los sacerdotes

El 28 de marzo de 1925 san
Josemaria fue ordenado
sacerdote. Con motivo del
aniversario, reproducimos una
conferencia de Mons. Javier
Echevarria sobre el sacerdocio
(2009).

27/03/2017

Las ensefianzas de San Josemaria
para los sacerdotes: una respuesta



a los desafios de un mundo
secularizado

Sumario

1. «Todos los sacerdotes somos
Cristo». Eucaristia e identificacion
con Cristo.

2. «Yo le presto al Sefior mi voz».
Familiaridad con la Palabra y
disponibilidad para las almas.

3. «Yo le presto al Sefior mis manos».
Amor a la liturgia y obediencia a la
Iglesia.

4. «Yo le presto al Sefior mi cuerpo y
mi alma: le doy todo». Sacerdote cien
por cien.

ko skesksk

Hacer presente a Dios en todas las
actividades humanas es el gran
desafio de los cristianos en un
mundo secularizado, y es la tarea
que San Josemaria recordo a miles de



personas —sacerdotes y laicos—
durante su vida. Su mensaje puede
resumirse en pocas palabras:
santidad personal en medio del
mundo.Jesucristo se hara presente y
activo en el mundo: en las familias,
en la fabrica, en los medios de
comunicacion, en el campo..., en la
medida en que Cristo viva en el
padre y en la madre de familia, en el
obrero, en la periodista, en el
campesino...; es decir, en la medida
en que el obrero, el periodista, el
esposo o la esposa sean santos. Como
afirmé Juan Pablo II, «se necesitan
heraldos del Evangelio expertos en
humanidad, que conozcan a fondo el
corazon del hombre de hoy,
participen de sus gozos y esperanzas,
de sus angustias y tristezas, y al
mismo tiempo sean contemplativos,
enamorados de Dios. Para esto se
necesitan nuevos santos. Los grandes
evangelizadores (...) han sido los
santos. Debemos suplicar al Sefior
que aumente el espiritu de santidad



en la Iglesia y nos mande nuevos
santos para evangelizar el mundo de
hoy»[1].

Este es el “secreto” ante la
indiferencia y el olvido de Dios:
nuestro mundo necesita santos;
cualquier otra “solucion” es
insuficiente. El mundo actual, con su
inestabilidad y sus profundos
cambios, reclama la presencia de
hombres santos, apostolicos, en todas
las actividades seculares: «Un
secreto. —Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de santos.
-Dios quiere un pufiado de hombres
“suyos” en cada actividad humana. -
Después... “pax Christi in regno
Christi" -la paz de Cristo en el reino
de Cristo»[2].

La ausencia de Dios en la sociedad
secularizada se traduce en falta de
paz; y, como consecuencia, proliferan
las divisiones: entre las naciones, en
las familias, en el lugar de trabajo, en



la convivencia diaria... Para llenar de
paz y alegria esos ambientes, «<hemos
de ser, cada uno de nosotros, alter
Christus, ipse Christus, otro Cristo, el
mismo Cristo. Sélo asi podremos
emprender esa empresa grande,
inmensa, interminable: santificar
desde dentro todas las estructuras
temporales, llevando alli el fermento
de la Redencion»[3]. Todos estamos
llamados a colaborar en esta tarea
apasionante, con una vision
optimista ante el mundo en el que
vivimos: «Para ti, que deseas
formarte una mentalidad catdlica,
universal, transcribo algunas
caracteristicas: (...) una actitud
positiva y abierta, ante la
transformacion actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»[4].

En esta labor de transformacion del
mundo, se percibe también el
importante papel del sacerdote. Pero,
iquién es el sacerdote en la sociedad



de hoy? ¢;Como puede convertirse en
fermento de santidad? A esta
pregunta se puede responder
desgranando unas palabras de San
Josemaria que definen la identidad
del sacerdote, también en el mundo
secularizado: «Todos los sacerdotes
somos Cristo. Yo le presto al Sefior mi
VO0Z, mis manos, mi cuerpo, mi alma:
le doy todo»[5].

1. «Todos los sacerdotes somos
Cristo».

Eucaristia e identificacion con
Cristo.

Son ciertamente los laicos quienes,
de modo capilar, hacen presente a
Cristo en las encrucijadas del mundo.
A la vez, la vida de Cristo que se
inicia en el Bautismo necesita el
ministerio sacerdotal para
desarrollarse. La grandeza del
sacerdote consiste en que se le ha
dado el poder de vivificar, de
cristificar. El sacerdote es



«instrumento inmediato y diario de
esa gracia salvadora que Cristo nos
ha ganado». El sacerdote trae a Cristo
«a nuestra tierra, a nuestro cuerpoy
a nuestra alma, todos los dias: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos»[6].

Como pastor de almas y como
dispensador de los misterios de Dios
(cfr. 1 Cor 4, 1), el sacerdote,
especialmente en un mundo
indiferente hacia la fe, debe alentar a
todos para que progresen hacia la
santidad, sin rebajar —por cobardia
o por falta de fe— el horizonte del
mandato divino: «sed santos, como
mi Padre celestial es santo» (Mt 5,
48). El sacerdote orientara a otros en
ese camino hacia la santidad si él
mismo reconoce este imperativo, y si
es consciente de que Dios ha puesto
en sus manos los medios para
alcanzarlo. El gran desafio para el
sacerdote consiste en identificarse
con Cristo en el ejercicio de su



ministerio sacerdotal, para que
muchos otros busquen también esta
configuracion con el Sefior, en el
desemperfio de sus tareas habituales.

La identificacion con Cristo sacerdote
se fundamenta en el don del
sacramento del Orden, y se
desarrolla en la medida en que el
sacerdote pone todo lo suyo en
manos de Cristo. Esto ocurre de
modo paradigmatico y excelente
durante la celebracion de la
Eucaristia. En la Misa, el sacerdote
presta su ser a Cristo para traer a
Cristo. San Josemaria expresaba esta
verdad con fuerza singular:

«Llego al altar y lo primero que
pienso es: Josemaria, tu no eres
Josemaria Escriva de Balaguer (...):
eres Cristo (...). Es Fl quien dice: esto
es mi Cuerpo, ésta es mi Sangre, el
que consagra. Si no, yo no podria
hacerlo. Alli se renueva de modo
incruento el divino Sacrificio del



Calvario. De manera que estoy alli in
persona Christi, haciendo las veces
de Cristo»[7].

Esta identificacion con el Sefior es un
rasgo esencial de la vida espiritual
del sacerdote. Como decia San
Gregorio Magno, «quienes
celebramos los misterios de la pasion
del Sefior, hemos de imitar lo que
hacemos. Y entonces la hostia
ocupara nuestro lugar ante Dios, si
nos hacemos hostia nosotros
mismos»[8].

La entera existencia sacerdotal se
orienta a que el propio yo disminuya,
para que crezca Cristo en el
presbitero: ocultarse, sin buscar
protagonismo, para que aparezca
solo la eficacia salvadora del Sefior;
desaparecer, para que Cristo se haga
presente a través del ejercicio
abnegado y humilde del ministerio.
Ocultarse y desaparecer[9] es una
formula que gustaba mucho a San



Josemaria. Invita, especialmente a
los sacerdotes, a preferir el sacrificio
escondido y silencioso[10] a las
manifestaciones aparatosas o
llamativas.

Paraddjicamente, para contrarrestar
la ausencia de Dios en un mundo
secularizado, San Josemaria propone
a los sacerdotes, no tanto una fuerte
actividad publica, con su
correspondiente resonancia
mediatica, sino, sencillamente,
ocultarse y desaparecer. De este
modo, al desaparecer el “yo" del
sacerdote, se propagara la presencia
de Cristo en el mundo, segun la
l6gica divina que se nos muestra en
la celebracion de la Eucaristia.

«Me parece que a los sacerdotes se
nos pide la humildad de aprender a
no estar de moda, de ser realmente
siervos de los siervos de Dios —
acordandonos de aquel grito del
Bautista: illum oportet crescere, me



autem minui (Jn 3, 30); conviene que
Cristo crezca y que yo disminuya-,
para que los cristianos corrientes, los
laicos, hagan presente, en todos los
ambientes de la sociedad, a Cristo
(...). Quien piense que, para que la
voz de Cristo se haga oir en el mundo
de hoy, es necesario que el clero
hable o se haga siempre presente, no
ha entendido bien aun la dignidad de
la vocacion divina de todos y de cada
uno de los fieles cristianos»[11].

La existencia sacerdotal consiste en
poner todo lo propio a merced de
Dios: prestar la voz al Sefior, para
que hable El; prestarle las manos,
para que actue El; prestarle cuerpoy
alma, para que El crezca en el
sacerdote y, a través de su ministerio,
en cada uno de los fieles cristianos.
Ante los desafios de nuestro mundo,
San Josemaria ensefia a los
sacerdotes humildad y abnegacion:
poner enteramente a disposicion del
Sefior el propio yo.



2. «Yo le presto al Sefior mi voz».

Familiaridad con la Palabra y
disponibilidad para las almas.

La Eucaristia «anuda en si todos los
misterios del Cristianismo.
Celebramos, por tanto, la accion mas
sagrada y trascendente que los
hombres, por la gracia de Dios,
podemos realizar en esta vida»[12].
El sacerdote presta su voz al Sefior,
de modo inefable al pronunciar las
palabras de la consagracion, que
permiten que la fuerza de Dios
Padre, Hijo y Espiritu Santo obre el
prodigio de la transubstanciacion. La
eficacia de esas palabras no proviene
del sacerdote sino de Dios. El
sacerdote, por si mismo, no podria
decir eficazmente “esto es mi
cuerpo"”, "éste es el caliz de mi
sangre": no se obraria la conversion
del pan y del vino en el Cuerpo y la
Sangre de Cristo. Esto, que sucede de
modo extraordinario durante la



celebracion eucaristica, en el
momento mas sublime de la vida del
sacerdote, puede extenderse
analogamente a toda su vida y su
ministerio.

La eficacia de la palabra del
sacerdote —en la predicacion, en la
celebracion de los sacramentos, en la
direccion espiritual y en el trato con
las personas— proviene del mismo
principio: prestar su voz al Sefior.

a) Familiaridad con la voz de Dios

Prestar al Sefior la propia voz
reclama confianza con El; requiere
escuchar la voz de Dios e
incorporarla a la vida propia. Para
adquirir esa familiaridad, San
Josemaria indica dos caminos
imprescindibles: la vida de oracion y
el estudio. El sacerdote ha de dedicar
tiempo a estudiar y meditar la
Sagrada Escritura y a profundizar en
su formacion teoldgica, para que



resuene fielmente la voz de Cristo,
que habla en su Iglesia.

«La predicacion de la palabra de Dios
exige vida interior: hemos de hablar
a los demas de cosas santas, ex
abundantia enim cordis, os loquitur
(Mt 12, 34); de la abundancia del
corazon, habla la boca. Y junto con la
vida interior, estudio: (...) Estudio,
doctrina que incorporamos a la
propia vida, y que solo asi sabremos
dar a los demas del modo mas
conveniente, acomodandonos a sus
necesidades y circunstancias con don
de lenguas»[13].

El pueblo cristiano esta sediento de
la voz de Dios. El sacerdote no puede
defraudar esos santos deseos. En este
mundo de hoy, en el que abunda la
confusion, es necesario que el
sacerdote sea portavoz fiel de la
Palabra divina: tener vida interior y
estudiar la doctrina, asegura que la
predicacion no sea eco de otras voces



que no son la de Cristo. Seguir
confiadamente el Magisterio
garantiza que Cristo sea escuchado
en la Iglesia y en el mundo. San
Josemaria animaba también a los
sacerdotes a pedir luces al Espiritu
Santo, para ser sdlo instrumentos
suyos, pues es el Paraclito quien
actua en el interior del alma[14].
Prestar la voz a Dios significa ademas
que el sacerdote no se predica a si
mismo, sino a Cristo Jesus, Nuestro
Senor (cfr. 2 Cor 4, 5), haciendo eco al
Evangelio. De este modo, la eficacia
de la predicacion provendra del
Sefior mismo:

«De las palabras de Jesucristo bien
expuestas, claras, dulces y fuertes,
llenas de luz, puede depender la
resolucion del problema espiritual de
un alma que os escucha, deseosa de
aprender y determinarse. La palabra
de Dios es viva y eficaz, y mas
penetrante que cualquier espada de
dos filos, entra y se introduce hasta



los pliegues del alma y del espiritu,
hasta las junturas y tuétanos (Hb 4,
12)» [15].

De alguna manera, el sacerdote debe
aspirar a la misma intimidad con la
Palabra de Dios que tuvo Santa
Maria. Benedicto XVI, a proposito del
Magnificat, «completamente tejido
por los hilos tomados de la Sagrada
Escritura», describe esa familiaridad
de la Virgen en los siguientes
términos: «Habla y piensa con la
Palabra de Dios; la Palabra de Dios se
convierte en palabra suya, y su
palabra nace de la Palabra de Dios.
Asi se pone de manifiesto, ademas,
que sus pensamientos estan en
sintonia con el pensamiento de Dios,
que sSu querer es un querer con
Dios»[16].

El Santo Padre va mas alla, al sefialar
que la Virgen, «al estar intimamente
penetrada por la Palabra de Dios,
puede convertirse en madre de la



Palabra encarnada»[17]. Algo
analogo ocurre con el sacerdote. San
Josemaria decia, refiriéndose a la
Eucaristia que, asi como Nuestra
Madre trajo una vez al mundo a
Jesus, «los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpoy a
nuestra alma, todos los dias»[18].

Prestar al Sefior la voz requiere
humildad: acallar opiniones
personales en cuestiones de fe, moral
y disciplina eclesidstica cuando son
disonantes; no apegarse a las propias
ideas; buscar la union con deseos de
servir. Es necesario que el sacerdote
hable a los hombres de Cristo, les
comunique la doctrina de Cristo
como fruto de la propia vida interior
y del estudio: con santidad personal
y conocimiento profundo de la vida
de los hombres y mujeres de su
tiempo.

b) Disponibilidad para prestar la
voz al Sefior



Prestar al Sefior la voz requiere
también disponibilidad. San
Josemaria no se canso de pedir a los
sacerdotes que dedicasen tiempo a la
administracion del perddn divino.
Para que la voz misericordiosa de
Dios llegue a las almas a través del
sacramento de la Reconciliacion, es
necesaria una condicion, casi obvia
pero fundamental: estar disponible
para atender a quienes se acerquen.
Seria un error pensar que, en
nuestro mundo, supondria una
pérdida de tiempo. Equivaldria a
cerrar la boca de Dios, que desea
perdonar por medio de sus
ministros. San Josemaria tenia bien
experimentado que, cuando el
sacerdote, con constancia, dia tras
dia, dedica un rato a esta tarea,
estando fisicamente en el
confesonario, ese lugar de
misericordia termina por llenarse de
penitentes, aunque al principio no
acuda nadie. Asi describia a un
grupo de sacerdotes diocesanos en



Portugal, en 1972, el resultado de
perseverar en esta tarea:

«No os dejaran vivir, ni podreéis rezar
nada en el confesonario, porque
vuestras manos ungidas estaran,
como las de Cristo —confundidas con
ellas, porque sois Cristo- diciendo: yo
te absuelvo. Amad el confesonario.
jAmadlo, amadlo!»[19].

San Josemaria tenia una fe vivisima
en la verdad real de que el sacerdote
es Cristo, cuando dice: “yo te
absuelvo". Con gran sentido
sobrenatural y con sentido comun,
daba consejos muy practicos, para
que la dignidad del sacramento no se
empafase, para que fuese cauce
limpio de la voz de Jesucristo. Por eso
amaba el confesonario. Entendia
que, utilizando este tradicional
instrumento, se fomentan las
disposiciones adecuadas —tanto del
penitente como del confesor— para
facilitar la sinceridad y el tono



sobrenatural propio de una realidad
sagrada.

«Dios Nuestro Sefior conoce bien mi
debilidad y la vuestra: somos todos
nosotros hombres corrientes, pero ha
querido Jesucristo convertirnos en
un canal, que haga llegar las aguas
de su misericordia y de su Amor a
muchas almas»[20].

Hablaba de la administracion del
sacramento de la Penitencia como un
ejercicio gustoso y una pasion
dominante del sacerdote. Sin duda,
las horas diarias dedicadas a
confesar, «con caridad, con mucha
caridad, para escuchar, para
advertir, para perdonar»[21] son
parte de ese ocultarse y desaparecer,
tan eficaz para hacer presente a
Cristo en las personas y en los
ambientes donde viven.

Al confesar, el sacerdote —en su papel
de juez, maestro, médico, padre y
pastor— experimenta la necesidad de



dar doctrina clara, ante las
dificultades que se presentan en la
vida de los penitentes. Consciente de
esto, San Josemaria fomento entre los
presbiteros un vivo afan de
conservar y mejorar la ciencia
eclesiastica, «especialmente la que
necesitais para administrar el
sacramento de la Penitencia»[22].
«Procurad —escribia en una ocasion a
sacerdotes— dedicar un rato al dia -
aunque solo sean unos minutos- al
estudio de la ciencia
eclesiastica»[23]. Con este fin,
impulsé también encuentros,
convivencias, reuniones para los
presbiteros, etc.

El renacer de la practica de la
confesion sacramental es uno de los
grandes desafios del mundo actual,
que necesita redescubrir el sentido
del pecado y experimentar el gozo de
la misericordia de Dios. El sacerdote,
estando disponible para celebrar el
sacramento de la Reconciliacion, y



procurando -mediante la oracion y el
estudio— que sus ideas estén en
sintonia con la doctrina de la Iglesia,
resulta absolutamente insustituible.

También los fieles laicos han de
sentir la responsabilidad de llevar a
sus colegas, parientes y amigos al
sacerdote, para que puedan
“escuchar la voz de Dios" y recibir su
perdon. La colaboracion entre laicos
y sacerdotes, en este campo, es
especialmente importante en la
sociedad de hoy.

San Josemaria entendia que el
sacerdote, también en la tarea de
direccion espiritual, es un
instrumento para hacer llegar la voz
de Dios a las almas; en esta actividad
no debe sentirse ni “propietario”, ni
modelo: «<El modelo es Jesucristo; el
modelador, el Espiritu Santo, por
medio de la gracia. El sacerdote es el
instrumento, y nada mas»[24]. La
direccion espiritual, otra de las



pasiones dominantes de San
Josemaria, no consiste en mandar,
sino en abrir horizontes, sefnalar
obstaculos, sugiriendo los medios
para vencerlos, e impulsar al
apostolado. Animar, en definitiva, a
que cada uno descubra y quiera
cumplir el designio de santidad que
Dios tiene para él.

Esto es posible si el mismo sacerdote
estd convencido de que mover a la
busqueda de la santidad es llevar a
las personas hacia la felicidad. Esa
persuasion surge de la lucha del
presbitero por la propia
santificacidn, es fruto del amor a la
voluntad de Dios y es necesaria para
contrarrestar el pensamiento laicista,
que tiende a borrar a Dios del
horizonte de la felicidad humana.

3. «Yo le presto al Sefior mis
manos».

Amor a la liturgia y obediencia a la
Iglesia.



En la Santa Misa, es Cristo el que, a
través del sacerdote, se ofrece al
Padre por el Espiritu Santo. Las
manos del presbitero, ungidas
durante la ceremonia de ordenacion,
han sido siempre veneradas por los
cristianos, porque traen a Cristo,
porque dispensan los tesoros de la
redencion.

San Josemaria tenia viva conciencia
de que la liturgia es accion divina,
sagrada, y no accion humana. Si un
mundo descristianizado se
caracteriza, en buena medida, por la
ausencia de lo sagrado, el sacerdote
tiene hoy el gran desafio de
esmerarse en el cuidado de la
liturgia, “prestando a Dios sus
manos" y su ser entero.

Esto significa evitar protagonismos
que pueden empafar la accion
divina. También en el servicio
liturgico vale la formula de San
Josemaria: «Ocultarse y desaparecer



es lo mio, que solo Jesus se
luzca»[25]. Este principio responde a
una logica de fe y de vision
sobrenatural. S6lo desde la fe se
entiende en profundidad la eficacia
sobrenatural que encierra el
principio de “prestar al Sefior mis
manos"; y se aceptan con gusto las
consecuencias practicas a las que
conduce: fidelidad ala fey ala
doctrina catolica, y obediencia
delicada a las normas liturgicas:

«Que pongais siempre un particular
empefio en seguir con toda docilidad
el Magisterio de la Iglesia Santa; vy,
como consecuencia, que cumplais,
con delicada obediencia también,
todas las indicaciones de la Santa
Sede en materia liturgica,
adaptandoos con generosidad a las
posibles modificaciones —que
siempre serdn accidentales— que el
Romano Pontifice pueda introducir
en la lex orandi»[26].



Las manos del sacerdote han de ser
manos de persona enamorada, que
sabe tratar con delicadeza las cosas
del Sefior y, muy especialmente, todo
lo que se relaciona con el culto
divino. El descuido de iglesias,
altares y objetos de culto transmite
inevitablemente cierta sensacion de
ausencia de Dios o de indiferencia.
Para hacer frente al mundo
materialista, se precisa el cuidado
atento de todo lo relacionado con la
presencia sacramental del Sefior en
la Eucaristia. En una celebracion
liturgica imbuida de espiritu de
adoracion se encierra una sobria
belleza, que eleva el espiritu hacia
Dios y comunica la presencia de lo
sagrado. San Josemaria vivio siempre
con la preocupacion de que nunca es
demasiada la dignidad del culto:

«Tratadme bien los objetos de culto:
es manifestacion de fe, de piedad y
de esa bendita pobreza nuestra que,
sinos lleva a destinar al culto lo



mejor de que podemos disponer, nos
obliga por eso mismo a tratarlo con
la mas exquisita delicadeza: sancta
sancte tractanda! Son joyas de Dios.
Los calices sagrados y los santos
lienzos y todo lo demas que pertenece
a la Pasion del Sefior... por su
consorcio con el Cuerpo y la Sangre
del Sefior han de ser venerados con la
misma reverencia que su Cuerpoy su
Sangre (S. Jeronimo, Epist. 114, 2)»
[27].

4. «Yo le presto al Sefior mi cuerpo
y mi alma: le doy todo». Sacerdote
cien por cien.

Después de haber considerado como
el sacerdote presta al Sefior suvozy
sus manos, llegamos, como en un in
crescendo de identificacion con
Cristo, a una formulacién
omnicomprensiva de la identidad
sacerdotal: «le presto al Sefior mi
cuerpo y mi alma: le doy todo». Esta
féormula, referida a la celebracion



eucaristica, en la que el sacerdote
actua in persona Christi Capitis,
puede extenderse andlogamente a la
entera vida del sacerdote,
constituyendo su mas intima
aspiracion: ser, siempre y en todo,
ipse Christus, el mismo Cristo.

San Josemaria describia con fuerza
ese sentido de totalidad propio del
sacerdocio. Refiriéndose a un grupo
de sacerdotes recién ordenados, lo
expresaba de la siguiente manera:
«Han recibido el Sacramento del
Orden para ser, nada mds y nada
menos, sacerdotes-sacerdotes,
sacerdotes cien por cien»[28].

Al mismo tiempo, es evidente que
siempre resulta indispensable la
colaboracion entre sacerdotes y
laicos, cada uno segun la mision que
le es propia. Como escribia San
Josemaria, «esta colaboracion
apostolica es hoy importantisima,
vital, urgente»[29]. Por una parte,



porque los presbiteros, en cuanto
tales, no tienen acceso a muchos
ambientes profesionales o sociales.
Por otra, porque los laicos, para ser
verdaderamente “otros Cristos",
necesitan la vida sacramental y, por
tanto, el recurso al ministerio
sacerdotal. Sin vida interior, el laico
terminaria por mundanizarse, en vez
de cristianizar el mundo: es
necesaria una intensa vida
sobrenatural para influir
cristianamente en ambientes donde
parece haber desaparecido la huella
de Dios.

«En el ejercicio del apostolado, los
laicos tienen absoluta necesidad del
sacerdote, en cuanto llegan a lo que
yo suelo llamar el muro sacramental,
como los sacerdotes —especialmente
en medio de la indiferencia religiosa,
cuando no se trata ademas de un
ataque brutal a la Religion, en la
sociedad de estos tiempos- tienen



necesidad de los laicos, para el
apostolado»[30].

Esta colaboracion es eficaz en la
medida en que se respeta la
naturaleza misma de la vocacion de
cada uno: el laico debe ser “Cristo" en
medio de la calle, en las normales
circunstancias que le toca vivir: en la
convivencia con sus iguales, con
quienes comparte proyectos y
afanes. Al mismo tiempo, el
sacerdote ha de ser siempre y
enteramente sacerdote, viviendo
para sostener y alentar el afan de
santidad de hombres y mujeres, con
una abnegada entrega a su
ministerio. Dificilmente habra laicos
que perseveren en el empeiio de
buscar la santidad en la vida
ordinaria, sin presbiteros «dedicados
integramente a su servicio, que se
olviden habitualmente de si mismos,
para preocuparse solamente de las
almas»[31].



San Josemaria repetia con frecuencia
que tenia un solo puchero para todos,
cuyo contenido es, en sintesis, la
busqueda de la santidad en medio de
las ocupaciones ordinarias. De ese
puchero se pueden alimentar el
padre y la madre de familia, el
ingeniero, el abogado, la médico, el
obrero, y también el sacerdote. Y el
sacerdote desempefia un papel
insustituible para ayudar a los fieles
a ser santos: ha de servir a todos, es
sacerdote para los demas. Por la
mision que ha recibido de Dios, tiene
una especial obligacion de buscar la
santidad. «Muchas cosas grandes
dependen del sacerdote: tenemos a
Dios, traemos a Dios, damos a
Dios»[32].

Por eso el fundador del Opus Dei
hablaba de ser sacerdote cien por
cien, que es la consecuencia de hacer
vida propia lo que ocurre en la Santa
Misa: prestar al Sefior el cuerpo y el
alma; darle todo. Significa también



que el sacerdocio no es un oficio, ni
una tarea que ocupa parcialmente la
jornada, junto a otras ocupaciones.
Para San Josemaria no hay ambitos
de la existencia personal que no sean
sacerdotales: hasta en las situaciones
aparentemente mads intrascendentes,
0 en las ocupaciones profanas, el
sacerdote es siempre sacerdote,
tomado de entre los hombres,
constituido a favor de los hombres
(cfr. Hb 5, 1).

Plenamente congruente con ese
“prestar al Sefior mi cuerpo” es el
don del celibato sacerdotal. En medio
del mundo, que facilmente tiende a
banalizar la dignidad del cuerpo,
cobra especial significado entregar
totalmente el cuerpo a Nuestro Sefior
Jesucristo en la celebracion
eucaristica. El celibato de Jesucristo
ilumina con toda su fuerzay
resplandor el celibato del sacerdote.
Cristo, en sus anos de existencia
terrena y en la vida de su Iglesia, ha



demostrado a qué grado
extraordinario de paternidad y
maternidad, de caridad sin limites, se
llega por este don.

Alo largo de su gran experiencia
pastoral, San Josemaria experimento
de continuo la necesidad de una
identidad sacerdotal fuerte: no es
verdad que los cristianos quieren ver
en el sacerdote un hombre mas; el
pueblo cristiano, lo que quiere del
sacerdote es que sea sacerdote. En la
sociedad actual, donde no pocos
pretenden difuminar a Dios, los
cristianos necesitan percibir con mas
razon aun la presencia de Cristo en el
sacerdote; necesitan y esperan, en
palabras de San Josemaria, «que se
destaque claramente el caracter
sacerdotal: esperan que el sacerdote
rece, que no se niegue a administrar
los Sacramentos, que esté dispuesto a
acoger a todos sin constituirse en jefe
o militante de banderias humanas,
sean del tipo que sean; que ponga



amor y devocion en la celebracion de
la Santa Misa, que se siente en el
confesonario, que consuele a los
enfermos y a los afligidos; que
adoctrine con la catequesis a los
nifios y a los adultos, que predique la
Palabra de Dios y no cualquier tipo
de ciencia humana que —aunque
conociese perfectamente— no seria la
ciencia que salva y lleva a la vida
eterna; que tenga consejo y caridad
con los necesitados. En una palabra:
se pide al sacerdote que aprenda a
no estorbar la presencia de Cristo en
él»[33].

* %k ok

Esta ultima frase puede quiza
resumir el desafio que el mundo
actual lanza a los ministros sagrados.
A los hombres de todos los tiempos,
el sacerdote ha de hacer presente a
Dios; y para esto, ha de aprender a
prestar a Cristo su voz, sus manos, su
alma y su cuerpo: todo lo suyo. Asi



ocurre principalmente cuando
administra los sacramentos o en la
predicacion, pero no solo en esos
momentos. La dindmica propia del
sacramento del Orden, cuyo centroy
culmen es la Eucaristia, lleva a darse
enteramente, a lo largo de la jornada,
en alma y cuerpo, a Cristo.

La vida terrena de Santa Maria,
Madre de Cristo, Sacerdote Eterno, y
Madre de los sacerdotes, fue un
«hagase sincero, entregado, cumplido
hasta las ultimas consecuencias, que
no se manifesté en acciones
aparatosas, sino en el sacrificio
escondido y silencioso de cada
jornada»[34]. En la Virgen se
demuestra la eficacia de esta actitud.
Por eso Maria, permanentemente,
sigue haciendo presente a Dios en las
casas, en las calles. La Madre de Dios
es, muchas veces, el ultimo reducto
de fe, del que no pocas veces brota de
nuevo la conversion y el



descubrimiento de la alegria de la
vida cristiana en medio del mundo.

+ Javier Echevarria
Prelado del Opus Dei

Publicado originalmente en
clerus.org (2009)

[1] Juan Pablo II, Discurso al Simposio
de Obispos europeos, 11-X-1985.

[2] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Camino, n. 301.

[3] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Es Cristo que pasa, n. 183.

[4] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Surco, n. 428.

[5] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Apuntes tomados en una
reunion familiar, 10-V-1974, citado
en J. Echevarria, Por Cristo, con El y


https://www.clerus.org/clerus/dati/2009-07/27-13/sacer2009_es.html
https://www.clerus.org/clerus/dati/2009-07/27-13/sacer2009_es.html

en El, Ed. Palabra, Madrid 2007, p.
167.

[6] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Homilia Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[7] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Apuntes tomados..., cit.

[8] San Gregorio Magno,
Lib.Dialogorum, 4, 59, citado en San
Josemaria Escriva de Balaguer, Carta
8-VIII-1956, n. 17.

[9] Cfr. San Josemaria Escriva de
Balaguer, Camino, edicion critico-
historica preparada por P. Rodriguez,
32 edicion, Rialp, Madrid 2004, p. 945.

[10] Cfr. San Josemaria Escriva de
Balaguer, Camino, n. 185.

[11] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Conversaciones, n. 59.

[12] Ibid., n. 113.



[13] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 25.

[14] Cfr. Sto. Tomas, S. Th. II-11, q.
177,a.1c.

[15] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 26.

[16] Benedicto XVI, Carta enciclica
Deus caritas est, n. 41.

[17] Ibid.

[18] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Homilia Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[19] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Apuntes tomados en una
reunion con sacerdotes diocesanos
en Enxomil (Oporto),10-V-1974.

[20] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 1.

[21] Ibid., n. 30.



[22] Ibid., n. 15.
[23] Ibid. [24] Ibid., n. 37.

[25] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta con motivo de las
bodas de oro sacerdotales, 28-1-1975.

[26] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 22.

[27] Ibid., n. 23.

[28] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Homilia Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973.

[29] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Carta 8-VIII-1956, n. 3.

[30] Ibid.
[31] Ibid. [32] Ibid., n. 17.

[33] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Homilia Sacerdote para la
eternidad, 13-1V-1973.



[34] San Josemaria Escriva de
Balaguer, Es Cristo que pasa, n. 172.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/mons-
echevarria-las-ensenanzas-de-san-
josemaria-para-los-sacerdotes/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-uy/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-uy/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-uy/article/mons-echevarria-las-ensenanzas-de-san-josemaria-para-los-sacerdotes/

	Las enseñanzas de San Josemaría para los sacerdotes

