
opusdei.org

La luz de la fe (IV):
esa corriente
trinitaria de Amor

El Misterio de la Trinidad
cambia en profundidad nuestra
mirada sobre el mundo, porque
revela cómo el Amor es el tejido
mismo de la realidad.

15/01/2018

Los cristianos reconocemos el origen
de todo lo que existe en el Padre, en
el Hijo y en el Espíritu Santo. Se llega
a ser cristiano a través del bautismo
en el nombre de las tres Personas



divinas. Y todo en nuestra vida está
marcado por el signo de la Cruz, «en
el nombre del Padre y del Hijo y del
Espíritu Santo», según las palabras
del propio Jesús (Cfr. Mt 28,19). Pero
¿qué significa esta fe en la Trinidad
para nuestra vida? ¿Cómo se traduce
en nuestra existencia diaria, en
nuestra familia, en nuestro trabajo,
en nuestro descanso?

Aunque solo en el cielo
comprenderemos hasta qué punto la
Trinidad es nuestro verdadero hogar,
hasta qué punto nuestra vida «está
escondida con Cristo en Dios» (Col
3,3), la fe cristiana nos pone ya ahora
en camino hacia este Misterio, que
contiene la respuesta a todas
nuestras preguntas; que nos dice
quiénes somos en realidad. El
Misterio de la Trinidad cambia en
profundidad nuestra mirada sobre el
mundo, transfigura nuestra
existencia: lo que, tomado por sí
mismo, sería banal o insignificante



se ilumina desde dentro. Nos
detendremos aquí, de entre los
muchos aspectos de la fe en la
Trinidad, en dos que están
fuertemente entrelazados entre sí: la
profundidad del Misterio y el valor
divino del amor humano.

El Misterio de los misterios

Desde las primeras generaciones de
cristianos, los teólogos, los santos y
quienes han vivido una auténtica e
intensa experiencia de Dios tienen
una predilección especial por su
Misterio, el Misterio de la Trinidad
(Mysterium Trinitatis). También en la
vida diaria se habla con frecuencia
de misterio, aunque en el sentido de
una realidad de difícil acceso, como
saber quién es el criminal en una
novela de intriga, o cuál es la
solución de una ecuación o de un
problema difícil. En todos estos casos
el término se refiere a los límites de
nuestra capacidad de conocer. En



cambio, cuando se habla de Misterio
de Dios, la cuestión ya no nos
concierne solamente a nosotros, sino
sobre todo a Él mismo y a su infinita
profundidad. El Misterio de Dios no
es insondable porque sea oscuro
sino, al contrario, porque es
demasiado luminoso: los ojos de
nuestra inteligencia se deslumbran al
mirarlo, como sucede cuando uno
mira hacia el sol en pleno día.

Una piadosa leyenda medieval,
representada también en magníficas
obras pictóricas, cuenta que un día
san Agustín paseaba por la playa,
intentando comprender cómo es
posible que Dios sea uno y trino, y
encontró un niño que con un
pequeño cubo vertía el agua del mar
en un agujero excavado en la arena,
con intención de meter el mar en el
agujero. El gran Padre de la Iglesia
intentó hacerle ver lo imposible de
su pretensión; el chico le respondió
que más absurdo aún era intentar



comprender el Misterio de la
Trinidad. El Misterio de Dios es como
la inmensidad del mar, como la luz
cegadora del sol. Ante el «océano del
amor infinito», la única respuesta
verdaderamente razonable es
«sumergirse» confiadamente[1],
«bucear en ese mar inmenso»[2].

En una de sus catequesis, san
Josemaría lo explicaba con una
fórmula verdaderamente eficaz, a
propósito de cómo hablar sobre Dios:
«Y cuando (…) te digan que no
entienden la Trinidad y la Unidad, les
respondes que tampoco yo la
entiendo, pero que la amo y la
venero. Si comprendiera las
grandezas de Dios, si Dios cupiera en
esta pobre cabeza, mi Dios sería muy
pequeño..., y, sin embargo, cabe –
quiere caber– en mi corazón, cabe en
la hondura inmensa de mi alma, que
es inmortal»[3]. Un Dios totalmente
comprensible no sería misterio, sería
poca cosa. En cambio, la paradoja



cristiana consiste en el hecho de que,
aunque la Trinidad infinita no puede
ser comprendida por nuestra
inteligencia, a la vez habita en
nosotros, en nuestro corazón.

La dificultad para comprender el
Misterio del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo no se debe a que sea
un absurdo, sino a que es un Misterio
de Amor: una comunión de Personas.
Nuestro Dios es Misterio porque es
Amor: todo en Él es Don perfecto y
eterno. Y el mundo creado es
expresión de ese Amor. A través del
mundo, y de las personas que nos
rodean, podemos comprender por
qué es necesaria la fe para acceder a
esta verdad, que incluso los más
grandes filósofos no han podido
encontrar sin la Revelación. No se
trata de creer en lo absurdo, sino de
entrar en la dimensión personal,
cosa que solo logramos cuando
abrimos el corazón. «¡Señor, gracias
porque eres tan grande que no me



cabes en la cabeza, y gracias también
porque me cabes en el corazón!»[4]

¿Por qué Dios se oculta en su
Misterio? En realidad no es que se
oculte: incluso entre los seres
humanos sucede que la intimidad del
alma de otro solo se puede conocer a
través de un acto voluntario de
revelación de lo que uno tiene en el
corazón, como los recuerdos, los
sueños, las preocupaciones o los
miedos. Aunque desde fuera se
pueda intuir algo, para que otro
acceda a lo que verdaderamente se
encuentra dentro de nosotros es
necesaria una “revelación” de
nosotros mismos; y es necesario
también que quien participa de esa
“revelación” logre comprenderla,
asimilarla. No nos debe extrañar que
el Misterio de Dios nos supere:
nuestros ojos deben acostumbrarse
poco a poco a su luz. Por eso, si en la
vida de cada día es necesario
aprender «siempre a quitarse las



sandalias ante la tierra sagrada del
otro»[5], ante el Misterio de la
Trinidad, la primera actitud a asumir
es la de la humildad y el profundo
respeto, porque se entra en el
espacio de la Libertad y del Don, esa
Libertad y Don que son precisamente
el origen del Amor, de todo amor.

El Amor de los amores

«No hay más amor que el Amor»,
anotaba san Josemaría en 1931[6]. La
inmersión en la profundidad del
Misterio del Dios uno y trino nos
lleva a leer el mundo y la historia a
su luz, que es la «luz verdadera» (Jn
1,9): como si pasáramos de intentar
descifrar un texto en la penumbra a
leerlo a pleno sol, y descubriéramos
que no estábamos entendiendo
prácticamente nada. «Dios es
amor» (1 Jn 4,16) porque es una
comunión eterna de tres Personas,
que se entregan recíprocamente, sin
reservas: tres Personas unidas de



modo absoluto y eterno por una
relación de don total y libre de Sí. El
sentido del mundo y de la existencia
de cada hombre reposa en esa
libertad auténtica, esa «corriente
trinitaria de Amor»[7].

El Padre, en efecto, genera al Hijo
dándole todo lo que Él mismo es, y
no simplemente algo que posee. La
primera Persona divina es Padre con
todo su ser, Padre sin límites, de
modo que el Hijo generado por Él no
solo se le parece, sino que es una sola
cosa con Él: es Dios mismo en su
eternidad y su infinitud. El Hijo,
Imagen perfecta del Padre, se
entrega de nuevo a Él, es decir,
responde al don que recibe dándose
Él mismo totalmente al Padre, como
este se le ha entregado. Y el Don que
el Padre y el Hijo se intercambian
eternamente es el Espíritu Santo,
tercera Persona de la Trinidad. El
Espíritu Santo es el Amor que une a
las primeras dos Personas, y es Dios,



porque es una sola cosa con ellos.
Así, nuestro Dios es uno y trino
precisamente porque es Amor
absoluto, porque es Don perfecto, sin
reservas, sin condiciones: el Amor
con el que todos soñamos.

San Agustín, aunque llegó a darse
cuenta de la limitación de nuestros
conceptos, lo explicó de un modo que
permite asomarse a esta vida íntima
de la Trinidad. El amor, escribió en
su tratado sobre la Trinidad, implica
siempre la presencia de un amante,
de un amado y de su amor[8].
Análogamente, para que se pueda
hablar de don, debe haber alguien
que da, otro que recibe y también
aquello mismo que se da: el don, el
regalo. Solo con esta tríada hay
Amor. Y cuando el Amor o el Don es
infinito, y por tanto entra en el
espacio del Misterio de Dios, estos
tres términos son infinitos y
perfectos. De modo que nuestro Dios
es uno y trino precisamente porque



es Amor. De este Amor sin límites
surge, y hacia él se dirige, «el deseo
que todos nosotros tenemos de
infinito, la nostalgia que todos
nosotros tenemos de lo eterno»[9].

Uno de los modos en que los
cristianos acompañan el Nombre de
la Trinidad es beatissima: felicísima.
Dios es todo Él felicidad que quiere
comunicarse, y por eso ha creado
todas las cosas: para introducirnos
en su alegría infinita. El mundo en el
que vivimos, y la existencia de cada
uno, tiene su origen en ese eterno
Don recíproco que es la Vida del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.
El hombre existe, pues, en la medida
en que es amado por las tres
Personas divinas. Y por eso su valor
es infinito. Desde esta luz, «nos
parecen admirables tanto el origen
como el fin de la creación, que
consisten en el amor. Un amor
absolutamente desinteresado,
porque Dios no tiene ninguna



necesidad de nosotros: somos
nosotros quienes tenemos necesidad
de Él»[10].

Si el mundo surge del
desbordamiento del Amor de las tres
Personas divinas, el sentido de la
vida de quien cree en la Trinidad es
el amor. Y por eso todo verdadero
amor remite, en su núcleo más
íntimo, a la Trinidad, como ha
explicado recientemente el Papa
Francisco, retomando las enseñanzas
de san Juan Pablo II[11]. Así, la
importancia fundamental de la
familia para la fe cristiana no está
ligada solo a la dimensión moral o a
consideraciones sociológicas. La
misma relación fecunda de los
esposos es imagen que guía en el
encuentro con el Misterio de la
Trinidad: «el Dios Trinidad es
comunión de amor, y la familia es su
reflejo viviente»[12].



El cristiano, pues, sabe que el primer
principio de cualquier cosa no es una
unidad abstracta o una idea
universal, sino una comunión de
Personas: una comunión radiante de
felicidad. El fondo de la realidad, lo
que es más verdadero, se encuentra
en las relaciones interpersonales.
Qué sea la felicidad es un misterio
que se empieza a desvelar
precisamente ahí; el sentido de la
vida se juega a esa profundidad. La
amistad, el servicio de los demás, la
fraternidad, el amor en todas sus
formas, no son solo palabras bonitas
o prácticas positivas sugeridas por
un buen corazón. El cultivo
cuidadoso de las relaciones
interpersonales resulta el acto más
realista y eficaz, la mejor inversión
posible: porque el fundamento de la
realidad es trinitario. El pecado, por
contraste, es esencialmente
superficial: no ve lo que
verdaderamente cuenta, y lleva a
inversiones pésimas. El pecado se



cierra al otro, lo descarta; supone, en
fin, una verdadera miopía
existencial, de la que todos
necesitamos irnos curando. La
revelación de la Trinidad y la fe que
se despliega a partir de este Misterio
es colirio para nuestros ojos: nos
habla de cómo ganar
verdaderamente en la vida, y de
cómo ganar a todos para la Vida.

La mirada de los santos, que se saben
pecadores como todos, se mueve
entre el Cielo y la tierra; reconoce
que la verdadera realización de sí se
encuentra en el amor y en el servicio:
ahí se libera el acceso a la realidad
más auténtica. Los mismos gestos de
afecto, como los abrazos; o los de
cortesía, como darse la mano, se
hacen eco del amor de la Trinidad,
porque significan el deseo o la
disponibilidad para ser uno en el
otro, como las personas divinas son
una en la otra. «El que me ha visto a
mí ha visto al Padre», dice Jesús a



Felipe (Jn 14,9). Quien ve al Hijo ve al
Padre, porque el Padre está en el Hijo
y el Hijo en el Padre: son todo Amor.
Así es la vida de la Trinidad, la vida a
la que Dios nos llama: la vida misma
del Padre es dar su vida al Hijo; la
vida misma del Hijo es agradecer la
vida al Padre; el Espíritu Santo es Él
mismo esa Vida para el Otro.

Surge así otra dimensión de la
contemplación del mundo a la luz de
la Trinidad: si el principio de todas
las cosas es nuestro Dios, entonces en
el origen y en el destino de la
realidad se encuentra el Amor del
Padre por el Hijo y del Hijo por el
Padre. La Escritura nos lo deja
entrever en el aletear del Espíritu de
Dios sobre las aguas (cfr. Gn 1,2): el
Amor de la Trinidad abraza el
universo. Y, de un modo más
explícito, retomando el relato de la
creación a la luz de la encarnación
del Verbo, el prólogo del cuarto
Evangelio dice que «todo se hizo por



Él» (Jn 1,3): en todo se refleja la
Filiación de Cristo, y a Él se ordena
todo (cfr. Ef 1,10). Las estrellas
lejanas, el mar profundo, las
montañas más altas o las flores más
bellas, todos hablan del don absoluto
que el Padre vierte en la generación
del Hijo: todo es icono de esta
relación eterna de amor. Toda la
creación habla de Cristo, como dice
la liturgia, parafraseando a san
Pablo: «Ahora se cumple el designio
del Padre: hacer de Cristo el corazón
del mundo»[13].

De aquí nace la posibilidad de
contemplar el mundo y la historia, en
sus dimensiones más cotidianas y
prosaicas, como lugar de encuentro
con Dios, como tarea filial confiada al
hombre por el Padre, en Cristo. A la
luz de la Trinidad el cristiano se
puede reconocer como “socio” de
Dios, como heredero en Cristo de
todas las cosas, colaborando con Él
para llevar todo al Padre, con una



profunda gratitud por su don: siendo 
todo él agradecimiento. Este es el
corazón de toda Misa, el acto
eucarístico más auténtico, a través
del cual la creación vuelve a la
relación con su origen, a la Trinidad.

María y la Trinidad

San Josemaría confiaba en una
ocasión: «Trato de llegar a la
Trinidad del Cielo por esa otra
trinidad de la tierra: Jesús, María y
José. Están como más
asequibles»[14]. El amor de los tres
de la Sagrada Familia, sus relaciones
de don recíproco, le guiaba en la
contemplación de la Trinidad
beatísima, remontando el río en
búsqueda de la fuente, desde los
amores hasta el Amor de los amores.

Santa María es quien mejor ha
realizado este retorno a Dios, esta
restitución en Cristo del mundo a la
Trinidad. La existencia de María es
trinitaria; está completamente



transfigurada de amor: María recibe
su ser, y lo entrega de nuevo al Padre
en Cristo gracias al Espíritu Santo,
que es el Amor mismo y que la ha
cubierto con su sombra (Cfr. Lc 1,35).
María es criatura, María es una
mujer de Palestina, pero todo en Ella
está impregnado del Amor que
constituye la relación eterna entre el
Padre y el Hijo. Así Ella es Señora de
la creación y de la historia: todo se
ha confiado a su Corazón
inmaculado, porque nadie conoce
mejor que ella el mundo, nadie lo
transforma mejor que ella, a través
de su diálogo íntimo y familiar con
cada persona de la Trinidad. Con Ella
podemos vivir «en el seno de la
Trinidad (…) adentrarnos en el Padre
y descubrir nuevas dimensiones que
iluminan las situaciones concretas y
las cambian»[15], que llevan a «hacer
de Cristo el corazón del mundo».

Giulio Maspero



Lecturas para profundizar

Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
232-267.

Juan Pablo II, Audiencias del 19
enero al 26 enero 2000 (En las
fuentes y en el estuario de la historia
de la salvación, La gloria de la
Trinidad en la creación, La gloria de
la Trinidad en la historia)

Benedicto XVI, Angelus 7 abril 2009

Francisco, Angelus 22 mayo 2016

Barron, R. Catolicismo: un viaje al
corazón de la fe (cap. 3. El inefable
misterio de Dios: “Aquello mayor que
lo cual nada puede pensarse”),
Doubleday, 2013 (orig. Catholicism: a
Journey to the Heart of the Faith).

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000119.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000119.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000119.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000126.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000126.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000209.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000209.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2009/documents/hf_ben-xvi_ang_20090607.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2016/documents/papa-francesco_angelus_20160522.html


Daniélou, J. La Trinidad y el misterio
de la existencia, Paulinas, 1969 (orig. 
La Trinité et le mystère de l’existence).

Daniélou, Dios y nosotros (cap. VI "El
Dios de los místicos"), Cristiandad
2003 (orig. Dieu et nous).

Guardini, El Señor. Meditaciones
sobre la persona y la vida de
Jesucristo (VI.6: “En el Espíritu
Santo”) Cristiandad, 2006 (orig. Der
Herr, Betrachtungen über die Person
und das Leben Jesu Christi).

Lewis, C.S. Mero cristianismo (IV.
“Más allá de la personalidad: o
primeros pasos en la doctrina de la
trinidad”) Rialp, 1995 (orig. Mere
Christianity).

Maspero, G. La Trinidad explicada
hoy, Rialp 2017 (orig. Uno perché
trino. Breve introduzione al trattato
su Dio).



Ratzinger, J. El Dios de los cristianos,
Salamanca, Sígueme, 2009 (orig. Der
Gott Jesu Christi. Betrachtungen über
den Dreieinigen Gott).

Ratzinger, Dios y el mundo. Creer y
vivir en nuestra época (II.11 “Sobre la
Trinidad”) Galaxia Gutenberg, 2002
(orig. Gott und die Welt. Glauben und
Leben in unserer Zeit).

San Josemaría Escrivá, Es Cristo que
pasa, nn. 85-86 ("La Eucaristía y el
misterio de la Trinidad").

Trese, L. J. La fe explicada (cap. III:
“La unidad y trinidad de Dios. ¿Cómo
es que son tres?”) Rialp 2014 (orig. 
Faith explained)

[1] Benedicto XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 12.



[2] San Josemaría, notas en una
reunión familiar, 14-VI-1974
(Catequesis en América, 1974, vol. I,
449, AGP, Biblioteca, P04).

[3] San Josemaría, notas en una
reunión familiar, 9-II-1975
(Catequesis en América, 1975, vol. III,
75, AGP, Biblioteca, P04).

[4] Ibidem.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[6] San Josemaría, Camino, n. 417.
Cfr. comentario de la edición crítico-
histórica.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 85.

[8] San Agustín, De Trinitate, 8.10.14.

[9] Francisco, Audiencia, 27-XI-2013.



[10] Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, 44.

[11] Cfr. Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-III-2016), n. 63. Cfr. San
Juan Pablo II, Angelus, 7-VI-1998.

[12] Francisco, Amoris Laetitia, n. 11.

[13] Así reza la versión italiana de la
antífona tercera en las vísperas de la
feria I de la semana IV del salterio
del Tiempo Ordinario.

[14] San Josemaría, “Consumados en
la unidad”, en En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, 422.

[15] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
283.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/misterio-de-la-
trinidad/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/misterio-de-la-trinidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/misterio-de-la-trinidad/
https://opusdei.org/es-uy/article/misterio-de-la-trinidad/

	La luz de la fe (IV): esa corriente trinitaria de Amor

