opusdei.org

Nuevos
Mediterraneos (I):
«Aquella primera
oracion de hijo de
Dios»

El sentido de la filiacion divina
lo cambia todo, como cambi6 la
vida de san Josemaria cuando

descubrio inesperadamente ese
Mediterraneo.

31/07/2017



Escucha el articulo Nuevos
Mediterraneos (I): «<Aquella
primera oracion de hijo de Dios»

Descarga el libro electronico:
«Nuevos mediterraneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

«Son momentos, hijas e hijos mios,
para adentrarnos mas y mas por
«caminos de contemplacion» en
medio del mundo»[1]. Con estas
palabras sefiala el prelado del Opus
Dei una de las prioridades del
momento actual. El apostolado de los
cristianos es, hoy como siempre,
«una superabundancia de nuestra
vida interior»[2]. Por una parte,
porque consiste en comunicar
precisamente esa Vida; por otra,
porque para proponer la fe al mundo
es necesario comprenderla y vivirla
en profundidad. Se trata, en


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/

definitiva, como nos indico san
Josemaria, de «<ahondar en la
hondura del Amor de Dios, para
poder asi, con la palabra y con las
obras, mostrarlo a los hombres»[3].

Este camino hacia adentro tiene una
peculiaridad. No transita de un lugar
conocido a otro desconocido: consiste
mas bien en ahondar en lo que ya se
conoce, en lo que parece obvio, de
tan oido. Se descubre entonces algo
que, en realidad, se sabia, pero que
ahora se percibe con una fuerzay
una profundidad nueva. San
Josemaria se refiere a esa
experiencia hablando de distintos
«Mediterraneos» que se fueron
abriendo ante sus ojos de manera
inesperada. Asi lo expone, por
ejemplo, en Forja:

«En la vida interior, como en el amor
humano, es preciso ser perseverante.
Si, has de meditar muchas veces los
mismos argumentos, insistiendo



hasta descubrir un nuevo
Mediterraneo.

»—:Y cOmo no habré visto antes esto
asi de claro?, te preguntaras
sorprendido. -Sencillamente, porque
a veces somos como las piedras, que
dejan resbalar el agua, sin absorber
ni una gota.

»—Por eso, es necesario volver a
discurrir sobre lo mismo, jque no es
lo mismo!, para empaparnos de las
bendiciones de Dios»[4].

«Discurrir sobre lo mismo» para
intentar abrirnos a toda su riquezay
descubrir asi «jque no es lo mismo!»
Ese es el camino de contemplacion al
que estamos llamados. Se trata de
surcar un mar que, a primera vista,
no tiene nada de nuevo, porque ya
forma parte de nuestro paisaje
cotidiano. Los romanos llamaban al
Mediterraneo Mare nostrum: se
trataba del mar conocido, del mar
con el que convivian. San Josemaria



habla de descubrir Mediterraneos
porque, en cuanto nos adentramos
en los mares que creemos conocer
bien, se abren ante nuestros o0jos
horizontes amplios, insospechados.
Podemos decir entonces al Sefor, con
palabras de santa Catalina de Siena:
«eres como un mar profundo, en el
que cuanto mas busco mas
encuentro, y cuanto mas encuentro
mas te busco»[5].

Estos descubrimientos responden a
luces que Dios da cuando y como
quiere. Con todo, nuestra
consideracion pausada nos pone en
disposicion de recibir esas luces del
Sefior. «Y como aquél que primero
estaba en las tinieblas y después ve
de pronto el sol que le ilumina la
cara, y distingue claramente lo que
hasta entonces no veia, del mismo
modo el que recibe el Espiritu Santo
queda con el alma iluminada»[6]. En
los siguientes editoriales
repasaremos algunos de estos



Mediterraneos que san Josemaria
descubrio en su vida interior, para
ahondar con él «en la hondura del
Amor de Dios».

Abba Pater!

Una de las convicciones mas
arraigadas en los primeros cristianos
era que podian dirigirse a Dios como
hijos amados. Jesus mismo les habia
ensefiado: «Vosotros orad asi: Padre
nuestro que estas en el cielo...» (Mt
6,9). El se habia presentado ante los
judios como el Hijo amado del Padre,
y habia ensefiado a sus discipulos a
comportarse de igual modo. Los
apostoles le habian oido dirigirse a
Dios con el término que usaban los
nifios hebreos para dirigirse a sus
padres. Y, al recibir el Espiritu Santo,
ellos mismos habian comenzado a
usar esa formula. Se trataba de algo
radicalmente nuevo, respecto a la
piedad de Israel, pero San Pablo lo
referiria como algo comun y



conocido por todos: «recibisteis un
Espiritu de hijos de adopcion, en el
que clamamos: “jAbb4, Padre!”. Pues
el Espiritu mismo da testimonio
junto con nuestro espiritu de que
somos hijos de Dios» (Rm 8,15-16).
Era una conviccion que les llenaba
de confianza y les daba una audacia
insospechada: «si somos hijos,
también herederos: herederos de
Dios, coherederos de Cristo» (Rm
8,17). Jesus no es solo el Unigénito del
Padre, sino también el Primogénito
de muchos hermanos (cfr. Rm 8,29;
Col 1,15). La Vida nueva, traida por
Cristo, se presentaba ante los ojos de
aquellos primeros creyentes como
una vida de hijos amados de Dios. No
era esta una verdad tedrica o
abstracta, sino algo real que les
llenaba de una desbordante alegria.
Buena muestra de ello es el grito que
se le escapa al apostol san Juan en su
primera carta: «Mirad qué amor nos
ha tenido el Padre para llamarnos



hijos de Dios, pues jlo somos!» (1 Jn
3,1).

La paternidad de Dios, su amor
singularisimo y tierno por cada uno,
es algo que los cristianos
aprendemos desde pequerios. Y, sin
embargo, estamos llamados a
descubrirlo de un modo personal y
vivo, que llegue a transformar
nuestra relacion con Dios. Al hacerlo,
se abre ante nuestros ojos un
Mediterraneo de paz y confianza, un
horizonte inmenso en el que
podremos ahondar a lo largo de toda
la vida. Para san Josemaria, fue un
hallazgo inesperado, la repentina
apertura de un panorama que se
encontraba en realidad como
escondido en algo que conocia bien.
Era el otonio de 1931; lo recordaba
muchos afios después: «Os podria
decir hasta cuando, hasta el
momento, hasta donde fue aquella
primera oracion de hijo de Dios.
Aprendi a llamar Padre, en el



Padrenuestro, desde nifio; pero
sentir, ver, admirar ese querer de
Dios de que seamos hijos suyos..., en
la calle y en un tranvia —una hora,
hora y media, no lo sé—; Abba, Pater!,
tenia que gritar»[7].

En los meses siguientes, san
Josemaria volvio repetidamente
sobre este punto. En el retiro que
hizo un afio mas tarde, por ejemplo,
apuntaba: «Dia primero. Dios es mi
Padre. -Y no salgo de esta
consideracion»[8]. jEl dia entero
considerando la Paternidad de Dios!
Aunque de entrada una
contemplacion tan dilatada en el
tiempo pueda sorprendernos, de
hecho sefiala la profundidad con la
que calo en él la experiencia de la
filiacion divina. También nuestra
primera actitud, en la oracion y, en
general, al dirigirnos a Dios, debe
cifrarse en un confiado abandono y
agradecimiento. Pero, para que
nuestro trato con Dios adquiera esta



forma, conviene descubrir
personalmente, una vez mas, que El
ha querido ser Padre nuestro.

¢Quién es Dios para mi?

Como san Josemaria, tal vez
aprendimos siendo muy pequerios
que Dios es Padre, pero quiza nos
queda un buen trecho de camino
para vivir nuestra condicion de hijos
en toda su radicalidad. ;Como
podemos facilitar ese
descubrimiento?

En primer lugar, para descubrir la
paternidad de Dios, es necesario
muchas veces restaurar su auténtica
imagen. ;Quién es Fl para mi? De
modo consciente o inconsciente, hay
quien piensa en Dios como Alguien
que impone leyes y anuncia castigos
para quienes no las cumplan;
Alguien que espera que se acate su
voluntad y se enfurece ante la
desobediencia; en una palabra, un
Amo del que nosotros no seriamos



mas que involuntarios subditos. En
otros casos —sucede también a
algunos cristianos—, Dios es percibido
fundamentalmente como el motivo
por el que hay que portarse bien. Se
piensa en El como la razoén por la que
cada uno se mueve hacia donde
realmente no quiere, pero debe ir. Sin
embargo, Dios «no es un Dominador
tirdnico, ni un Juez rigido e
implacable: es nuestro Padre. Nos
habla de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestra falta de
generosidad: pero es para librarnos
de ellos, para prometernos su
Amistad y su Amor»[9].

La dificultad para percibir que «Dios
es Amor» (1 Jn 4,8) se debe a veces
también a la crisis que atraviesa la
paternidad en diversos paises. Tal
vez lo hemos comprobado al hablar
con amigos o compaifieros: su padre
no les genera buenos recuerdos, y un
Dios que es Padre no les parece
particularmente atractivo. Al



proponerles la fe, es bueno ayudarles
a ver como su dolor por esa carencia
muestra hasta qué punto llevan la
paternidad inscrita en el corazon:
una paternidad que les precede y
que les llama. Por otra parte, un
amigo, un sacerdote, pueden
ayudarles con su cercania a
descubrir el amor del «Padre de
quien toma nombre toda familia en
los cielos y en la tierra» (Ef 3,14),y a
experimentar esa ternura también
en la «vocacion de custodiar»[10] que
palpita dentro de cada uno, y que se
abre camino en el padre o la madre
que ellos mismos ya son, o que
quisieran ser un dia. Asi pueden ir
descubriendo en el fondo de su alma
el auténtico rostro de Dios y la
manera en que sus hijos estamos
llamados a vivir, sabiéndonos
mirados por Fl con infinito carifio.
En efecto, un padre no quiere a su
hijo por lo que hace, por sus
resultados, sino sencillamente porque
es su hijo. Al mismo tiempo, le lanza



al mundo y procura sacar lo mejor de
él, pero siempre partiendo de lo
mucho que vale a sus ojos.

Puede servirnos considerarlo, en
particular, en los momentos de
fracaso, o cuando la distancia entre
nuestra vida y los modelos que nos
presenta el mundo en que vivimos
nos lleven a tener una baja
consideracion de nosotros mismos.
Quiza deberiamos recordar mas a
menudo que «esta es nuestra
“estatura”, esta es nuestra identidad
espiritual: somos los hijos amados de
Dios, siempre (...). No aceptarse, vivir
descontentos y pensar en negativo
significa no reconocer nuestra
identidad mas auténtica: es como
darse la vuelta cuando Dios quiere
fijar sus ojos en mi; significa querer
impedir que se cumpla su suefio en
mi. Dios nos ama tal como somos, y
no hay pecado, defecto o error que lo
haga cambiar de idea»[11].



Darnos cuenta de que Dios es Padre
va de la mano con dejarnos mirar
por El como hijos muy amados. De
este modo, comprendemos que
nuestra valia no depende de lo que
tengamos —nuestros talentos- o de lo
que hagamos —nuestros éxitos—, sino
del Amor que nos ha creado, que ha
sofiado con nosotros y nos ha
afirmado «antes de la fundacion del
mundo» (Ef 1,4). Ante la fria idea de
Dios que se hace a veces el mundo
contemporaneo, Benedicto XVI quiso
recordar desde el inicio de su
pontificado que «no somos el
producto casual y sin sentido de la
evolucion. Cada uno de nosotros es el
fruto de un pensamiento de Dios.
Cada uno de nosotros es querido,
cada uno es amado, cada uno es
necesario»[12]. ¢De verdad incide
esta idea en nuestra vida diaria?

La confiada esperanza de los hijos
de Dios



San Josemaria recordaba con
frecuencia a los fieles del Opus Dei
que «el fundamento de nuestra vida
espiritual es el sentido de nuestra
filiacion divina»[13]. Lo comparaba
al «hilo que une las perlas de un gran
collar maravilloso. La filiacion divina
es el hilo, y ahi se van engarzando
todas las virtudes, porque son
virtudes de hijo de Dios»[14]. Por eso
es crucial pedir a Dios que nos abra
este Mediterraneo, que sostiene y da
forma a toda nuestra vida espiritual.

El hilo de la filiacion divina se
traduce en «una actitud cotidiana de
abandono esperanzado»[15], una
actitud que es propia de los hijos,
especialmente cuando son pequeiios.
Por eso en la vida y en los escritos de
san Josemaria, la filiacion divina iba
a menudo unida a la infancia
espiritual. Ciertamente, ;qué le
importan las sucesivas caidas al nifio
que esta aprendiendo a ir en
bicicleta? No valen nada, mientras



vea a su padre cerca, animandole a
volver a intentarlo. En eso consiste
su abandono esperanzado: «Papa
dice que puedo... jvamos!».

Sabernos hijos de Dios es también la
seguridad sobre la que apoyarnos
para llevar a cabo la mision que el
Sefior nos ha confiado. Nos
sentiremos como aquel hijo a quien
su padre dice: «Hijo mio, vete hoy a
trabajar en la vifia» (Mt 21,28). Tal
vez nos asaltara primero la
inseguridad, o mil ocurrencias de
diverso tipo. Pero enseguida
consideraremos que es nuestro Padre
quien nos lo pide, demostrandonos
una confianza inmensa. Como Cristo,
aprenderemos a abandonarnos en
las manos del Padre y a decirle desde
el fondo de nuestra alma: «Que no
sea lo que yo quiero, sino lo que
quieres tu» (Mc 14,36). San Josemaria
nos ensefid con su vida a
comportarnos de este modo, a
imagen de Cristo: «A lo largo de los



afos, he procurado apoyarme sin
desmayos en esta gozosa realidad. Mi
oracion, ante cualquier
circunstancia, ha sido la misma, con
tonos diferentes. Le he dicho: Sefior,
T me has puesto aqui; Tu me has
confiado eso o aquello, y yo confio en
Ti. Sé que eres mi Padre, y he visto
siempre que los pequefios estan
absolutamente seguros de sus
padres»[16].

Desde luego, no podemos negar que
habra dificultades. Pero las
encararemos desde la conciencia de
que, pase lo que pase, ese Padre
todopoderoso nos acompafia, esta a
nuestro lado y vela por nosotros. E1
hara lo que nos proponemos, porque
a fin de cuentas es obra suya; lo hara
quiza de un modo distinto, pero mas
fecundo. «Cuando te abandones de
verdad en el Sefior, aprenderas a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas —a
pesar de haber puesto todo tu



empefio y los medios oportunos—no
salen a tu gusto... Porque habran
“salido” como le conviene a Dios que
salgan»[17].

Cultivar el «sentido de la filiacion
divina»

San Josemaria, es preciso conviene
notarlo, no sefialaba como
fundamento del espiritu del Opus Dei
la filiacion divina, sino el sentido de la
filiacion divina. No basta ser hijos de
Dios, sino que hemos de sabernos
hijos de Dios, de modo tal que
nuestra vida adquiera ese sentido.
Tener esa seguridad en el corazon es
el fundamento mas sdélido; la verdad
de nuestra filiacion divina se
convierte entonces en algo operativo,
con repercusiones concretas en
nuestra vida.

Para cultivar tal sentido, es bueno
ahondar en esa realidad con la
cabeza y con el corazon. Con la
cabeza, primero, meditando en la



oracion los pasajes de la Escritura
que hablan de la paternidad de Dios,
de nuestra filiacion, de la vida de los
hijos de Dios. Esta meditacion puede
recibir luz de los muchos textos de
san Josemaria sobre nuestra
condicion de hijos de Dios[18], o de
las reflexiones de otros santos y
escritores cristianos[19].

Con el corazon podemos ahondar en
nuestra condicion de hijos de Dios
acudiendo al Padre confiadamente,
abandonandonos en su Amor,
actualizando con o sin palabras
nuestra actitud filial, y procurando
tener siempre presente el Amor que
Fl nos tiene. Un modo de hacerlo es
acudir a El con breves invocaciones o
jaculatorias. San Josemaria sugeria:
«Llamale Padre muchas veces al dia,
y dile —a solas, en tu corazon- que le
quieres, que le adoras: que sientes el
orgullo y la fuerza de ser hijo
suyo»[20]. También podemos acudir
a alguna breve oracion que nos



ayude a afrontar la jornada desde la
seguridad de sentirnos hijos de Dios,
0 a terminarla, con agradecimiento,
contricion y esperanza. El papa
Francisco proponia esta a los
jovenes: «“Sefior, te doy gracias
porque me amas; estoy seguro de que
me amas; haz que me enamore de mi
vida”. No de mis defectos, que hay
que corregir, sino de la vida, que es
un gran regalo: es el tiempo para
amar y ser amado»[21].

Volver a la casa del Padre

Se ha descrito la familia como «el
lugar al que se vuelve», donde
hallamos reparo y descanso. Lo es de
modo particular en cuanto
«santuario del amor y de la
vida»[22], como le gustaba decir a
san Juan Pablo II. Alli reencontramos
el Amor que da sentido y valia a
nuestra vida, porque esta en su
mismo origen.



De igual modo, sentirnos hijos de
Dios nos permite volver a El
confiadamente cuando estamos
cansados, cuando nos han tratado
mal o nos sentimos heridos... 0
también cuando le hemos ofendido.
Volver al Padre es otro modo de vivir
en esa actitud de «abandono
esperanzado». Conviene meditar a
menudo la parabola del padre que
tenia dos hijos, recogida por san
Lucas (Cfr. Lc 15,11-32): «Dios nos
espera, como el padre de la parabola,
extendidos los brazos, aunque no lo
merezcamos. No importa nuestra
deuda. Como en el caso del hijo
prodigo, hace falta sélo que abramos
el corazdn, que tengamos afioranza
del hogar de nuestro Padre, que nos
maravillemos y nos alegremos ante
el don que Dios nos hace de podernos
llamar y de ser, a pesar de tanta falta
de correspondencia por nuestra
parte, verdaderamente hijos
suyos»[23].



Aquel hijo quiza apenas penso en el
dolor que habia causado a su Padre:
sobre todo afioraba el buen trato que
recibia en la casa paterna (cfr. Lc
15,17-19). Se dirige hacia alla con la
idea de no ser mas que un siervo
entre otros. Sin embargo, su padre le
recibe —jsale a buscarle, se le echa al
cuello y le llena de besos!-
recordandole su identidad mas
profunda: es su hijo. Enseguida
dispone que le devuelvan los
vestidos, las sandalias, el anillo... las
sefiales de esa filiacion que ni
siquiera su mal comportamiento
podia borrar. «A fin de cuentas se
trataba del propio hijo y tal relacion
no podia ser alienada, ni destruida
por ningun comportamiento»[24].

Aunque a veces podamos ver a Dios
como un Amo del que somos siervos,
0 como un frio Juez, Fl se mantiene
fiel a su Amor de Padre. La
posibilidad de acercarnos a Fl
después de haber caido es siempre



una ocasion magnifica para
descubrirlo. Al mismo tiempo, eso
nos revela nuestra propia identidad.
No se trata solamente de que El haya
decidido amarnos, porque si, sino de
que verdaderamente somos —por
gracia— hijos de Dios. Somos hijos de
Dios y nada, ni nadie, podra
robarnos jamas esa dignidad. Ni
siquiera nosotros mismos. Por eso,
ante la realidad de nuestra debilidad
y del pecado —consciente y
voluntario- no dejemos que nos
invada la desesperanza. Como
sefialaba san Josemaria, «esta
conclusion no es la ultima palabra.
La ultima palabra la dice Dios, y es la
palabra de su amor salvador y
misericordioso y, por tanto, la
palabra de nuestra filiacion
divina»[25].

Ocupados en amar

El sentido de la filiacion divina lo
cambia todo, como cambid la vida de



san Josemaria cuando descubrio
inesperadamente ese Mediterraneo.
iQué distinta es la vida interior
cuando, en lugar de basarla en
nuestros avances o en nuestros
propdsitos de mejora, la centramos
en el Amor que nos precede y nos
espera! Siuno da prioridad a lo que
él mismo hace, su vida espiritual gira
casi exclusivamente en torno a la
mejora personal. A la larga, este
modo de vivir no solo corre el riesgo
de dejarse el amor de Dios olvidado
en una esquina del alma, sino
también de caer en el desanimo,
porque se trata de una lucha en la
que uno esta solo ante el fracaso.

Cuando, en cambio, nos centramos
en lo que Dios hace, en dejarnos
amar cada dia por El, acogiendo
diariamente su Salvacion, la lucha
adquiere otro temple. Si salimos
vencedores, se abriran paso con gran
naturalidad el agradecimiento y la
alabanza; si caemos derrotados,



nuestro trato con Dios consistira en
volver confiadamente al Padre,
pidiendo perdon y dejandonos
abrazar por El. Se entiende asi que
«la filiacion divina no es una virtud
particular, que tenga sus propios
actos, sino la condicion permanente
del sujeto de las virtudes. Por eso no
se obra como hijo de Dios con unas
acciones determinadas: toda nuestra
actividad, el ejercicio de nuestras
virtudes, puede y debe ser ejercicio
de la filiacion divina»[26].

No hay derrota para quien desea
acoger cada dia el Amor de Dios.
Incluso el pecado puede convertirse
en ocasion de recordar nuestra
identidad de hijos y de volver al
Padre, que insiste en salir a nuestro
encuentro clamando: «jHijo, hijo
mio!». De esa misma conciencia
nacera —como nacia en san
Josemaria- la fuerza que
necesitamos para volver a caminar
en pos del Sefior: «Sé que vosotros y



yo, decididamente, con el resplandor
y la ayuda de la gracia, veremos qué
cosas hay que quemar, y las
quemaremos; qué cosas hay que
arrancar, y las arrancaremos; qué
cosas hay que entregar, y las
entregaremos»[27]. Pero lo haremos
sin agobio, y sin desanimo,
procurando no confundir el ideal de
la vida cristiana con el
perfeccionismo[28]. Viviremos, asi,
pendientes del Amor que Dios nos
tiene, ocupados en amar. Seremos
como hijos pequefios que han
descubierto un poco el amor de su
Padre, y quieren agradecérselo de
mil modos y corresponder con todo
el amor —poco o mucho- que son
capaces de expresar.

Lucas Buch




[1] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30.

[2] Ibidem. Cfr. San Josemaria,
Camino, n. 961; Amigos de Dios, n.
239.

[3] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 97.

[4] San Josemaria, Forja, n. 540.

[5] Santa Catalina de Siena, Didlogo,
c. 167.

[6] San Cirilo de Jerusalén, Catequesis
16, 16.

[7] San Josemaria, Meditacion del 24-
XII-1969 (en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, p. 390).

[8] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1637 (en A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, p. 465).

[9] Es Cristo que pasa, n. 64.



[10] Francisco, Homilia en la Misa de
inicio del pontificado, 19-111-2013.

[11] Francisco, Homilia, 31-VII-2016.

[12] Benedicto XVI, Homilia en la
Misa de inicio del pontificado, 24-
IV-2005.

[13] San Josemaria, Carta 25-1-1961,
n. 54 (en E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).

[14] San Josemaria, Apuntes de la
predicacion, 6-VII-1974, en E.
Burkhart, J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, vol. 2, p. 108.

[15] F. Océriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[16] Amigos de Dios, n. 143.

[17] San Josemaria, Surco, n. 860.



[18] Cfr. p.ej. F. Ocariz, “Filiacion
divina” en Diccionario de san
Josemaria Escriva de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, pp. 519-526.

[19] El afio jubilar de la Misericordia
ha permitido redescubrir a algunos
de ellos. Cfr. Pontificio Consejo para
la Promocion de la Nueva
Evangelizacion, Misericordiosos
como el Padre. Subsidios para el
Jubileo de la Misericordia 2015-2016.

[20] Amigos de Dios, n. 150.
[21] Francisco, Homilia, 31-VII-2016.

[22] San Juan Pablo II, Homilia, 4-
V-2003.

[23] Es Cristo que pasa, n. 64.

[24] San Juan Pablo II, Enc. Dives in
Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] Es Cristo que pasa, n. 66.



[26] F. Ocariz - I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] Es Cristo que pasa, n. 66.

[28] Cfr. F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/
mediterraneos-de-la-vida-interior/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/
https://opusdei.org/es-uy/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/
https://opusdei.org/es-uy/article/mediterraneos-de-la-vida-interior/

	Nuevos Mediterráneos (I): «Aquella primera oración de hijo de Dios»

