
opusdei.org

Meditación sobre la
paz

En este texto se reflexiona
sobre la paz a partir de estos
temas: bienaventurados los
pacíficos, ayudar con el
realismo de la oración y forjar
la paz desde la familia.

17/10/2023

Bienaventurados los pacíficos.
Ayudar con el realismo de la
oración.
Forjar la paz desde la familia.

• 
• 

• 



«AL VER JESÚS a las multitudes,
subió al monte; se sentó y se le
acercaron sus discípulos; y abriendo
su boca les enseñaba diciendo: (…)
Bienaventurados los pacíficos,
porque serán llamados hijos de
Dios» (Mt 5,1-2.9). En el Evangelio de
san Mateo, el Señor, antes de
confirmar sus palabras con
prodigios, nos enseña con las
bienaventuranzas el camino hacia la
felicidad en la tierra y en el cielo. La
ruta, aunque pueda sorprender, no
es otra que ser pobre de espíritu,
preocuparse por el dolor de los
demás, buscar la justicia, tener un
corazón limpio, no devolver mal por
mal… Y, también, ser una persona
que construye la paz.

San Pablo VI, a mitad de los años
setenta, decía que
«desafortunadamente, a medida que
la trágica experiencia de la última
guerra mundial va declinando en la
esfera de los recuerdos, tenemos que



registrar un recrudecimiento del
espíritu contencioso entre las
naciones»[1]. San Juan Pablo II,
constatando un ambiente similar, a
finales de 1989 señaló que «la
memoria vigilante del pasado
debería conseguir que nuestros
contemporáneos estuvieran atentos a
los abusos siempre posibles en el uso
de la libertad, que la generación de
esta época ha conquistado a costa de
tantos sacrificios. El frágil equilibrio
de la paz –continuaba– podría verse
comprometido si en las conciencias
se despertaran males como el odio
racial, el menosprecio de los
extranjeros, la segregación de los
enfermos o de los ancianos, la
exclusión de los pobres o el recurso a
la violencia privada y colectiva»[2]. Y
ya hacia nuestros días, el Papa
Francisco, teniendo en mente tanto
los conflictos en diversas partes del
mundo, como la siempre creciente
interdependencia entre países, ha
afirmado que se podría hablar de



una «guerra mundial a pedazos»[3].
En este contexto, ¿cómo hacer vida
aquellas palabras de paz que dirigió
Jesús a sus discípulos? ¿Cómo
podemos ser esas personas pacíficas
que buscan alcanzar la
bienaventuranza?

«Qué hermosos son sobre los montes
los pies del mensajero que anuncia la
paz» (Is 52,7), dice el profeta Isaías
refiriéndose a Cristo y, en él, a todos
quienes queremos seguir su camino.
Ante la impotencia y la
incomprensión que puede generar la
violencia, estamos llamados a ser
sembradores de esperanza. «La
realización de la paz depende en
gran medida del reconocimiento de
que, en Dios, somos una sola familia
humana (…). La paz no es un sueño,
no es una utopía: la paz es posible»[4],
animaba Benedicto XVI. En su
discurso de las bienaventuranzas,
Jesús une la paz con la filiación



común: «O somos hermanos o todo
se derrumba»[5].

«PAZ, VERDAD, unidad, justicia. ¡Qué
difícil parece a veces la tarea de
superar las barreras, que impiden la
convivencia humana! –decía san
Josemaría–. Y, sin embargo, los
cristianos estamos llamados a
realizar ese gran milagro de la
fraternidad»[6]. Dios, desde los
primeros tiempos, nos ha querido
revelar la tristeza que surge de la
violencia entre sus hijos. «¿Dónde
está tu hermano?» (Gén 4,9),
pregunta a Caín en el libro del
Génesis; se trata de un interrogante
que resuena a lo largo de los siglos,
recordándonos la tarea de cuidar de
quienes nos acompañan en esta
tierra. Ese «milagro de la
fraternidad» espera nuestra
colaboración, nuestro empeño



positivo, ya que todos podemos
ayudar de alguna manera. En primer
lugar, Dios cuenta con nuestras
oraciones; si nos fijamos bien, en la
santa Misa rogamos incesantemente
por la paz.

Es lógico que, al sabernos hijos de un
mismo Padre, nos interesen las cosas
que suceden en cualquier lugar del
planeta. Vivir la comunión de los
santos nos hace experimentar como
propio el destino de muchas otras
personas. En un mundo
interconectado y casi inmediato, es
comprensible querer saber siempre
lo que ocurre, estar atentos a los
medios de comunicación que nos
acercan hasta esos lugares. Sin
embargo, puede suceder que «la
velocidad con la que se suceden las
informaciones supera nuestra
capacidad de reflexión y de juicio
(...). El mundo de la comunicación
puede ayudarnos a crecer o, por el
contrario, a desorientarnos»[7]. En



este contexto, a la vez que se impone
una responsabilidad personal de
aprender a informarse bien y no solo
superficialmente, sin hacer violencia
a la realidad, también puede ser
bueno estar atentos a un posible
desorden al querer saberlo todo, a
tiempo real, o querer tener la mayor
cantidad posible de detalles. El
prelado del Opus Dei, refiriéndose a
la profesión de la comunicación,
señalaba que solo «un comunicador
sereno podrá infundir el sentido
cristiano en el flujo inevitablemente
veloz de la opinión pública»[8]. De
manera análoga, solo un consumidor
sereno de noticias podrá asimilar la
información con un sentido
cristiano.

«La comprensión comienza cuando
tratamos de ver personas concretas,
y no “masas”, en el centro de cada
relación comunicativa, aunque esas
personas no estén físicamente
presentes. No las vemos, pero están



ahí, con toda su dignidad,
especialmente cuando son más
vulnerables»[9]. Este equilibrio para
informarnos sobre conflictos lo
podemos conseguir si vivimos el
realismo que nos otorga una vida de
oración y de caridad con los más
cercanos; un realismo forjado en el
silencio y en la vida concreta, que
impulsa nuestro deseo de servir, aquí
y ahora, en medio de nuestra familia
y de nuestra profesión. La vida
contemplativa nos lleva a ocuparnos
de lo que verdaderamente podemos
cambiar: primero en nosotros
mismos y, después, en el ambiente
que nos rodea, para llenarlo todo de
paz.

«NO DEVOLVÁIS a nadie mal por mal
–dice san Pablo a los romanos–:
buscad hacer el bien delante de todos
los hombres. Si es posible, en lo que



está de vuestra parte, vivid en paz
con todos los hombres» (Rm
12,17-18). Nuestro anhelo por que
llegue la paz a tantos lugares del
mundo puede ser un buen impulso
para hacer lo mismo en nuestro
ambiente. Quizás nosotros también
vivimos nuestras pequeñas batallas
domésticas, o enemistades con
personas que vemos día a día. La
sabiduría del pueblo judío recogía
una máxima que rezaba: «Es honra
para un hombre dejarse de litigios,
pero cualquier necio se enzarza en
ellos» (Prov 20,3), y esto sucede tanto
a nivel político como a nivel
doméstico. San Juan Pablo II, que ha
sido llamado el Papa de la familia,
veía que es precisamente en aquel
entorno en donde se puede sembrar
un futuro de paz para el mundo: «Los
pequeños aprenden muy pronto a
conocer la vida. Observan e imitan el
modo de actuar de los adultos.
Aprenden rápidamente el amor y el
respeto por los demás, pero asimilan



también con prontitud los venenos
de la violencia y del odio. La
experiencia que han tenido en la
familia –continuaba diciendo el santo
Papa polaco– condicionará
fuertemente las actitudes que
asumirán de adultos. Por tanto, si la
familia es el primer lugar donde se
abren al mundo, la familia debe ser
para ellos la primera escuela de
paz»[10].

«Tanto la paz, como la guerra, están
dentro de nosotros»[11], escribió san
Josemaría. «Si el origen del que brota
la violencia está en el corazón de los
hombres, entonces es fundamental
recorrer el sendero de la no violencia
en primer lugar en el seno de la
familia (…). La familia es el espacio
indispensable en el que los cónyuges,
padres e hijos, hermanos y hermanas
aprenden a comunicarse y a cuidarse
unos a otros de modo desinteresado,
y donde los desacuerdos o incluso los
conflictos deben ser superados no



con la fuerza, sino con el diálogo, el
respeto, la búsqueda del bien del
otro, la misericordia y el perdón.
Desde el seno de la familia, la alegría
se propaga al mundo y se irradia a
toda la sociedad»[12]. El fundador del
Opus Dei, en su búsqueda de paz,
acudía a María; en ella podemos
encontrar, primero, nuestra paz
interior y, subiendo en escalada, la
paz en nuestro ambiente, en nuestro
trabajo, en nuestra ciudad. «Santa
María es –así la invoca la Iglesia– la
Reina de la paz. Por eso, cuando se
alborota tu alma, el ambiente
familiar o el profesional, la
convivencia en la sociedad o entre
los pueblos, no ceses de aclamarla
con ese título: “Regina pacis, ora pro
nobis!” –Reina de la paz, ¡ruega por
nosotros! ¿Has probado, al menos,
cuando pierdes la tranquilidad?... –
Te sorprenderás de su inmediata
eficacia»[13].



[1] San Pablo VI, Mensaje, 1-I-1974.

[2] San Juan Pablo II, Carta apostólica,
27-VIII-1989.

[3] Francisco, Fratelli tutti, n. 259.

[4] Benedicto XVI, Mensaje, 1-I-2013.

[5] Francisco, Videomensaje, 4-II-2022.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 157.

[7] Francisco, Mensaje, 1-VI-2014.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Discurso,
19-IV-2018.

[9] Ibíd.

[10] San Juan Pablo II, Mensaje, 1-
I-1996.

[11] San Josemaría, Surco, n. 852.

[12] Francisco, Mensaje, 1-I-2017.

[13] San Josemaría, Surco, n. 874.



Andrés Cárdenas

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/meditacion-
sobre-la-paz/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/meditacion-sobre-la-paz/
https://opusdei.org/es-uy/article/meditacion-sobre-la-paz/
https://opusdei.org/es-uy/article/meditacion-sobre-la-paz/

	Meditación sobre la paz

