
opusdei.org

La ternura de Dios
(VIII): María, Madre
de la misericordia

En el Magnificat, Santa María
canta la misericordia, el amor
alegre de Dios que viene a
devolver la felicidad a un
mundo entristecido. Ella es la
primera Hija de la misericordia
de Dios; y a la vez que Hija, es
Madre del Dios de misericordia:
por eso la llamamos Mater
misericordiæ.

05/11/2016



Cuando Gabriel le comunica la
noticia alegre, el evangelion que,
desde la humildad de un pueblo de
Galilea, cambiará la vida de los
hombres para siempre[1], «la Señora
del dulce nombre, María, está
recogida en oración»[2]. El Señor
también ha escuchado a Isabel, le
dice el ángel a la Virgen, antes de
retirarse. Santa María reposa unos
instantes las palabras de Gabriel: se
abre paso en su interior una alegría
que le ensancha el alma y que, a la
vez, la recoge en adoración del Dios
escondido, latens Deitas[3], que
ahora alberga en su seno. Al poco,
está ya saliendo para la montaña: su
prima quizá necesita que le dé una
mano; y, casi más, necesita también
ella ir a verla, porque no cabe en su
gozo, y no sabe de nadie más con
quien pueda compartir ese feliz
secreto, además de José. Santa María
es ya en este momento «imagen de la
futura Iglesia que, en su seno, lleva la



esperanza del mundo por los montes
de la historia»[4].

Si nadie como una madre percibe la
alegría de vivir que palpita en un
recién nacido, la felicidad de la
Virgen y de su prima, a la que se
asoman las vecinas de Ain Karim, es
mucho más intensa: Dios ha tomado
la iniciativa; ha escogido la tierra
fértil de su generosidad y de su
abandono, y ha inaugurado en ellas
la verdadera primavera de la
historia. Mientras el gran mundo
intenta vivir de sus alegrías inciertas,
en este rincón de Judea estalla,
silenciosamente, la alegría de Dios.
San Lucas nos cuenta que, al saludar
María a Isabel, san Juan Bautista da
un brinco de alegría en el seno de su
Madre. Como el profeta David
bailaba y brincaba en torno al Arca
de la Alianza, así ahora el mayor de
«entre los nacidos de mujer», aquel
que es «más que un profeta» (Mt
11,9.11), salta a la llegada de Santa



María, la nueva Arca de la Alianza.
También en esto, el Bautista es
precursor del Hijo de David; como
dirá de sí mismo al cabo de los años,
él es «el amigo del esposo, que (…) se
alegra con la voz del esposo» (Jn
3,29). Y ya ahora, al oír a la Madre
del Esposo, movido por el Espíritu
Santo, es profeta sin palabras de la
alegría del Evangelio.

Se alegra mi espíritu en Dios

«El Señor, tu Dios, está en medio de ti
como poderoso Salvador. Él
disfrutará de ti con alegría, te
renovará su amor, se regocijará en ti
con canto alegre, como en los días de
fiesta» (So 3,17-18). San Lucas tenía
bien presente al profeta Sofonías
cuando relataba estos momentos de
la vida de la Virgen. La alegría,
íntima y desbordante a la vez, que
Santa María ha contenido en sus días
de viaje desde Nazaret, y que se
contagia instantáneamente a santa



Isabel y a san Juan, encuentra ahora
su cauce en el Magnificat, canto de
alegría y de misericordia[5].
«Nuestra Madre ha meditado
largamente las palabras de las
mujeres y de los hombres santos del
Antiguo Testamento, que esperaban
al Salvador, y los sucesos de que han
sido protagonistas. Ha admirado (…)
el derroche de la misericordia de
Dios con su pueblo, tantas veces
ingrato. Al considerar esta ternura
del Cielo, incesantemente renovada,
brota el afecto de su Corazón
inmaculado: mi alma glorifica al
Señor»[6].

«Se alegra mi espíritu en Dios mi
salvador». Santa María es hija de un
pueblo mediterráneo, de una tierra
donde se canta y se baila: su emoción
íntima, que viene del fondo del alma,
se exterioriza en gestos y
exclamaciones. «A veces no os
bastará hablar, tendréis necesidad de
cantar por amor (…) andaréis por el



mundo, dando luz, como hachones
encendidos que chispean fuego»[7].
La alegría de María no se explica solo
porque Dios ha entrado en su vida,
sino porque, a través de Ella, el Hijo
de Dios se hecho uno de nosotros,
«acordándose de su misericordia (…)
para siempre».

La Iglesia se reconoce en el 
Magnificat, «el cántico del Pueblo de
Dios que camina en la historia»[8], y
por eso lo rememora a diario en el
oficio de Vísperas. Con Santa María,
no canta una alegría pequeña e
individual: canta la alegría de la
humanidad entera; una alegría que
proviene de la esperanza en «Dios mi
salvador». La Iglesia sabe que Dios es
más fuerte que el mal. «Lo débil de
Dios es más fuerte que los
hombres» (1 Co 1,25): la fuerza de los
«poderosos» y los «soberbios de
corazón», que hacen la guerra a
«aquellos que guardan los
mandamientos de Dios y mantienen



el testimonio de Jesús» (Ap 12,17), y
amenazan con aplastar el Amor de
Dios, no es más que fuerza exterior,
ruido, vanidad: «como polvo que
dispersa el viento» (Sal 1,4).

«Nuestra tristeza infinita solo se cura
con un infinito amor»[9]: la
misericordia es el amor alegre de
Dios que viene al encuentro de un
mundo entristecido, un «valle de
lágrimas»[10]. Dios «sale como
esposo de su alcoba, alegre, como un
héroe, a recorrer su camino» (Sal 19
[18],7): viene con su cariño, con su
perdón, con su comprensión… Viene
sobre todo con la alegría del Espíritu
Santo, caridad increada, que es la
fuente continua de su misericordia,
porque solo desde la alegría se tienen
fuerzas para perdonar sin reservas y
sin límites. Esta alegría de Dios es
también el horizonte de su
misericordia, porque nos ha creado
para Él; quiere salvarnos de la
tristeza del pecado para darnos una



felicidad que nadie nos podrá
quitar[11].

Dios ha confiado esta alegría a su
Iglesia, y nadie se la puede quitar, «a
pesar de los pesares»[12]. Por eso
canta con María: «me llamarán
bienaventurada todas las
generaciones». Todas las
generaciones de los hombres acaban
encontrando en la Iglesia una Madre
que, a través de las crisis y tragedias
de la historia, y aun en su
sufrimiento por los hijos o los
extraños que la maltratan o la
desprecian, rebosa de la alegre
salvación de Dios, y ofrece
incansablemente a todos su
misericordia. Como María en su 
Magnificat, la Iglesia sobrevuela en
cierto modo la historia[13]; Ella
custodia la alegría de la Resurrección
y vislumbra, entre tanto dolor y
miseria, tanta santidad oculta y
fecunda: la misericordia de Dios que



«se derrama de generación en
generación sobre los que le temen».

Los pobres de Dios

El Magnificat está impregnado de «la
espiritualidad de los anawim
bíblicos, es decir, de los fieles que se
reconocían “pobres” no solo por su
alejamiento de cualquier tipo de
idolatría de la riqueza y del poder,
sino también por la profunda
humildad de su corazón, (…) abierto
a la irrupción de la gracia divina
salvadora»[14]. Santa María, y
nosotros con ella, no canta su propia
grandeza: canta su pequeñez —«la
humildad de su esclava»—, y las
«cosas grandes» que Dios ha hecho
en Ella. «Magnificat anima mea
Dominum»: todas las generaciones y
todas las culturas han puesto y
seguirán poniendo música a estas
palabras, que podrían traducirse así:
«Qué grande es Dios, qué bien hace
las cosas». El entusiasmo de María en



Ain Karim resonará tres décadas
después en los labios de su Hijo, en el
momento en que quizá la alegría de
Jesús se expande más claramente en
los evangelios. Es bonito observar
que las notas de su alegría son las
mismas que en el Magnificat de su
Madre: «En aquel mismo momento
se llenó de gozo en el Espíritu Santo y
dijo: Yo te alabo, Padre, Señor del
cielo y de la tierra, porque has
ocultado estas cosas a los sabios y
prudentes y las has revelado a los
pequeños» (Lc 10,21)[15]. Esta
predilección de Dios por lo pequeño
encierra un profundo misterio. Dios
queda “desarmado” ante los
sencillos; su lenguaje, aparentemente
ingenuo e inofensivo, «derriba de su
trono a los poderosos». La
misericordia nos muestra el
verdadero rostro de Dios y el «poder
de su brazo», que acaba siempre
venciendo. «De la boca de los
pequeños y de los niños de pecho has
preparado alabanza frente a tus



adversarios, para acabar con
enemigos y rebeldes» (Sal 8,3).

Cuando Juan envía a sus discípulos a
preguntar a Jesús si él es «el que ha
de venir» (Mt 11,3), el Señor desglosa,
con palabras del profeta Isaías[16],
los signos de la presencia de Dios en
medio de su pueblo, entre los que
brilla este: «a los pobres se les
anuncia el Evangelio» (Lc 7,22). Los
pobres, en la Biblia, son quienes
esperaban la visita de Dios. Zacarías
era un pobre y por eso supo que «por
las entrañas de misericordia de
nuestro Dios, el Sol naciente» nos
visitaría «desde lo alto» (Lc 1,78);
Simeón era pobre, y por eso sus ojos
vieron la salvación[17].

Esta pobreza no es pobretería del
alma ni estrechez de miras; ni
significa ausencia de letras: los
magos de Belén, que pertenecían
seguramente a la élite cultural de su
tierra, eran «pobres en el



espíritu» (Mt 5,3); su actitud
contrasta con la suficiencia de los
escribas, la ansiedad de Herodes y la
curiosidad efímera de Jerusalén
donde, pasada la trepidación por la
llegada de los Magos y su pregunta
acerca del Rey que estaba por nacer,
nadie más volvió a interesarse por el
asunto. Estos sabios tenían la
sencillez de los pastores de Belén;
tenían corazón para entender, ojos
para ver, oídos para escuchar[18], y
por eso pudieron contarse entre los
primeros en adorarle.

«Ha puesto los ojos en la humildad
de su esclava (…). Su misericordia se
derrama de generación en
generación sobre los que le temen».
La mirada misericordiosa de Dios se
posa en quienes pueden acogerla,
porque reconocen con el salmista:
«Yo soy pobre y desgraciado, pero el
Señor se cuida de mí» (Sal 40 [39],18).
Dios “necesita” nuestra pobreza para
entrar en el alma: «Jesús no sabe qué



hacer con la astucia calculadora, con
la crueldad de corazones fríos, con la
hermosura vistosa pero hueca.
Nuestro Señor estima la alegría de un
corazón mozo, el paso sencillo, la voz
sin falsete, los ojos limpios, el oído
atento a su palabra de cariño. Así
reina en el alma»[19].

Hija y Madre de la misericordia

Santa María es Hija de Dios y Madre
de Dios: genuisti qui te fecit[20];
engendró a Aquel que la había
creado, y que la había redimido,
ciertamente de un modo especial que
la distingue de todo el género
humano: «María recibió en su
concepción la bendición del Señor y
la misericordia de Dios, su
salvador»[21]. Ella es por eso la
primera Hija de la misericordia de
Dios. Y a la vez que Hija, es Madre
del Dios de misericordia: por eso la
llamamos Mater misericordiæ, Madre
de la misericordia. «Dirijamos a ella



la antigua y siempre nueva oración
del Salve Regina, para que nunca se
canse de volver a nosotros sus ojos
misericordiosos y nos haga dignos de
contemplar el rostro de la
misericordia, su Hijo Jesús»[22]. San
Josemaría nos enseñó que «a Jesús
siempre se va y se “vuelve” por
María»[23]. Nuestra Madre disuelve
la soberbia de nuestros corazones y
nos ayuda a hacernos pequeños, para
que Dios ponga los ojos en nuestra
humildad y nazca Jesús en nosotros.
Acudamos a Ella con confianza de
hijos, en tantos pequeños detalles de
cariño; uno, que San Josemaría
aconsejaba a los fieles del Opus Dei,
es besar el rosario antes de rezar el
Salmo 2, cada martes.

Todas las generaciones la han
llamado y la «llamarán
bienaventurada», porque «el amor
trae consigo la alegría, pero es una
alegría que tiene sus raíces en forma
de cruz»[24]: con su Hijo, Santa



María sufrió en el Calvario «el
dramático encuentro entre el pecado
del mundo y la misericordia
divina»[25]. La Piedad, como ha
venido a llamarse la escena de la
Virgen con su Hijo muerto entre los
brazos, expresa intensamente esta
participación íntima de nuestra
Madre en la misericordia de Dios.
«Piedad» traduce precisamente el
hebreo hesed, uno de los conceptos
con los que la Biblia expresa la
misericordia de Dios. En la Cruz,
despreciado por los hombres, Dios
protege más que nunca «a Israel su
siervo, recordando su misericordia».
Cuando los hombres se olvidan de las
misericordias del Señor, Dios las
lleva hasta el extremo: «Mujer, ahí
tienes a tu hijo (…). Aquí tienes a tu
madre» (Jn 19,26-27). Estas palabras
que el Señor decía desde la Cruz a su
Madre y a cada uno de nosotros[26],
manifiestan «el misterio de una
especial misión salvífica. Jesús nos
dejaba a su madre como madre



nuestra. Sólo después de hacer esto
Jesús pudo sentir que “todo está
cumplido” (Jn 19,28)»[27]. Nos
acogemos a su protección, para que
nos haga misericordiosos como el
Padre: «Ella agrandará nuestro
corazón y nos hará tener entrañas de
misericordia»[28].

Carlos Ayxelá

[1] Cfr. Lc 1,26-38.

[2] San Josemaría, Santo Rosario, 1º
misterio gozoso.

[3] Cfr. Himno Adoro te devote.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

[5] Cfr. Lc 1,46-55.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios,
241.



[7] San Josemaría, Carta 11-III-1940,
30.

[8] Francisco, Homilía, 15-VIII-2013.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 265.

[10] Antífona Salve Regina.

[11] Cfr. Jn 16, 22.

[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 131.

[13] En el original griego, el 
Magnificat «tiene siete verbos en
aoristo, que indican otras tantas
acciones que el Señor realiza de
modo permanente en la historia:
“Hace proezas...; dispersa a los
soberbios...; derriba del trono a los
poderosos...; enaltece a los
humildes...; a los hambrientos los
colma de bienes...; a los ricos los
despide vacíos...; auxilia a



Israel”» (Benedicto XVI, Audiencia,
15-II-2006).

[14] Benedicto XVI, Audiencia, 15-
II-2016.

[15] Cfr. Mt 11,25-27.

[16] Cfr. Is 42,7.18; 61,1; Lc 7,19-20; 
Mt 11,2-3.

[17] Cfr. Lc 2,30.

[18] Cfr. Dt 29,3.

[19] Es Cristo que pasa, 181.

[20] Misal Romano, Común de la
Virgen María, Antífona de entrada.

[21] Liturgia de las horas, 8 de
diciembre, Officium lectionis,
Antífona.

[22] Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus (11-IV-2015), 24.

[23] San Josemaría, Camino, 495.



[24] Es Cristo que pasa, 43.

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[26] Cfr. San Juan Pablo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57.

[27] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[28] San Josemaría, “El compromiso
de la verdad” (9-V-1974), en 
Josemaría Escrivá y la Universidad,
Pamplona: Eunsa, 1993, 109.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-
de-la-misericordia/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/

	La ternura de Dios (VIII): María, Madre de la misericordia

