opusdei.org

La ternura de Dios
(VIII): Maria, Madre
de la misericordia

En el Magnificat, Santa Maria
canta la misericordia, el amor
alegre de Dios que viene a
devolver la felicidad a un
mundo entristecido. Ella es la
primera Hija de la misericordia
de Dios; y a la vez que Hija, es
Madre del Dios de misericordia:
por eso la llamamos Mater
misericordiee.

05/11/2016



Cuando Gabriel le comunica la
noticia alegre, el evangelion que,
desde la humildad de un pueblo de
Galilea, cambiara la vida de los
hombres para siempre[1], «la Sefiora
del dulce nombre, Maria, esta
recogida en oracion»[2]. El Sefior
también ha escuchado a Isabel, le
dice el 4ngel a la Virgen, antes de
retirarse. Santa Maria reposa unos
instantes las palabras de Gabriel: se
abre paso en su interior una alegria
que le ensancha el alma y que, a la
vez, la recoge en adoracion del Dios
escondido, latens Deitas[3], que
ahora alberga en su seno. Al poco,
estd ya saliendo para la montafa: su
prima quiza necesita que le dé una
mano; y, casi mas, necesita también
ella ir a verla, porque no cabe en su
g0z0, y no sabe de nadie mas con
quien pueda compartir ese feliz
secreto, ademas de José. Santa Maria
es ya en este momento «imagen de la
futura Iglesia que, en su seno, lleva la



esperanza del mundo por los montes
de la historia»[4].

Sinadie como una madre percibe la
alegria de vivir que palpita en un
recién nacido, la felicidad de la
Virgen y de su prima, a la que se
asoman las vecinas de Ain Karim, es
mucho mas intensa: Dios ha tomado
la iniciativa; ha escogido la tierra
fértil de su generosidad y de su
abandono, y ha inaugurado en ellas
la verdadera primavera de la
historia. Mientras el gran mundo
intenta vivir de sus alegrias inciertas,
en este rincon de Judea estalla,
silenciosamente, la alegria de Dios.
San Lucas nos cuenta que, al saludar
Maria a Isabel, san Juan Bautista da
un brinco de alegria en el seno de su
Madre. Como el profeta David
bailaba y brincaba en torno al Arca
de la Alianza, asi ahora el mayor de
«entre los nacidos de mujer», aquel
que es «mas que un profeta» (Mt
11,9.11), salta a la llegada de Santa



Maria, la nueva Arca de la Alianza.
También en esto, el Bautista es
precursor del Hijo de David; como
dird de si mismo al cabo de los anos,
él es «el amigo del esposo, que (...) se
alegra con la voz del esposo» (Jn
3,29). Y ya ahora, al oir a la Madre
del Esposo, movido por el Espiritu
Santo, es profeta sin palabras de la
alegria del Evangelio.

Se alegra mi espiritu en Dios

«El Sefior, tu Dios, esta en medio de ti
como poderoso Salvador. El
disfrutara de ti con alegria, te
renovara su amor, se regocijara en ti
con canto alegre, como en los dias de
fiesta» (So 3,17-18). San Lucas tenia
bien presente al profeta Sofonias
cuando relataba estos momentos de
la vida de la Virgen. La alegria,
intima y desbordante a la vez, que
Santa Maria ha contenido en sus dias
de viaje desde Nazaret, y que se
contagia instantaneamente a santa



Isabel y a san Juan, encuentra ahora
su cauce en el Magnificat, canto de
alegria y de misericordial[5].
«Nuestra Madre ha meditado
largamente las palabras de las
mujeres y de los hombres santos del
Antiguo Testamento, que esperaban
al Salvador, y los sucesos de que han
sido protagonistas. Ha admirado (...)
el derroche de la misericordia de
Dios con su pueblo, tantas veces
ingrato. Al considerar esta ternura
del Cielo, incesantemente renovada,
brota el afecto de su Corazon
inmaculado: mi alma glorifica al
Sefior»[6].

«Se alegra mi espiritu en Dios mi
salvador». Santa Maria es hija de un
pueblo mediterrdneo, de una tierra
donde se canta y se baila: su emocion
intima, que viene del fondo del alma,
se exterioriza en gestosy
exclamaciones. «A veces no 0s
bastara hablar, tendréis necesidad de
cantar por amor (...) andareéis por el



mundo, dando luz, como hachones
encendidos que chispean fuego»[7].
La alegria de Maria no se explica solo
porque Dios ha entrado en su vida,
sino porque, a traves de Ella, el Hijo
de Dios se hecho uno de nosotros,
«acordandose de su misericordia (...)
para siempre».

La Iglesia se reconoce en el
Magnificat, «el cantico del Pueblo de
Dios que camina en la historia»[8], y
por eso lo rememora a diario en el
oficio de Visperas. Con Santa Maria,
no canta una alegria pequeiia e
individual: canta la alegria de la
humanidad entera; una alegria que
proviene de la esperanza en «Dios mi
salvador». La Iglesia sabe que Dios es
mas fuerte que el mal. «Lo débil de
Dios es mas fuerte que los

hombres» (1 Co 1,25): 1a fuerza de los
«poderosos» y los «soberbios de
corazon», que hacen la guerra a
«aquellos que guardan los
mandamientos de Dios y mantienen



el testimonio de Jesus» (Ap 12,17),y
amenazan con aplastar el Amor de
Dios, no es mas que fuerza exterior,
ruido, vanidad: «como polvo que
dispersa el viento» (Sal 1,4).

«Nuestra tristeza infinita solo se cura
con un infinito amor»[9]: la
misericordia es el amor alegre de
Dios que viene al encuentro de un
mundo entristecido, un «valle de
lagrimas»[10]. Dios «sale como
esposo de su alcoba, alegre, como un
héroe, a recorrer su camino» (Sal 19
[18],7): viene con su carifio, con su
perdon, con su comprension... Viene
sobre todo con la alegria del Espiritu
Santo, caridad increada, que es la
fuente continua de su misericordia,
porque solo desde la alegria se tienen
fuerzas para perdonar sin reservas y
sin limites. Esta alegria de Dios es
también el horizonte de su
misericordia, porque nos ha creado
para EI quiere salvarnos de la
tristeza del pecado para darnos una



felicidad que nadie nos podra
quitar[11].

Dios ha confiado esta alegria a su
Iglesia, y nadie se la puede quitar, «a
pesar de los pesares»[12]. Por eso
canta con Maria: «me llamaran
bienaventurada todas las
generaciones». Todas las
generaciones de los hombres acaban
encontrando en la Iglesia una Madre
que, a través de las crisis y tragedias
de la historia, y aun en su
sufrimiento por los hijos o los
extrafos que la maltratan o la
desprecian, rebosa de la alegre
salvacion de Dios, y ofrece
incansablemente a todos su
misericordia. Como Maria en su
Magnificat, 1a Iglesia sobrevuela en
cierto modo la historia[13]; Ella
custodia la alegria de la Resurreccion
y vislumbra, entre tanto dolor y
miseria, tanta santidad oculta 'y
fecunda: la misericordia de Dios que



«se derrama de generacion en
generacion sobre los que le temen».

Los pobres de Dios

El Magnificat estd impregnado de «la
espiritualidad de los anawim
biblicos, es decir, de los fieles que se
reconocian “pobres” no solo por su
alejamiento de cualquier tipo de
idolatria de la riqueza y del poder,
sino también por la profunda
humildad de su corazén, (...) abierto
a la irrupcion de la gracia divina
salvadora»[14]. Santa Maria, y
nosotros con ella, no canta su propia
grandeza: canta su pequefiez —«la
humildad de su esclava»—, y las
«cosas grandes» que Dios ha hecho
en Ella. «Magnificat anima mea
Dominumn»: todas las generaciones y
todas las culturas han puesto y
seguiran poniendo musica a estas
palabras, que podrian traducirse asi:
«Queé grande es Dios, qué bien hace
las cosas». El entusiasmo de Maria en



Ain Karim resonara tres décadas
después en los labios de su Hijo, en el
momento en que quiza la alegria de
Jesus se expande mas claramente en
los evangelios. Es bonito observar
que las notas de su alegria son las
mismas que en el Magnificat de su
Madre: «En aquel mismo momento
se llend de gozo en el Espiritu Santo y
dijo: Yo te alabo, Padre, Sefior del
cielo y de la tierra, porque has
ocultado estas cosas a los sabios y
prudentes y las has revelado a los
pequeiios» (Lc 10,21)[15]. Esta
predileccion de Dios por lo pequefio
encierra un profundo misterio. Dios
queda “desarmado” ante los
sencillos; su lenguaje, aparentemente
ingenuo e inofensivo, «derriba de su
trono a los poderosos». La
misericordia nos muestra el
verdadero rostro de Dios y el «poder
de su brazo», que acaba siempre
venciendo. «De la boca de los
pequenios y de los nifios de pecho has
preparado alabanza frente a tus



adversarios, para acabar con
enemigos y rebeldes» (Sal 8,3).

Cuando Juan envia a sus discipulos a
preguntar a Jesus si él es «el que ha
de venir» (Mt 11,3), el Sefior desglosa,
con palabras del profeta Isaias[16],
los signos de la presencia de Dios en
medio de su pueblo, entre los que
brilla este: «a los pobres se les
anuncia el Evangelio» (Lc 7,22). Los
pobres, en la Biblia, son quienes
esperaban la visita de Dios. Zacarias
era un pobre y por eso supo que «por
las entrafias de misericordia de
nuestro Dios, el Sol naciente» nos
visitaria «desde lo alto» (Lc 1,78);
Simeon era pobre, y por eso sus 0jos
vieron la salvacion[17].

Esta pobreza no es pobreteria del
alma ni estrechez de miras; ni
significa ausencia de letras: los
magos de Belén, que pertenecian
seguramente a la élite cultural de su
tierra, eran «pobres en el



espiritu» (Mt 5,3); su actitud
contrasta con la suficiencia de los
escribas, la ansiedad de Herodes y la
curiosidad efimera de Jerusalén
donde, pasada la trepidacion por la
llegada de los Magos y su pregunta
acerca del Rey que estaba por nacer,
nadie mads volvio a interesarse por el
asunto. Estos sabios tenian la
sencillez de los pastores de Belén;
tenian corazon para entender, 0jos
para ver, oidos para escuchar[18],y
por eso pudieron contarse entre los
primeros en adorarle.

«Ha puesto los ojos en la humildad
de su esclava (...). Su misericordia se
derrama de generacion en
generacion sobre los que le temen».
La mirada misericordiosa de Dios se
posa en quienes pueden acogerla,
porque reconocen con el salmista:
«Yo soy pobre y desgraciado, pero el
Sefior se cuida de mi» (Sal 40 [39],18).
Dios “necesita” nuestra pobreza para
entrar en el alma: «Jesus no sabe qué



hacer con la astucia calculadora, con
la crueldad de corazones frios, con la
hermosura vistosa pero hueca.
Nuestro Sefior estima la alegria de un
corazon mozo, el paso sencillo, la voz
sin falsete, los ojos limpios, el oido
atento a su palabra de carifio. Asi
reina en el alma»[19].

Hija y Madre de la misericordia

Santa Maria es Hija de Dios y Madre
de Dios: genuisti qui te fecit[20];
engendro a Aquel que la habia
creado, y que la habia redimido,
ciertamente de un modo especial que
la distingue de todo el género
humano: «Maria recibio en su
concepcion la bendicion del Sefior y
la misericordia de Dios, su
salvador»[21]. Ella es por eso la
primera Hija de la misericordia de
Dios. Y a la vez que Hija, es Madre
del Dios de misericordia: por eso la
llamamos Mater misericordice, Madre
de la misericordia. «Dirijamos a ella



la antigua y siempre nueva oracion
del Salve Regina, para que nunca se
canse de volver a nosotros sus 0jos
misericordiosos y nos haga dignos de
contemplar el rostro de la
misericordia, su Hijo Jesus»[22]. San
Josemaria nos ensefio que «a Jesus
siempre se va y se “vuelve” por
Maria»[23]. Nuestra Madre disuelve
la soberbia de nuestros corazones y
nos ayuda a hacernos pequefios, para
que Dios ponga los o0jos en nuestra
humildad y nazca Jesus en nosotros.
Acudamos a Ella con confianza de
hijos, en tantos pequernos detalles de
carifo; uno, que San Josemaria
aconsejaba a los fieles del Opus Dei,
es besar el rosario antes de rezar el
Salmo 2, cada martes.

Todas las generaciones la han
llamado y la «llamaran
bienaventurada», porque «el amor
trae consigo la alegria, pero es una
alegria que tiene sus raices en forma
de cruz»[24]: con su Hijo, Santa



Maria sufri6 en el Calvario «el
dramatico encuentro entre el pecado
del mundo y la misericordia
divina»[25]. La Piedad, como ha
venido a llamarse la escena de la
Virgen con su Hijo muerto entre los
brazos, expresa intensamente esta
participacion intima de nuestra
Madre en la misericordia de Dios.
«Piedad» traduce precisamente el
hebreo hesed, uno de los conceptos
con los que la Biblia expresa la
misericordia de Dios. En la Cruz,
despreciado por los hombres, Dios
protege mas que nunca «a Israel su
siervo, recordando su misericordia».
Cuando los hombres se olvidan de las
misericordias del Sefor, Dios las
lleva hasta el extremo: «Mujer, ahi
tienes a tu hijo (...). Aqui tienes a tu
madre» (Jn 19,26-27). Estas palabras
que el Sefior decia desde la Cruz a su
Madre y a cada uno de nosotros[26],
manifiestan «el misterio de una
especial mision salvifica. Jesus nos
dejaba a su madre como madre



nuestra. Solo después de hacer esto
Jesus pudo sentir que “todo esta
cumplido” (Jn 19,28)»[27]. Nos
acogemos a su proteccion, para que
nos haga misericordiosos como el
Padre: «Ella agrandara nuestro
corazon y nos hara tener entrafas de
misericordia»[28].

Carlos Ayxela

[1] Cfr. Lc 1,26-38.

[2] San Josemaria, Santo Rosario, 1°
misterio g0zoso.

[3] Cfr. Himno Adoro te devote.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi (30-
X1-2007), 50.

[5] Cfr. Lc 1,46-55.

[6] San Josemaria, Amigos de Dios,
241.



[7] San Josemaria, Carta 11-I111-1940,
30.

[8] Francisco, Homilia, 15-VIII-2013.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 265.

[10] Antifona Salve Regina.
[11] Cfr. Jn 16, 22.

[12] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 131.

[13] En el original griego, el
Magnificat «tiene siete verbos en
aoristo, que indican otras tantas
acciones que el Sefior realiza de
modo permanente en la historia:
“Hace proezas...; dispersa a los
soberbios...; derriba del trono a los
poderosos...; enaltece a los
humildes...; a los hambrientos los
colma de bienes...; a los ricos los
despide vacios...; auxilia a



Israel”» (Benedicto XVI, Audiencia,
15-11-2006).

[14] Benedicto XVI, Audiencia, 15-
I1-2016.

[15] Cfr. Mt 11,25-27.

[16] Cfr. Is 42,7.18; 61,1; Lc 7,19-20;
Mt 11,2-3.

[17] Cfr. Lc 2,30.
[18] Cfr. Dt 29,3.
[19] Es Cristo que pasa, 181.

[20] Misal Romano, Comun de la
Virgen Maria, Antifona de entrada.

[21] Liturgia de las horas, 8 de
diciembre, Officium lectionis,
Antifona.

[22] Francisco, Bula Misericordice
Vultus (11-1V-2015), 24.

[23] San Josemaria, Camino, 495.



[24] Es Cristo que pasa, 43.

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[26] Cfr. San Juan Pablo II, Enc.
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57.

[27] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[28] San Josemaria, “El compromiso
de la verdad” (9-V-1974), en
Josemaria Escriva y la Universidad,
Pamplona: Eunsa, 1993, 109.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-
de-la-misericordia/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-uy/article/maria-madre-de-la-misericordia/

	La ternura de Dios (VIII): María, Madre de la misericordia

