
opusdei.org

Magnanimidad y La
Ley de la
Superabundancia

Conferencia pronunciada por la
Prof. Alice Ramos en el
Congreso con motivo del
Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

14/07/2014

Magnanimidad y La Ley de la
Superabundancia



I. Introducción: El Esplendor de
una Fe vivida en el Amor

El Fundador del Opus Dei solía
descirbirse como un hombre que
sabía amar y esta descripción podría
también aplicarse a su sucesor, Don
Álvaro del Portillo, quien intentó
imitar al Fundador en todo, sabiendo
que al actuar así estaba siguiendo la
voluntad de Dios, haciendo el Opus
Dei convirtiéndose a la vez en opus
Dei. Ciertamente es el amor lo que
caracteriza al cristiano, ya que seguir
a Cristo es amar como Él amaba, y
Cristo amó hasta dar su vida en la
cruz, dándose totalmente por la
redención de los hombres. El amor es
por lo tanto algo muy serio, ya que es
el único camino hacia la verdadera
felicidad. Al final de una entrevista
con Peter Seewald, el Cardenal
Ratzinger, ahora el Papa Emérito,
dijo que lo que realmente quiere
Dios de nosotros es que nos
convirtamos en personas que aman,



“porque así seremos imágenes suyas.
[Dios] es, según nos dice San Juan, el
amor mismo, y quiere que haya
criaturas similares a Él y que, desde
la libertad de su propio amor, se
hagan semejantes a Él y pertenezcan
a su compaňía y propaguen, por así
decirlo, el esplendor que es Suyo.” No
cabe duda de que la vida de Don
Álvaro, una vida de amoroso servicio
a la Iglesia, emanaba a su alrededor
el esplendor de Dios. La vida de todo
santo irradia la luz divina y por tanto
no nos sorprende que la belleza de la
vida de los santos, así como la belleza
del arte cultivado por la fe, sea,
según el Cardenal Ratzinger, la
apología más eficaz del Cristianismo.
El esplendor de la santidad es el
mejor testimonio a una fe
plenamente pensada, plenamente
vivida, y por consiguiente no debería
asombrarnos que en estos tiempos—
tiempos en que la fe ha sido
expulsada del ámbito público—la
Iglesia haya proclamado la santidad



de tantos hombres y mujeres, cuyas
vidas nos pueden llevar a reflexionar
sobre cómo vivimos nuestra propia
fe y nos pueden además motivar a
tomarnos más en serio nuestra fe. La
beatificación inminente de Don
Álvaro es, por así decirlo, una
llamada a un examen más profundo
de nuestra vida y por tanto un
motivo más de agradecimiento a
Dios.

II. La Superabundancia de la
Generosidad se Opone a una
Actitud Calculadora

Considero que la vida de Don Álvaro
es un ejemplo de magnanimidad, la
joya o el adorno de todas las
virtudes, tal y como ha sido llamada,
y de la ley de la superabundancia,
término utilizado por el Cardenal
Ratzinger en su libro Qué Significa
Ser Cristiano. Quisiera en primer
lugar explicar el sentido de esta ley
de la superabundancia. Pienso que



quedará claro que esta ley está
íntimamente vinculada a la
magnanimidad. Cristo nos dice que si
nuestra justicia o rectitud no supera
a la de los escribas y fariseos, no
entraremos en el reino de los cielos
(Mat. 5:20). El griego originario de
este texto utiliza una expresión
incluso más fuerte que capta más
vivamente lo que en realidad Cristo
quería decir; la traducción literal del
texto dice que nuestra justicia o
rectitud debe tener “mayor
superabundancia” que la de los
escribas y fariseos. Según el Cardenal
Ratzinger, cuando se aplica esta
noción de superabundancia a la vida
cristiana, hemos de entender que el
cristiano no es una persona
calculadora; es más bien aquel que
va más allá de lo que debe hacer
para así hacer “algo extra.” El
cristiano no puede contentarse en
ser justo o recto o en hacer sólo lo
que es correcto. “El cristiano, al
contrario, es sencillamente el que



persigue lo que es bueno, sin ningún
tipo de cálculo.” Es generoso; se da
cuenta de lo que le debe a los demás,
de lo mucho que depende de la
generosidad de Dios y de los demás
en su vida; porque se encuentra tan
endeudado se da cuenta de que
nunca podrá dar un pago preciso por
todo lo que ha recibido. Por
consiguiente no calcula al dar, ya que
no hay una suma “correcta” por lo
que ha recibido y continúa
recibiendo; al contrario da
superabundantemente. De esta
manera el cristiano evita un modo de
actuar que sería meramente justo o
correcto, y empieza a adoptar el
modo de actuar de Dios,
caracterizado por la
superabundancia de la generosidad.
Esta manera tan espléndida de
actuar de la parte de Dios es evidente
en su actividad creadora y redentora.
Dios crea un universo ordenado con
una multiplicidad de seres, un
universo que constituye una morada



propicia para el hombre, criatura tan
frágil como es. Dios envía a su Hijo
unigénito para que habite entre los
hombres, enseňándoles con su
ejemplo cómo Él mismo obra según
la ley de la superabundancia, ley que
es sin duda “una aplicación del
principio del amor” : ejemplos como
el milagro de Caná, la multiplicación
de los panes, la pesca milagrosa. En
el desasimiento total del Hijo en la
cruz (kenosis), vemos claramente
cómo Dios actúa según la ley de la
superabundancia, de ese amor que,
según el Cardenal Ratzinger dice, “se
da él mismo.” Dios da libremente y
generosamente para que sigamos su
camino, que es el camino del amor.
Nos llama para que “adoptemos la
actitud del amante, que no calcula,
sino que sencillamente ama.”

Amar, para el cristiano, significa
darse generosamente como Dios se
da, y esto, según el Cardenal
Ratzinger, requiere “una revolución



copernicana,” es decir, un cambio tal
que ya no centramos el universo en
el yo sino que centramos todo
alrededor de Dios, para que Dios, y
no el yo, sea el centro de todas las
cosas. Esta revolución copernicana
nos recuerda lo que San Josemaría
solía decir de la necesidad de estar
en la órbita de Dios y no en la órbita
del yo. Ciertamente, la vida de Don
Álvaro es un ejemplo de este cambio
radical; era verdaderamente un
hombre centrado en Dios.

III. La Magnanimidad y El Don de
Sí en la Realización de Tareas
Arduas

Ahora que hemos visto que la ley de
la superabundancia es una
manifestación de ese amor que sabe
derramarse, por así decirlo,
generosamente, dando el mismo yo,
conviene dirigir la atención a la
descripción de la virtud de la
magnanimidad hecha por San



Josemaría—descripción que muestra
clarísimamente la relación íntima de
la magnanimidad con una vida que
se da, que no es calculadora, con la
superabundancia de la generosidad.
Nos dice San Josemaría:
“Magnanimidad: ánimo grande, alma
amplia en la que caben muchos. Es la
fuerza que nos dispone a salir de
nosotros mismos, para prepararnos a
emprender obras valiosas, en
beneficio de todos. No anida la
estrechez en el magnánimo: no
media la cicatería, ni el cálculo
egoísta, ni la trapisonda interesada.
El magnánimo dedica sin reservas
sus fuerzas a lo que vale la pena; por
eso es capaz de entregarse él mismo.
No se conforma con dar: se da. Y
logra entender entonces la mayor
muestra de magnanimidad: darse a
Dios.” Los que conocieron a Don
Álvaro o los que han leído su
biografía se dan cuenta de que esta
descripción de la magnanimidad
caracteriza perfectamente su vida; él



sabía darse generosamente en el
servicio a las almas, no pensaba en
su comodidad, en los honores o
éxitos de este mundo, ya que como
dijo en alguna ocasión el Papa
Emérito: “Los caminos del Seňor no
son cómodos. Pero no hemos sido
creados para la comodidad, sino para
la grandeza.” Sólo el hombre
magnánimo, de gran espíritu, busca
la grandeza en proporción a su
capacidad y según los talentos que ha
recibido de Dios; esta búsqueda de la
grandeza significa simplemente el
deseo sincero de dar lo mejor de sí
para que Dios nos pueda utilizar y así
hacer maravillas. Don Álvaro puso
sus muchos talentos a la disposición
de Dios para la gloria de Dios,
gastando su vida generosamente
para que Cristo reinase.

Podemos ver además en la
descripción de la magnanimidad que
nos da San Josemaría algunos de los
elementos que el mismo Santo Tomás



de Aquino anota en su propia
explicación de esta virtud y que
pueden aplicarse a Don Álvaro. En
primer lugar, es importante notar
que la magnanimidad es parte de la
virtud de la fortaleza, la virtud que
nos permite perseguir el bien a pesar
de las dificultades y tribulaciones
que el bien puede conllevar. Como
dice Santo Tomás, “La
magnanimidad por su mismo
nombre denota un extenderse de la
mente a cosas grandes o difíciles.”
Aunque es verdad que la
magnanimidad concierne el honor, el
hombre magnánimo no piensa
mucho en el honor que le otorgan los
hombres, sino más bien “intenta
hacer aquello que merece el honor.”
Tal vez el honor más grande que le
fue otorgado a Don Álvaro durante
su vida fue el de ser nombrado
obispo, y sin embargo éste no fue un
honor que persiguió para sí mismo o
por el cual rezó; de hecho, pensó que
este honor, que es acorde con la



naturaleza constitucional del Opus
Dei en la Iglesia, sería para su
sucesor. No veía su elevación al
obispado—a la plenitud del
sacramento del sacerdocio—como un
premio por sus muchos aňos de
servicio a la Iglesia o como
reconocimiento de sus muchos
méritos y talentos; lo veía más bien
como una efusión del Espíritu Santo,
como “un gran don de Dios,” al que
hiciera cabeza en la Obra, fuere
quien fuere, y a la Obra misma. Por
su profunda humildad, inicialmente
no quiso aceptar este honor; sólo
después de algún tiempo se dio
cuenta de que este honor sería para
el beneficio de toda la Iglesia y para
la consolidación eclesial de la Obra
como prelatura, y por consiguiente,
aceptó con júbilo este honor, no por
sí mismo sino por la prelatura y por
la Iglesia.

Puede parecer que la humildad y la
magnanimidad sean virtudes que se



opongan una a la otra; sin embargo
no es así, y la vida de Don Álvaro da
testimonio de ello. Su trabajo
incansable en pos de la solución
jurídica apropiada para el Opus Dei
como prelatura personal es evidencia
por un lado de su magnanimidad—
de la entrega de su mente y de su
corazón a una tarea ardua en
beneficio de la Obra y de la Iglesia—y
por otro lado de su humildad, de
saberse instrumento en manos de
Dios. A pesar de lo difícil que fue
llevar acabo la intención especial, es
decir, la constitución del Opus Dei en
prelatura personal—intención por la
cual San Josemaría había rezado y
dado su vida, Don Álvaro tuvo esa
“firmeza de mente” que caracteriza
al hombre que tiene fortaleza y que
también caracteriza al hombre
magnánimo que espera alcanzar
grandes bienes, no sólo por sí mismo
sino más bien para el beneficio de
todos. Él se daba cuenta ciertamente
de que con la gracia de Dios lo



imposible podía emprenderse y
realizarse. Y por esta razón su
humildad le llevaba a pedirle ayuda
a Dios rezando él mismo, pero
también pidiéndoles a sus hijas y a
sus hijos en el Opus Dei que rezaran
incesantemente por la intención
especial. Según Santo Tomás, “Todo
hombre necesita, en primer lugar, la
ayuda divina, y en segundo lugar . . .
la ayuda humana. . . . Por
consiguiente, le pertenece al hombre
magnánimo tener confianza en los
demás.” Y efectivamente, Don Álvaro
confiaba en las oraciones de sus hijas
e hijos espirituales y sobre todo
confiaba en Dios, sabiendo que si el
hacía lo humanamente posible, Dios
haría lo demás. Esta confianza que
Don Álvaro tenía le pertenece a la
virtud de la magnanimidad, ya que si
según dice Santo Tomás, “la
magnanimidad concierne
especialmente la esperanza de
realizar algo difícil,” entonces la
confianza denota que “el hombre



experimenta la esperanza porque
cree en la palabra del que promete
ayudarle.” Don Álvaro creía
firmemente que sus hijas y sus hijos
en la Obra le apoyarían con sus
oraciones y además creía que con
Dios todas las cosas se podían llevar
a cabo porque para Dios no hay
imposibles. La firmeza de su fe en
Dios nutría su esperanza y también
su magnanimidad.

IV. Conclusión

Como el tiempo apremia, quiero
concluir diciendo que un estudio de
lo que dice Santo Tomás acerca de la
magnanimidad y de su relación con
otras virtudes como la fortaleza, la
humildad, la esperanza, la serenidad,
y también con los dones del Espíritu
Santo, nos revelaría cómo en la vida
de Don Álvaro y en las arduas tareas
que llevó a cabo, como la solución
jurídica de la Obra y la beatificación
del Fundador, junto a tantos otros



ejemplos tal vez menos lucidos de su
vida en servicio a la Obra y a la
Iglesia, irradian el esplendor de las
virtudes morales y teológicas y cómo
se pone de manifiesto la “grandeza
de ánimo” (magna anima) de Don
Álvaro y una vida vivida según la ley
de la superabundancia.

Alice Ramos

St. John’s University

Queens, New York 11439

ramosa@stjohns.edu

Conferencia pronunciada por la Prof.
Alice Ramos en el Congreso con
motivo del Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Universidad Pontificia
de la Santa Cruz (12-14 de marzo de
2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

1.- Las virtudes son por supuesto el
camino verdadero a la felicidad, pero

https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/


es interesante notar que tanto San
Agustín como Santo Tomás hablan de
las virtudes en términos del amor, es
decir, en términos del ordenamiento
de nuestros amores. Por lo tanto, la
persona virtuosa es la que sabe
amar.

2.- Cardenal Joseph Ratzinger, Salt of
the Earth (San Francisco: Ignatius
Press, 1997), p. 283.

3.- Citado en John Saward, The
Beauty of Holiness and the Holiness
of Beauty (San Francisco: Ignatius
Press, 1997), p. 8.

4.- Juan Pablo II beatificó a 1,340
personas y canonizó a 483 santos,
mucho más que el número
combinado de sus predecesores en
los cinco siglos anteriores a su
pontificado.

5.- See Summa Theologiae II-II, q.
129, a. 4, obj. 3. Hereafter cited as ST.
See also Josef Pieper, Faith, Hope,



Love (San Francisco: Ignatius Press,
1997), p. 101.

6.- Cardenal Joseph Ratzinger, What
It Means to Be a Christian, tr. Henry
Taylor (San Francisco: Ignatius Press,
2006), p. 78.

7.- Ibid.

8.- Ibid., pp. 78-79.

9.- Ibid., p. 80.

10.- Ibid., p. 83.

11.- Ibid., p. 82.

12.- Ibid., pp. 70-71.

13.- St. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Friends of God, no. 80
(London: Scepter Publishers, 1981).

14.- Citado en Edward P. Sri, “Called
to Greatness: The Virtue of
Magnanimity,” in Lay Witness
(November/December 2009).



15.- Ibid.

16.- Es intereante notar que el sello
episcopal de Don Alvaro llevaba las
palabras Regnare Christum volumus.

17.- Mi intención aquí es seguir lo
que dice Santo Tomás en los varios
artículos de la cuestión 129 en la ST
II-II, donde habla de la virtud de la
magnanimidad, y ver como esto
puede aplicarse a la vida y a las
acciones de Don Álvaro.

18.- ST II, q. 129, a. 1, resp. El énfasis
es mío. Estas palabras dan eco a la
descripción de la magnanimidad
escrita por San Josemaría; éste iguala
esta virtud a la “grandeza de
espíritu” y a la “generosidad de
corazón” y la opone a la
pusilanimidad y a la actitud
calculadora.

19.- ST II-II, q. 129, a. 1, ad 3.



20.- Álvaro Del Portillo, “Palabras
pronunciadas en una tertulia
familiar,” 8-XII-1990 (AGP, series B.
1.4, T-901208), citadas en Javier
Medina Bayo, Álvaro Del Portillo: Un
hombre fiel (Madrid: Rialp, 2013), p.
638.

21.- Álvaro Del Portillo, “Palabras
pronunciadas en una tertulia
familiar,” AGP, Biblioteca, P01, 1990,
1270, citadas en Javier Medina Bayo,
Álvaro Del Portillo: Un hombre fiel,
p. 639.

22.- Javier Medina Bayo, Álvaro Del
Portillo: Un hombre fiel, pp. 647-649.

23.- ST II-II, q. 129, a. 5, resp.

24.- San Josemaría Escrivá de
Balaguer, The Forge (New York,
London: Scepter Publishers, 1987),
no. 216: “With God’s grace, you have
to tackle and carry out the
impossible . . . because anybody can
do what is possible.”



25.- ST II-II, q. 129, a. 6, ad 1.

26.- ST II-II, q. 129, a. 6, resp.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/
magnanimidad-y-la-ley-de-la-

superabundancia/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/magnanimidad-y-la-ley-de-la-superabundancia/
https://opusdei.org/es-uy/article/magnanimidad-y-la-ley-de-la-superabundancia/
https://opusdei.org/es-uy/article/magnanimidad-y-la-ley-de-la-superabundancia/
https://opusdei.org/es-uy/article/magnanimidad-y-la-ley-de-la-superabundancia/

	Magnanimidad y La Ley de la Superabundancia

