opusdei.org

El Opus Deiy la
politica: cada
caminante siga su
camino

El Opus Dei tiene fines
exclusivamente espirituales y
apostolicos. En los asuntos
profesionales, sociales,
politicos, economicos, etc., sus
miembros piensan y actuan con
libertad y responsabilidad
personal, atendiendo a las
directrices del Magisterio de la
Iglesia en los aspectos
doctrinales y morales. Y el
pluralismo resultante no solo es
respetado, sino querido y
valorado.



30/06/2021

Recién acabada la guerra civil
espafiola, en 1939, el fundador de la
Obra tenia que predicar un retiro
espiritual en un colegio universitario
cercano a Valencia. El recinto habia
sido utilizado durante el conflicto
como cuartel, y los organizadores se
afanaban en limpiarlo todo lo
posible. Al poco de llegar, en uno de
los pasillos encontré un gran letrero
donde se leia: Cada caminante siga su
camino. “Quisieron quitarlo, pero yo
les detuve: dejadlo -les dije—, me
gusta”.

Desde entonces, esas palabras
sirvieron muchas veces a san
Josemaria de motivo para su
predicacion: “Libertad: cada
caminante siga su camino. Es
absurdo e injusto tratar de imponer a
todos los hombres un unico criterio,



en materias en las que la doctrina de
Jesucristo no sefiala limites”[1].

Libertad y responsabilidad en
la actuacion publica

Un rasgo definitorio del Opus Dei es
la libertad de sus miembros en las
cuestiones profesionales, politicas,
sociales y econdmicas. Las
afirmaciones de san Josemaria en
este sentido son constantes desde el
principio. Hace poco se ha publicado
un volumen con cuatro cartas
extensas del fundador. En la tercera,
afirma con energia que “la Obra no
tiene politica alguna: no es ése su fin.
Nuestra unica finalidad es espiritual
y apostdlica, y tiene un resello
divino: el amor a la libertad, que nos
ha conseguido Jesucristo muriendo
en la Cruz”[2].

En la Obra, sus fieles gozan de la mas
plena autonomia para adoptar las
posturas que prefieran en los temas


https://opusdei.org/es-es/tag/libertad/

contingentes, al igual que los demas
ciudadanos.

Esto también implica el mayor
respeto hacia los pareceres diversos
de todas las demds personas. El
deseable equilibrio queda muy bien
expresado en la sabia sentencia que
se atribuye a san Agustin: “in
necesariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus caritas”: en 1o necesario
unidad; en lo opinable libertad y en
todo, caridad.

Esta realidad es coherente con la
naturaleza del Opus Dei como
institucion de la Iglesia Catdlica.
Como lo ha expresado un documento
de la Congregacion para la Doctrina
de la Fe sobre algunas cuestiones
relativas al compromiso y la conducta
de los catdlicos en la vida politica[3],
“no es tarea de la Iglesia formular
soluciones concretas -y menos
todavia soluciones unicas- para
cuestiones temporales, que Dios ha



dejado al juicio libre y responsable
de cada uno”. Es decir, cualquier
catolico —cualquier fiel del Opus Dei-
puede asociarse libremente con
quienes comparten una opinion o
proyecto, pero seria equivocado
pensar que tiene la obligacion de
colaborar en un proyecto o en el
desarrollo de una opcion por ser bien
intencionada o promovida por otros
catolicos.

En el mismo texto se puntualiza a
continuacion: “sin embargo, la
Iglesia tiene el derecho y el deber de
pronunciar juicios morales sobre
realidades temporales cuando lo
exija la fe o la ley moral” (n. 3). En un
articulo de Romana[4] sobre la
formacion de la conciencia en
materias morales y politicas, se
afirma también que san Josemaria
“ensefio constantemente que los
fieles tienen la obligacion moral de
aceptar interna y externamente esos
juicios doctrinales” (n. 2). Por ello, un



creyente debera formar en esos
asuntos su opinion para fortalecer su
fe y proponer soluciones especificas
que no desdibujen su propia
identidad.

En el primer volumen de cartas
fundacionales, san Josemaria ofrecia
algunas pautas para la actuacion
publica de los catdlicos: animaba a
los laicos a implicarse y a participar,
a evitar la indiferencia ante los
problemas humanos o sociales del
mundo (pobreza, educacion,
promocion de la dignidad humana y
de la paz, etc.), pero fomentaba que
cada persona usara de su inteligencia
y tomara sus propias decisiones
sobre los medios para afrontar esos
grandes retos. Solia comentar que
estaba dispuesto a dar su vida por
defender la libertad de los demas.
También le importaba, y mucho, que
se ejerciera la libertad sopesando las
opciones adoptadas. Asi lo expresd
en muchas ocasiones, por ejemplo en



una entrevista concedida en 1967, en
la que sefiala: “Nadie puede
pretender en cuestiones temporales
imponer dogmas, que no existen.
Ante un problema concreto, sea cual
sea, la solucion es: estudiarlo bien vy,
después, actuar en conciencia, con
libertad personal y con
responsabilidad también
personal”[5]

El arte del encuentro

“La vida es el arte del encuentro,
aunque haya tanto desencuentro por
la vida”: el Papa Francisco cita esa
letra de la cancion Samba de la
bendicion, del musico y poeta
brasilefio Marcus Vinicius de Moraes,
en su ultima enciclica Fratelli tutti,
invitando una vez mas a desarrollar
una cultura del encuentro. Su
exhortacion apunta a “una sociedad
donde las diferencias conviven
complementandose, enriqueciéndose



e iluminandose reciprocamente,
aunque esto implique discusiones y
prevenciones. Porque de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible, nadie es prescindible”[6].

Como corresponde hacerlo entre
hermanos -hijos de un mismo
Padre-, Francisco encarece:
“Acercarse, expresarse, escucharse,
mirarse, conocerse, tratar de
comprenderse, buscar puntos de
contacto, todo eso se resume en el
verbo «dialogar». Para encontrarnos
y ayudarnos mutuamente
necesitamos dialogar. No hace falta
decir para qué sirve el dialogo. Me
basta pensar qué seria el mundo sin
ese dialogo paciente de tantas
personas generosas que han
mantenido unidas a familias y a
comunidades”[7].

El pluralismo en lo que Dios ha
dejado a la libre consideracion de los
hombres es una realidad verificable,



y corresponde poner los medios para
que no signifique un problema. La
diversidad constituye riqueza. Como
también dice el prelado de la Obra,
Mons. Fernando Ocariz, “es
necesario hacerse cargo de los
aciertos de las distintas posturas,
dialogar con otras personas,
aprendiendo de todos y respetando
esmeradamente su libertad, mas aun
en materias opinables”[8].

Y ahondando en los desafios que
implica coexistir en armonia, con
verdadero aprecio y consideracion
por los diferentes pensamientos, el
prelado advierte en una carta
dedicada precisamente a la amistad
que “ciertas maneras de expresarse
pueden enturbiar o dificultar la
creacion de un ambiente de amistad.
Por ejemplo, ser demasiado
categorico al expresar la propia
opinion, dar la apariencia de que
pensamos que los propios
planteamientos son los definitivos, o



no interesarse activamente por lo
que dicen los demas, son modos de
actuar que encierran en uno mismo.
En ocasiones, estos comportamientos
manifiestan una incapacidad para
distinguir lo opinable de lo que no lo
es, o la dificultad para relativizar
temas en los que las soluciones no
son necesariamente unicas”[9].

Guias para la ruta

No son pocos los objetivos que los
creyentes han de emperfiarse en
conquistar dentro de su autonomia
para recorrer los caminos concretos
que prefieran. Como explicaba san
Josemaria, algunos son
irrenunciables: “Hemos de sostener
el derecho de todos los hombres a
vivir, a poseer lo necesario para
llevar una existencia digna, a
trabajar y a descansar, a elegir
estado, a formar un hogar, a traer
hijos al mundo dentro del
matrimonio y poder educarlos, a



pasar serenamente el tiempo de la
enfermedad o de la vejez, a acceder a
la cultura, a asociarse con los demas
ciudadanos para alcanzar fines
licitos, y, en primer término, a
conocer y amar a Dios con plena
libertad, porque la conciencia -si es
recta— descubrira las huellas del
Creador en todas las cosas”[10].

Pero un catolico no debe
desanimarse frente a las dificultades
de la ruta escogida, sino apoyarse
con confianza y optimismo en Dios.
El Papa, en su ultimo Mensaje para la
Jornada Mundial por la Paz, sefiala
algunas guias para recorrer con
seguridad las diferentes sendas,
tomando la imagen de la navegacion:
“En este tiempo, en el que la barca de
la humanidad, sacudida por la
tempestad de la crisis, avanza con
dificultad en busca de un horizonte
mas tranquilo y sereno, el timon de
la dignidad de la persona humana y
la «brujula» de los principios sociales



fundamentales pueden permitirnos
navegar con un rumbo seguro y
comun”[11].

Debemos apoyarnos en estos
instrumentos, timon y bruajula, para
descubrir en los avatares de cada
jornada el trayecto que el Sefior nos
sefiala a cada uno y en relacion a los
demas, para avanzar con libertad,
fortalecer nuestra identidad cristiana
y desde ella vivir la caridad con
todas las personas sin distincion.

Francisco da una pista mas, profunda
y luminosa, para cada uno: “Como
cristianos, fijemos nuestra mirada en
la Virgen Maria, Estrella del Mar y
Madre de la Esperanza”[12].

[1] San Josemaria, Carta 9-1-59, n. 35

[2] San Josemaria, Cartas (I), 3, n. 42



[3] Documento de la Congregacion
para la Doctrina de la Fe sobre la
actuacion de los catolicos en la vida
politica.

[4] Articulo sobre la formacion de la
conciencia en materias morales y
politicas segun las ensefianzas de san
Josemaria.

[5] San Josemaria, Conversaciones, n.
77

[6] Francisco, enciclica Fratelli tutti,
n. 215

[7] Ibid, n. 198

[8] Fernando Ocariz, Carta 14-11-2017,
n.17

[9] Fernando Ocariz, Carta 1-X1-19, n.
9

[10] San Josemaria, Amigos de Dios,
n.171


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/

[11] Francisco, Mensaje para la
Jornada Mundial por la Paz, del
8-12-2020

[12] Ibid, n. 9

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/libertad-
pluralismo/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/
https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/
https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/

	El Opus Dei y la política: cada caminante siga su camino
	Libertad y responsabilidad en la actuación pública
	Guías para la ruta


