
opusdei.org

El Opus Dei y la
política: cada
caminante siga su
camino

El Opus Dei tiene fines
exclusivamente espirituales y
apostólicos. En los asuntos
profesionales, sociales,
políticos, económicos, etc., sus
miembros piensan y actúan con
libertad y responsabilidad
personal, atendiendo a las
directrices del Magisterio de la
Iglesia en los aspectos
doctrinales y morales. Y el
pluralismo resultante no solo es
respetado, sino querido y
valorado.



30/06/2021

Recién acabada la guerra civil
española, en 1939, el fundador de la
Obra tenía que predicar un retiro
espiritual en un colegio universitario
cercano a Valencia. El recinto había
sido utilizado durante el conflicto
como cuartel, y los organizadores se
afanaban en limpiarlo todo lo
posible. Al poco de llegar, en uno de
los pasillos encontró un gran letrero
donde se leía: Cada caminante siga su
camino. “Quisieron quitarlo, pero yo
les detuve: dejadlo –les dije–, me
gusta”. 

Desde entonces, esas palabras
sirvieron muchas veces a san
Josemaría de motivo para su
predicación: “Libertad: cada
caminante siga su camino. Es
absurdo e injusto tratar de imponer a
todos los hombres un único criterio,



en materias en las que la doctrina de
Jesucristo no señala límites”[1].

Libertad y responsabilidad en
la actuación pública

Un rasgo definitorio del Opus Dei es
la libertad de sus miembros en las
cuestiones profesionales, políticas,
sociales y económicas. Las
afirmaciones de san Josemaría en
este sentido son constantes desde el
principio. Hace poco se ha publicado
un volumen con cuatro cartas
extensas del fundador. En la tercera,
afirma con energía que “la Obra no
tiene política alguna: no es ése su fin.
Nuestra única finalidad es espiritual
y apostólica, y tiene un resello
divino: el amor a la libertad, que nos
ha conseguido Jesucristo muriendo
en la Cruz”[2].

En la Obra, sus fieles gozan de la más
plena autonomía para adoptar las
posturas que prefieran en los temas

https://opusdei.org/es-es/tag/libertad/


contingentes, al igual que los demás
ciudadanos. 

Esto también implica el mayor
respeto hacia los pareceres diversos
de todas las demás personas. El
deseable equilibrio queda muy bien
expresado en la sabia sentencia que
se atribuye a san Agustín: “in
necesariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus caritas”: en lo necesario
unidad; en lo opinable libertad y en
todo, caridad.

Esta realidad es coherente con la
naturaleza del Opus Dei como
institución de la Iglesia Católica.
Como lo ha expresado un documento
de la Congregación para la Doctrina
de la Fe sobre algunas cuestiones
relativas al compromiso y la conducta
de los católicos en la vida política[3],
“no es tarea de la Iglesia formular
soluciones concretas –y menos
todavía soluciones únicas– para
cuestiones temporales, que Dios ha



dejado al juicio libre y responsable
de cada uno”. Es decir, cualquier
católico –cualquier fiel del Opus Dei–
puede asociarse libremente con
quienes comparten una opinión o
proyecto, pero sería equivocado
pensar que tiene la obligación de
colaborar en un proyecto o en el
desarrollo de una opción por ser bien
intencionada o promovida por otros
católicos.

En el mismo texto se puntualiza a
continuación: “sin embargo, la
Iglesia tiene el derecho y el deber de
pronunciar juicios morales sobre
realidades temporales cuando lo
exija la fe o la ley moral” (n. 3). En un
artículo de Romana[4] sobre la
formación de la conciencia en
materias morales y políticas, se
afirma también que san Josemaría
“enseñó constantemente que los
fieles tienen la obligación moral de
aceptar interna y externamente esos
juicios doctrinales” (n. 2). Por ello, un



creyente deberá formar en esos
asuntos su opinión para fortalecer su
fe y proponer soluciones específicas
que no desdibujen su propia
identidad.

En el primer volumen de cartas
fundacionales, san Josemaría ofrecía
algunas pautas para la actuación
pública de los católicos: animaba a
los laicos a implicarse y a participar,
a evitar la indiferencia ante los
problemas humanos o sociales del
mundo (pobreza, educación,
promoción de la dignidad humana y
de la paz, etc.), pero fomentaba que
cada persona usara de su inteligencia
y tomara sus propias decisiones
sobre los medios para afrontar esos
grandes retos. Solía comentar que
estaba dispuesto a dar su vida por
defender la libertad de los demás.
También le importaba, y mucho, que
se ejerciera la libertad sopesando las
opciones adoptadas. Así lo expresó
en muchas ocasiones, por ejemplo en



una entrevista concedida en 1967, en
la que señala: “Nadie puede
pretender en cuestiones temporales
imponer dogmas, que no existen.
Ante un problema concreto, sea cual
sea, la solución es: estudiarlo bien y,
después, actuar en conciencia, con
libertad personal y con
responsabilidad también
personal”[5]

.

El arte del encuentro

“La vida es el arte del encuentro,
aunque haya tanto desencuentro por
la vida”: el Papa Francisco cita esa
letra de la canción Samba de la
bendición, del músico y poeta
brasileño Marcus Vinícius de Moraes,
en su última encíclica Fratelli tutti,
invitando una vez más a desarrollar
una cultura del encuentro. Su
exhortación apunta a “una sociedad
donde las diferencias conviven
complementándose, enriqueciéndose



e iluminándose recíprocamente,
aunque esto implique discusiones y
prevenciones. Porque de todos se
puede aprender algo, nadie es
inservible, nadie es prescindible”[6].

Como corresponde hacerlo entre
hermanos –hijos de un mismo
Padre–, Francisco encarece:
“Acercarse, expresarse, escucharse,
mirarse, conocerse, tratar de
comprenderse, buscar puntos de
contacto, todo eso se resume en el
verbo «dialogar». Para encontrarnos
y ayudarnos mutuamente
necesitamos dialogar. No hace falta
decir para qué sirve el diálogo. Me
basta pensar qué sería el mundo sin
ese diálogo paciente de tantas
personas generosas que han
mantenido unidas a familias y a
comunidades”[7].

El pluralismo en lo que Dios ha
dejado a la libre consideración de los
hombres es una realidad verificable,



y corresponde poner los medios para
que no signifique un problema. La
diversidad constituye riqueza. Como
también dice el prelado de la Obra,
Mons. Fernando Ocáriz, “es
necesario hacerse cargo de los
aciertos de las distintas posturas,
dialogar con otras personas,
aprendiendo de todos y respetando
esmeradamente su libertad, más aún
en materias opinables”[8].

Y ahondando en los desafíos que
implica coexistir en armonía, con
verdadero aprecio y consideración
por los diferentes pensamientos, el
prelado advierte en una carta
dedicada precisamente a la amistad
que “ciertas maneras de expresarse
pueden enturbiar o dificultar la
creación de un ambiente de amistad.
Por ejemplo, ser demasiado
categórico al expresar la propia
opinión, dar la apariencia de que
pensamos que los propios
planteamientos son los definitivos, o



no interesarse activamente por lo
que dicen los demás, son modos de
actuar que encierran en uno mismo.
En ocasiones, estos comportamientos
manifiestan una incapacidad para
distinguir lo opinable de lo que no lo
es, o la dificultad para relativizar
temas en los que las soluciones no
son necesariamente únicas”[9].

Guías para la ruta

No son pocos los objetivos que los
creyentes han de empeñarse en
conquistar dentro de su autonomía
para recorrer los caminos concretos
que prefieran. Como explicaba san
Josemaría, algunos son
irrenunciables: “Hemos de sostener
el derecho de todos los hombres a
vivir, a poseer lo necesario para
llevar una existencia digna, a
trabajar y a descansar, a elegir
estado, a formar un hogar, a traer
hijos al mundo dentro del
matrimonio y poder educarlos, a



pasar serenamente el tiempo de la
enfermedad o de la vejez, a acceder a
la cultura, a asociarse con los demás
ciudadanos para alcanzar fines
lícitos, y, en primer término, a
conocer y amar a Dios con plena
libertad, porque la conciencia –si es
recta– descubrirá las huellas del
Creador en todas las cosas”[10].

Pero un católico no debe
desanimarse frente a las dificultades
de la ruta escogida, sino apoyarse
con confianza y optimismo en Dios.
El Papa, en su último Mensaje para la
Jornada Mundial por la Paz, señala
algunas guías para recorrer con
seguridad las diferentes sendas,
tomando la imagen de la navegación:
“En este tiempo, en el que la barca de
la humanidad, sacudida por la
tempestad de la crisis, avanza con
dificultad en busca de un horizonte
más tranquilo y sereno, el timón de
la dignidad de la persona humana y
la «brújula» de los principios sociales



fundamentales pueden permitirnos
navegar con un rumbo seguro y
común”[11].

Debemos apoyarnos en estos
instrumentos, timón y brújula, para
descubrir en los avatares de cada
jornada el trayecto que el Señor nos
señala a cada uno y en relación a los
demás, para avanzar con libertad,
fortalecer nuestra identidad cristiana
y desde ella vivir la caridad con
todas las personas sin distinción.

Francisco da una pista más, profunda
y luminosa, para cada uno: “Como
cristianos, fijemos nuestra mirada en
la Virgen María, Estrella del Mar y
Madre de la Esperanza”[12].

[1] San Josemaría, Carta 9-I-59, n. 35

[2] San Josemaría, Cartas (I), 3, n. 42



[3] Documento de la Congregación
para la Doctrina de la Fe sobre la
actuación de los católicos en la vida
política.

[4] Artículo sobre la formación de la
conciencia en materias morales y
políticas según las enseñanzas de san
Josemaría.

[5] San Josemaría, Conversaciones, n.
77

[6] Francisco, encíclica Fratelli tutti,
n. 215

[7] Ibíd, n. 198

[8] Fernando Ocáriz, Carta 14-II-2017,
n. 17

[9] Fernando Ocáriz, Carta 1-XI-19, n.
9

[10] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 171

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://es.romana.org/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/


[11] Francisco, Mensaje para la
Jornada Mundial por la Paz, del
8-12-2020

[12] Ibíd, n. 9

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/libertad-
pluralismo/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/
https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/
https://opusdei.org/es-uy/article/libertad-pluralismo/

	El Opus Dei y la política: cada caminante siga su camino
	Libertad y responsabilidad en la actuación pública
	Guías para la ruta


