
opusdei.org

Las palabras nacen
en el corazón:
verdad y caridad en
los juicios

En las pasadas felicitaciones
navideñas a la curia romana, el
Papa Francisco regaló a los
presentes un libro sobre el vicio
de las habladurías. Se trata de
un tema recurrente en su
predicación. En este texto se
hacen algunas consideraciones
desde el punto de vista
espiritual y de la relación con
los demás.



12/01/2022

En los paseos por el campo es
frecuente que alguien vislumbre un
pequeño fruto oscuro entre los
arbustos verdes. Si quien lo hace es
un pequeño con poca experiencia en
ese tipo de excursiones, no es raro
que termine asustado, con alguna
herida producida por los tallos del
zarzal, lleno de puntiagudas espinas
escondidas. El zarzal es un tipo de
planta presente en todo el mundo,
que crece rápidamente hasta
convertirse en maleza invasiva. Jesús
se sirve precisamente de ella para
hablar de la relación que puede
existir entre nuestro corazón y
nuestras palabras: «Cada árbol se
conoce por su fruto; no se recogen
higos de los espinos, ni se vendimian
uvas del zarzal. El hombre bueno del
buen tesoro de su corazón saca lo
bueno, y el malo de su mal saca lo



malo: porque de la abundancia del
corazón habla su boca» (Lc 6,44-45).

El sonido exterior de una música
interior

Las cosas que pensamos y sentimos –
y que, después, decimos– pertenecen
a una esfera tan profunda de nuestra
intimidad que podrían parecer
territorios sobre los que tenemos
poco control. Una equivocada
comprensión de la espontaneidad, o
simplemente la falta de conocimiento
de sí, pueden alimentar esta
impresión. Sin embargo, no solo
podemos de hecho cultivar este
jardín interior, sino que además no
estamos solos a la hora de hacerlo:
Jesús quiere entrar en ese espacio
para santificarlo, para llenarlo de su
unidad; es él quien quiere que
nuestro corazón, nuestros
pensamientos, palabras y obras, se
expresen armónicamente.



Cristo nos recuerda, por ejemplo, que
no podemos querer bien a los demás
y, al mismo tiempo, hablar mal de
ellos; o que no podemos querer
mejorar el mundo y a la vez dañar
esos procesos de crecimiento con
palabras de división. Pero el Señor va
incluso más allá. Nos dice claramente
que no podemos querer a Dios con
todo nuestro corazón, y que no
podemos rezar con honestidad, si
persisten en nosotros rencores con
las personas que nos rodean: «Si al
llevar tu ofrenda al altar recuerdas
que tu hermano tiene algo contra ti,
deja allí tu ofrenda delante del altar,
vete primero a reconciliarte con tu
hermano, y vuelve después» (Mt
5,23-24). Jesús quiere ponernos en
guardia frente a cualquier posible
fractura interior; quiere adelantarse
a cerrar cualquier grieta por la que
pueda colarse el frío de una falsa
caridad. Sabe que los primeros
afectados somos nosotros mismos y



nada desea más que curarnos con su
paz.

Los escritos de los primeros
cristianos se hacen un eco muy claro
de estas enseñanzas: «De la misma
boca salen la bendición y la
maldición. Esto, hermanos míos, no
debe ser así. ¿Acaso mana de una
fuente agua dulce y amarga por el
mismo caño? ¿O puede, hermanos
míos, la higuera producir aceitunas o
la vid higos? Tampoco una fuente
salada puede dar agua dulce» (St
3,10-12). La Epístola de Santiago nos
recuerda, una y otra vez, que la fe en
Jesús nos transforma, que se
manifiesta necesariamente en
nuestras obras; en este caso, en
nuestras palabras. El autor utiliza
imágenes gráficas para que todos
comprendamos fácilmente su
mensaje: de la misma manera que se
puede dirigir todo el cuerpo del
caballo poniendo frenos en su boca,
o como se puede guiar todo un barco



dirigiendo un pequeño timón, así de
importante es fijarnos en el
contenido de nuestras
conversaciones (cfr. St 3,3-4). Nuestra
lengua, insiste Santiago con sus
ejemplos, puede ser como un
pequeño fuego que termina por
incendiar el bosque o puede
asemejarse a un veneno mortífero
que mata (cfr. St 3,5.8). Por eso es
importante preguntarse con
frecuencia acerca de la manera en
que hablamos de las personas y los
sucesos que nos rodean, y de los
motivos que nos llevan a hacerlo. Así
podremos seguir las pistas que nos
lleven hasta lo que verdaderamente
tenemos en el corazón.

Durante una homilía en una
parroquia periférica de Roma, el
Papa animaba a los fieles justamente
a transitar ese camino que va desde
nuestras palabras hasta nuestro
corazón. De esa manera, podemos
descubrir con honestidad si estamos



llenos de amor o, por el contrario, de
indiferencia u odio. El Papa alentaba
a todos a «decirnos la verdad a
nosotros mismos ¡Esto no es fácil!
Porque siempre buscamos cubrirnos
cuando vemos que algo no está bien
dentro de nosotros, ¿no? (…).
Podemos pedir al Señor dos gracias.
La primera: conocer qué hay en mi
corazón para no vivir engañados. La
segunda: hacer el bien que está en
nuestro corazón y no el mal.
Debemos recordar que las palabras y
los malos deseos contra el otro
matan. Muchas veces parece que los
pecados de calumnia y de difamación
hubieran sido borrados del decálogo.
Hablar mal de una persona es
pecado»[1]. No podemos, pues,
banalizar la murmuración; no
podemos dar por bueno, sin más,
todo lo que se nos viene a la boca:
«La lengua ha de ser también
transformada, purificada. La lengua
da sonido a la música que suena en
el corazón»[2].



«Cuando no pueda alabar, me
callaré»

San Josemaría tenía 29 años cuando
dejó definitivamente sus tareas como
capellán del Patronato de Enfermos
de Madrid, con el objetivo de tener
más tiempo disponible para el
desarrollo del Opus Dei. De los
apuntes personales que se conservan
de esos meses, varios tienen que ver
con este aspecto de la maduración
interior por la que atravesaba su
trato con los demás en esos
momentos delicados: «Tendré
muchísimo cuidado en todo lo que
suponga formar juicio de las
personas, no admitiendo un mal
pensamiento de nadie, aunque las
palabras u obras del interesado den
pie para juzgar así
razonablemente»[3]. «Propósitos
prácticos: 1/ Antes de comenzar una
conversación o de hacer una visita,
elevaré el corazón a Dios. 2/ No
porfiaré, aunque esté cargado de



razón. Solamente, si es de gloria de
Dios, diré mi opinión, pero sin
porfiar. 3/ No haré crítica negativa:
cuando no pueda alabar, me
callaré»[4].

Estas dos anotaciones están en el
origen, respectivamente, de los
puntos 442 y 443 de Camino y,
además, dan inicio a otras quince
consideraciones que se refieren a las
distintas formas de crítica hacia los
demás. En estos textos se trasluce la
convicción de que la clave para dar
frutos buenos está en purificar, muy
dentro del alma, la fuente de
nuestras acciones –se habla de elevar
el corazón, de buscar honestamente
la gloria de Dios, de cuidar los
pensamientos–, ayudándose de un
propósito práctico: nunca hablar mal
de nadie.

El octavo mandamiento de la ley de
Dios no está dirigido solo a evitar
grandes engaños, sino también a



formar en nosotros una interioridad
que solo busque lo verdadero; a
querer personalmente que nuestros
juicios nunca se contaminen con
sombra de falsedad o doblez. El
Catecismo de la Iglesia, en este
sentido, señala que «el respeto de la
reputación de las personas prohíbe
toda actitud y toda palabra
susceptibles de causar un daño
injusto»[5]. E inmediatamente pasa a
definir lo que es el juicio temerario –
hacer juicios morales sobre el
prójimo sin tener fundamento–, la 
maledicencia –manifestar, sin una
razón válida, defectos de una
persona a otra– y la calumnia –dar
ocasión a juicios falsos sobre los
demás–. La Iglesia, con corazón de
madre, nos pone en guardia frente a
estos tropiezos que solo pueden
dañarnos a nosotros y a los demás.

Existe también otra manera de herir
a la verdad con nuestras palabras,
que tiene que ver con la falta de



discreción requerida por nuestro
trabajo o por nuestras
responsabilidades. El Catecismo, de
nuevo, es claro al señalar que «el
derecho a la comunicación de la
verdad no es incondicional»[6]. Habrá
que estimar en cada ocasión «si
conviene o no revelar la verdad a
quien la pide» y saber que fácilmente
existen razones para «callar lo que
no debe ser conocido», más cuando
de hecho «nadie está obligado a
revelar una verdad a quien no tiene
derecho a conocerla»[7]. Puede
suceder, en efecto, que por razón de
nuestra posición en un grupo social o
profesional tengamos información
que otras personas no tienen. Son
situaciones en las que es importante
la delicadeza para delimitar lo
comunicable. La información otorga
cierto poder, y la tentación de
utilizarla de manera irresponsable,
de transformarla en rumores,
calumnias o en vanagloria, está
siempre acechando a la vuelta de la



esquina. Se trata, tristemente, de un
veneno letal también para la propia
rectitud de intención.

La indiscreción en el manejo de la
información suele hacer daño
también a quien la recibe, porque
muchas veces no dispone de las
herramientas suficientes para
digerirla o comprenderla. No es justo
imponer cargas a quienes no están
llamados a llevarlas. En este sentido,
cuando hablaba del «secreto de
oficio» que don Álvaro guardaba con
respecto a su trabajo en la Santa
Sede, san Josemaría elogiaba siempre
el espíritu sobrenatural que lo movía
a custodiar la información con
delicadeza[8]. La discreción en
asuntos de la Iglesia y en asuntos de
la vida de otras personas es
condición de fecundidad: «Muerte y
vida están en poder de la lengua,
quienes la cuidan comerán de su
fruto» (Pr 18,21).



Cómo interpretar lo que acontece

Para evitar vernos envueltos en las
zarzas de la falsedad, el mismo
Catecismo nos recomienda un
camino seguro: «Interpretar, en
cuanto sea posible, en un sentido
favorable los pensamientos, palabras
y acciones del prójimo»[9]. Cuando
interpretamos lo que sucede a
nuestro alrededor, es decir, cuando
unimos cada hecho aislado en una
historia que los conecta, nunca lo
hacemos de una manera neutra.
Siempre escogemos un punto de
vista, un lugar desde donde mirarlos
y valorarlos, aunque sea de manera
inconsciente, porque tenemos un
mundo interior que carga nuestros
juicios hacia un lado o hacia otro. Es
lo que sucede, por ejemplo, cuando
decimos que estamos “predispuestos
positivamente” o “predispuestos
negativamente” frente a algo o
alguien.



En este sentido, san Josemaría
procuraba mirar a la gente con los
ojos con que los miraría su propia
madre. Muchas veces basta algo así
para que se desvanezca la tentación
de hacer daño con las palabras y los
juicios: escoger un buen punto de
vista desde el cual interpretar las
acciones de los demás. Así, a pesar de
que los hechos que se ven
externamente sean iguales, la
interpretación cambia; tiende a
sintonizar con la mirada que Dios
pone sobre las cosas y sobre las
personas. Es interesante pensar, en
ese sentido, que Dios y el demonio
miran permanentemente los mismos
hechos, pero tienen interpretaciones
muy distintas de ellos. «El Maligno
puede decirnos la verdad, pero, si lo
hace, es para condenarnos. Sabemos,
sin embargo, que la verdad que
viene de Dios no nos condena, sino
que nos acoge, nos abraza, nos
sostiene»[10]. Unirnos a esa mirada
divina, mediante la oración, nos hace



acogedores con las personas y
pacientes con los procesos.

Si, por el contrario, no purificamos
constantemente nuestro corazón, si
no detectamos esas espinas que
intentan abrirse paso hasta nuestra
lengua, los hechos que nos rodean
generarán en nosotros juicios
temerarios, maledicencias o
calumnias; nos impedirán descubrir
a Dios, que está obrando siempre de
manera misteriosa. Frente a lo que
acontece a nuestro alrededor
podemos siempre escoger entre la
mirada que juzga o la mirada
contemplativa. Fray Luis de Granada,
explicando también el octavo
mandamiento, señalaba que la
mirada juzgadora tiende a herir la
verdad en el prójimo: «Bien mirado,
es un atrevimiento contra Dios tan
grande, que es como decirle que
miente, o hacer que sea tenido por
mentiroso. Esto se prueba así: Dios es
el sabedor de toda la verdad, y él



sabe quién la trata y quién no. Él es
un oráculo a quien habremos de
acudir a que nos la diga, pues él es el
verdadero juez de ella»[11]. Solo Dios
sabe lo que se encuentra en lo más
profundo de los corazones de las
personas.

Dios es el único juez

Los evangelios nos muestran
repetidamente cómo, queriendo
poner a prueba a Jesús, algunos
constituidos en autoridad se quejan
de que los discípulos del Señor
coman el sábado, o de que el Maestro
cure la mano de un hombre ese
mismo día. Después, por envidia,
atribuyen a Beelzebul el hecho de
que Cristo cure a un endemoniado.
Pero el Señor «conocía sus
pensamientos» (Lc 11,17), y procura
despertar sus corazones, tocar las
fibras más profundas de su alma:
«¿Cómo podéis decir cosas buenas,
siendo malos? Pues de la abundancia



del corazón habla la boca. El hombre
bueno saca del buen tesoro cosas
buenas, pero el hombre malo saca
del tesoro malo cosas malas. Os digo
que de toda palabra vana que hablen
los hombres darán cuenta en el día
del Juicio» (Mt 12,34-36). Al centrar la
importancia en el corazón, Jesús nos
recuerda que, para quienes
queremos sumarnos a su misión,
para quienes queremos generar una
transformación positiva en el
mundo, lo más fecundo será siempre
cambiarnos por dentro
constantemente; decidirnos a ser
personas que, con sus palabras,
muevan los corazones de los demás
hacia el bien, en lugar de ser
personas que, por el
atolondramiento de querer
intervenir en todo, hieran al prójimo
en sus conversaciones.

Una de las causas de las habladurías
–que, como hemos visto, surgen
inicialmente en la intimidad– es la



tentación de querer arrogarnos la
función de jueces de todo lo que nos
rodea[12]. Esta actitud suele estar
ligada a la tendencia a ocupar
demasiado espacio en los planes de
Dios, casi como si la libertad de Dios
o la de los demás no pudieran actuar
sin nuestro beneplácito. En este tipo
de juicios críticos desordenados, que
degeneran fácilmente en
murmuración o maledicencia, el
Papa Francisco ha detectado «una
alegría oscura»[13], algo que al inicio
incluso «puede parecer
placentero»[14], tal vez porque nos
lleva a tomar una posición de juez
que en realidad solo corresponde a
Dios. Sin embargo, frente a esta
ficción se alza la sencilla convicción
de que la Providencia nos ha
confiado una pequeña parcela de su
viña en donde, si ponemos en juego
nuestros talentos, seremos fecundos
y felices. No toda la viña es
jurisdicción nuestra, ni cabe
desearlo; ni tenemos toda la



información suficiente para llamar a
juicio a todos los viñadores. Ya solo
aspirar a hacerlo puede ser un signo
de que no estamos santificando el
presente ni haciendo fructificar las
propias capacidades: al invertir
tiempo en la crítica, quitamos tiempo
a quienes de verdad nos necesitan; y
esas son a fin de cuentas energías
que nos quita el demonio. Es, sin
más, una trampa para que no
hagamos el bien que Dios nos tiene
preparado.

Los santos, a pesar de haberse
encontrado muchas veces en
ambientes en los que sucedían cosas
con las que no estaban de acuerdo,
también dentro de la Iglesia, han
sabido detectar los tiempos y las
maneras de actuar de Dios, sin
violentarlos con su lengua. San
Josemaría, en unas notas del año
1933, pensando en la formación de
las primeras personas que irían
llegando al Opus Dei, escribía:



«¿Murmuras? Pierdes, entonces, el
espíritu de la Obra y, si no aprendes a
callar, cada palabra es un paso que te
acerca a la puerta de salida»[15]. Esto
no significa estar siempre de acuerdo
con todos, sino disponerse a entrar
en la lógica divina, canalizando esos
desacuerdos en el tiempo y lugar
oportunos, en donde
verdaderamente podrán dar fruto.

Alegrarse con el bien de los demás

Otro gran generador de zarzas de
maledicencia suele ser la envidia. De
hecho, santo Tomás de Aquino
considera que la murmuración es «la
primera hija» de esta especie de
«tristeza por el bien ajeno»[16]. La
primera tentación que nos trae el
libro del Génesis es precisamente la
de la serpiente que, por envidia de
los hombres y por odio a Dios, quiere
alejarlos entre sí. El demonio engaña
a nuestros primeros padres
murmurando con ellos acerca del



Creador: «No moriréis en modo
alguno; es que Dios sabe…» (Gn
3,4-5). Otra vez: la tentación de saber
más que Dios, de invadir su tiempo y
su espacio. También el libro de la
Sabiduría nos dice que «Dios creó al
hombre para la incorruptibilidad y lo
hizo a imagen de su propia
eternidad. Mas por la envidia del
diablo entró la muerte en el
mundo» (Sb 2,23-24). El evangelio de
san Marcos, en fin, señala que Jesús
fue entregado por envidia (cfr. Mc
15,10). La tristeza y los celos por el
bien ajeno pueden llevar a minar, a
aplastar la honra de quienes nos
rodean.

Una puerta por donde se suele colar
la envidia es la de compararnos
continuamente con los demás. En
realidad, esta actitud obvia la
realidad de que todos somos distintos
y de que difícilmente tendremos un
trato igual en la vida. Dios mismo no
ha dado a todos lo mismo: nos



conoce mejor que nadie y reparte sus
dones de manera distinta. Es
fundamental para la vida social
aprender a convivir con el hecho de
que todos merecen distinto trato, del
mismo modo que una madre trata a
sus hijos de acuerdo a sus
necesidades y no reparte todo con la
misma medida. Por todo esto, un
buen camino para prevenir los
movimientos de la envidia es
aprender a alegrarse con el bien de
los demás. Esto puede ser algo que
nos resulte fácil, e incluso instintivo,
con las personas que más queremos,
con nuestro círculo más íntimo; pero
no lo es tanto conforme ese círculo se
empieza a ampliar. Pequeñas
renuncias en favor del disfrute de los
demás son una buena escuela para
vencer las tentaciones de la envidia,
más si se trata de ámbitos en los que
está en juego el prestigio y la fama.
«Alegraos con los que se
alegran» (Rm 12,15) recomienda san
Pablo en la Carta a los romanos.



* * *

El octavo mandamiento protege
nuestro jardín interior de la salvaje
expansividad de las zarzas y los
espinos, para que nuestro corazón
pueda dar los frutos que Dios espera
de él. «Quiere Dios que tengamos un
juicio sencillo, que no sentenciemos
antes de tiempo, no echemos las
cosas a peor parte, (…) que sintamos
los trabajos de nuestros hermanos,
que favorezcamos sus cosas, que
digamos siempre bien de ellos (…).
Haz pues ahora cuenta, hermano,
que la vida del prójimo es para ti
como un árbol vedado (…). Sean
todos de tu boca virtuosos y
honrados, y crea todo el mundo que
ninguno es malo por tu dicho»[17].
Querer vivir en la verdad nos lleva a
custodiar la fuente de nuestros
juicios, para que de nosotros salgan
siempre palabras cristianas que
sostienen a los demás, no que los



aplastan; palabras que no oscurecen
el mundo, sino que lo iluminan.

[1] Francisco, Homilía, 16-II-2014.

[2] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, “La murmuración
banalizada”.

[3] Apuntes íntimos, n. 389, 14-
XI-1931. Citado en Camino, edición
crítico-histórica, Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid, 2004, p. 607.

[4] Apuntes íntimos, n. 399, 18-
XI-1931. Citado en ibíd.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2477.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2488.

[7] Ibíd., n. 2489.



[8] Cfr. san Josemaría, notas tomadas
de una reunión familiar, 19-II-1975.

[9] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2478.

[10] Francisco, Carta apostólica Patris
corde, n. 2.

[11] Fray Luis de Granada, Compendio
de doctrina cristiana, parte II, c. IX.

[12] Santo Tomás de Aquino señala
que presumir la posesión de lo que
no se posee es parte de la soberbia.
Cfr. Suma teológica, II-II, c. 162, a. 4,
resp.

[13] Francisco, Homilía, 27-III-2013.

[14] Francisco, Homilía, 16-II-2014.

[15] Apuntes íntimos, n. 953, 19-
III-1933. Citado en Camino, edición
crítico-histórica, Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid, 2004, p. 613. Este
apunte se encuentra en el origen del
punto 453 de Camino.



[16] Cfr. santo Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, c. 36, a. 1, resp y a. 4,
obj. 3.

[17] Fray Luis de Granada, Compendio
de doctrina cristiana, parte II, c. IX.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/las-palabras-
nacen-en-el-corazon/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-uy/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/
https://opusdei.org/es-uy/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/
https://opusdei.org/es-uy/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/

	Las palabras nacen en el corazón: verdad y caridad en los juicios

