opusdei.org

Las
bienaventuranzas
(II): enriquecerse
con la pobreza

Dirigido especialmente a la
gente joven, el segundo
editorial sobre las
bienaventuranzas afronta el
consejo del Sefior:
«Bienaventurados los pobres en
espiritu, porque de ellos es el
reino de los cielos».

22/01/2016



El panorama desde lo alto de aquel
pequefio monte debia de ser
sobrecogedor. Cientos de personas
habian acudido a la Galilea porque
querian conocer a ese nuevo profeta
del que tanto se hablaba y que, al
parecer, predicaba maravillas. El
Sefior las veria aproximarse poco a
poco por la colina y, al fin, cuando se
hizo el silencio, inici6 a hablar con
voz potente: «Bienaventurados los
pobres en espiritu, porque de ellos es
el reino de los cielos»[1].

¢Los pobres? Entre quienes le
escuchaban, muchos eran pobres de
verdad; habian acudido alli porque
sufrian la pobreza y bien sabian que
no es algo deseable: Dios quiere que
tengamos cosas buenas para comer,
un lugar digno para vivir y que
gocemos de las comodidades
necesarias. Sin embargo, el Sefior
nos descubre que hay un tipo de
pobreza que vale la pena buscar.



La “pobreza de espiritu” parece ser
una condicion necesaria para que las
otras bienaventuranzas puedan
hacerse realidad. Por eso, no es
casualidad que el Sefior la proponga
al inicio de su discurso, antes que
todas las demas, para que sirva de
base firme sobre la que construir
una vida grande y hermosa. Pero,
iqué es exactamente ser pobres en
espliritu?

Dios solo sabe dar

Caminaba Jesus en otra ocasion por
una ciudad y todos querian llegar
hasta El. Los apéstoles se empefiaban
por abrirle paso y atravesar asi el
gentio que se habia echado a la calle
para conocer al famoso Rabbi.
Apretujada entre aquellos
entusiastas, una mujer gastaba sus
pocas fuerzas para llegar hasta el
Sefior. La masa la zarandeaba hacia
todas partes. Como sabemos, estaba
débil y enferma, pues desde hacia



varios afios perdia sangre y habia
gastado todo su dinero en médicos
que no habian sabido curarla. Sin
salud ni dinero, Jesus representa
para ella su ultima esperanza.

Seguramente, antes de ver al Sefior,
esa mujer habria aceptado su
enfermedad poniéndose en manos de
Dios. Casi como una respuesta
inmediata del cielo, el Mesias pasaba
aquel dia por su ciudad. Por eso,
estaba convencida de que en Fl iba a
encontrar la solucion que tanto
deseaba. De ese modo, sin grandes
discursos, simplemente confiando en
Dios, logra arrancar del Maestro la
fuerza que la cura de sus males.

Esta mujer es un ejemplo de pobreza
en espiritu, porque ha depositado
toda su fe en el Sefior. Era pobre y
sabia que ella ya no daba mas de si.
Todo lo que le hacia falta lo tenia que
aceptar como un regalo. Como ella, el
pobre de espiritu es aquel que confia



completamente en Dios, porque
comprende que El solo sabe dar vy, si
quita algo, es para hacer mas espacio
a sus dones en nuestra vida. ;Habria
luchado esa sefiora por tocar a Dios
con tanta fuerza, si no hubiera
perdido la confianza en todo lo
demas? Seguramente, no. Por tanto,
la pobreza puede llegar o habra que
buscarla: en cualquier caso, es
necesario estar dispuesto a perderlo
todo para ganar lo que
verdaderamente vale la pena, es
decir, llegar a ser pobres para que
Dios nos haga ricos. Por eso, la
siguiente pregunta es: ;de qué debo
prescindir para ser pobre?

Menos es mas

Se cuenta que en el siglo VII, el
emperador Heraclio se alzo en
guerra contra los persas para
recuperar la cruz del Sefior que sus
enemigos habian robado de
Jerusalén y custodiaban en un



palacio cerca de Bagdag. Tras quince
afios de batallas, en el 630, el ejército
bizantino pudo recuperar el lefio y el
emperador, al frente de sus tropas,

regreso triunfante a la Ciudad Santa.

Heraclio quiso llevar él mismo la
cruz mientras entraba en Jerusalén,
pero al tomar la reliquia, esta se hizo
muy pesada. Para sorpresa de sus
soldados, el emperador, que habia
peleado en mil batallas, no podia
sostener un simple madero sobre su
caballo. Avergonzado, desmont¢ para
llevarlo a pie, pero tampoco asi fue
capaz de avanzar. Poco a poco, para
concentrar sus fuerzas en la cruz, se
fue liberando de otros pesos: su
corona, su manto real, su coraza, su
espada y su escudo... Por fin, cuando
solo vestia su tunica, pudo alzar el
lefio. Fue entonces —despojado de
todas sus riquezas imperiales—
cuando la imagen del emperador
trajo a la memoria de todos a aquel
Cristo que, seis siglos antes, habia



cargado con la cruz por esas mismas
calles.

Como le ocurrio a Heraclio, también
a nosotros la pobreza nos permitira
parecernos a Jesus y ser capaces de
seguir sus pasos. Por el contrario, el
dinero o las cosas pueden
convertirse en un gran obstaculo,
porque quitan espacio a Diosy
afiaden inquietud en el alma. No
porque tener bienes sea malo, sino
porque llegamos a darles demasiada
importancia y nuestra felicidad pasa
a depender en exceso de ellos.

Basta hacer examen para notar que,
casi sin percibirlo, nos hemos podido
crear muchas necesidades.
Necesitamos ver el capitulo de
nuestra serie preferida, necesitamos
escuchar musica siempre que
estamos solos, necesitamos ropa
nueva y de marca, necesitamos
mejorar nuestro modelo de teléfono,
necesitamos visitar el frigorifico cada



poco tiempo, necesitamos mirar
Whatsapp... Y si algo de esto no es
posible, nos inquietamos porque
hemos unido nuestra felicidad a esas
necesidades.

Asimismo, todos hemos probado
cuanto satisface comprar cosas
nuevas. Un nuevo videojuego, una
nueva cancion o una nueva camiseta
pueden alegrarnos un dia torcido. jA
veces parece como si el dinero nos
quemara en el bolsillo! Gastar no es
algo malo, pero debemos estar
atentos para que no se convierta en
el inico remedio para mantenernos
alegres.

Aun tendra que ser mayor nuestra
reaccion, si necesitamos de ayudas
artificiales (drogas ligeras o alcohol)
para dar un poco de emocion a
nuestra vida. Tomarlas para
divertirse o por pura curiosidad es
manifestacion clara de una
personalidad débil, de un espiritu



que necesita enriquecerse con
productos y que ha renunciado a
mejorar o a divertirse sacando
partido a los propios talentos
personales.

En ocasiones, resultara un buen
ejercicio prescindir de alguna
necesidad aparentemente
imprescindible para experimentar la
pobreza y no depender asi en exceso
de lo que quiza se ha convertido en
demasiado importante en nuestra
vida. Algunos suelen proponerse dos
0 tres pequefios sacrificios cada dia,
para mantener en forma —libre y
agil— la voluntad. Si lo intentamos y
no lo logramos, sera sefial de que
necesitamos recuperar cuanto antes
nuestra libertad. Siempre resultara
util el consejo de san Josemaria: «No
lo olvides: aquel tiene mas que
necesita menos. —No te crees
necesidades»[2].



«Vende todo lo que tienes, dalo a los
pobres y luego ven y sigueme»[3]: es
la condicion que pone el Sefior al
joven rico que habia pedido seguirle.
Ese joven era bueno —«vivia los
mandamientos», que ya es mucho—,
pero no era libre. Todo lo que poseia
se habia convertido en una cadena
que le tenia atado y que le impidio
disfrutar de la mejor oportunidad
que se le habia presentado en su
vida. No fue capaz de ver a Jesus y
entender la grandeza de la propuesta
que le hacia. Silos evangelios nos
cuentan este episodio es porque el
Sefior nos quiere hacer la misma
oferta... y nosotros corremos el
riesgo de dar la misma contestacion.

Avestruces, erizos y caretas

Hay otra pobreza, quiza aun mas
importante: es la pobreza interior, la
humildad de quien se conoce bien 'y
sabe que —sin Dios— vale muy poca
cosa. Quien, al contrario, estd muy



seguro de si mismo y no acepta
ayuda de nadie es similar a muchos
de los escribas y fariseos, personajes
a quienes Jesus se tuvo que
enfrentar. Ellos tenian respuesta
para todo, y nunca le piden ayuda ni
le preguntan cuestiones con sincero
interés ni reconocen sus propias
dudas o debilidades.

Dios solo sabe dar, deciamos antes,
pero hay que estar dispuestos a
recibir. También nosotros a veces
podemos aferrarnos a una opinion,
ser tercos, no dar nuestro brazo a
torcer o no reconocer humildemente
que nos equivocamos. En cambio,
como sabemos que el Sefior ayuda a
quien quiere dejarse sorprender, es
bueno pedir consejo, aprender a
escuchar, aceptar con sencillez las
sugerencias que nos haga quien
quiere ayudarnos. «Que sepan como
eres y te desprecien. —No te cause
pena ser nada, porque asi Jesus tiene
que ponerlo todo en ti»[4],



aconsejaba san Josemaria. Dios
mismo nos ayudara si nos acercamos
a los sacramentos o a la lectura de la
Palabra de Dios, aunque pensemos
que no es lo que necesitamos en este
momento de nuestra vida.

Se cuenta que el avestruz esconde la
cabeza cuando ve el peligro (aunque
no es cierto). Algo asi nos puede
ocurrir cuando intuimos que algo no
funciona en nuestra vida: por
ejemplo, cuando nos damos cuenta
de que nos cuesta hacer amigos o
somos incapaces de controlar
nuestras pasiones o tememos
terriblemente fracasar o que se rian
de nosotros o quedarnos solos...La
persona que no es pobre de espiritu
prefiere no afrontar la verdad. Trata
de esconder el peligro o de
maquillarlo. Y asi, se niega a ver o se
encierra en si misma —como los
erizos— con el silencio e incluso
atacando a los demas —criticandolos,



por ejemplo— para que no se note su
debilidad.

Quien no afronta sus errores, debe
construirse una mascara para que los
demas crean que es una persona
diversa (despreocupada, siempre
feliz, segura de si misma...). A largo
plazo, su vida se convertird en un
teatro, en una pantomima. Tarde o
pronto se preguntara: ;quién soy yo
en realidad?, ;en qué creo?, ;mis
amigos me quieren a mi o al
personaje que creen que soy? «Sefior
—pedia san Josemaria—, que yo me
decida a arrancar, mediante la
penitencia, la triste careta que me he
forjado con mis miserias...»[5].

Quien no es humilde, pronto
comprobara que su vida se ha
convertido en un complejo laberinto.
Y el mejor, y a veces unico, modo de
escapar de los laberintos es volando:
por eso, si nos elevamos con nuestra
oracion hasta la presencia de Dios, Fl



nos ayudara a ser sinceros y
humildes. Una persona pobre de
espiritu no se considera humillada
cuando reconoce sus debilidades y
pide ayuda en los sacramentos o a un
director espiritual. Asi viviremos a
cara descubierta, mostrando nuestro
verdadero rostro y nuestra
verdadera alma, con alegria y
optimismo.

«Quien tiene el corazon libre y
desprendido de las cosas del mundo
—ha dicho el Papa—, esa persona es
“esperada” en el Reino de los
Cielos»[6]. Pobreza material y
pobreza interior: solo asi estaremos
preparados para seguir escuchando
atentamente al Sefior —sin otras
distracciones ni preocupaciones— en
el monte de Galilea, junto a los
apostoles. Pobres de espiritu, libres
del consumismo y de la soberbia,
seremos capaces de abrirnos sin
condiciones a la felicidad que nos



prometen las demas
bienaventuranzas.

Preguntas para la oracion
personal

-¢Podria ahorrar algunos gastos? ;:Me
dura poco tiempo el dinero en el
bolsillo? ;: Doy alguna limosna en la
medida de mis posibilidades?

-¢cEn qué busco la seguridad? ;En las
cosas materiales (ropa, aparatos
electronicos, planes costosos)? ;En la
imagen que los demas tienen de mi?
c0 en el trato con Dios y la amistad
verdadera? ;Me preocupa mucho qué
piensan los demas de mi?

-cAlargo la vida de las cosas que uso
(ropa, teléfono...) o necesito
cambiarlas cada poco tiempo?



¢cNecesito urgentemente las cosas que
poseen mis amigas o amigos?

-cMe he propuesto hacer dos o tres
pequerios sacrificios cada dia que me
ayuden a que nada superficial sea
necesario (p.ej. uso del teléfono movil,
de la television, del ascensor...)?

-¢cMe muestro como soy? ;:Me molesto
si me hacen alguna critica razonable?
cCuando fue la ultima vez que pedi
perdon? ;Tengo la buena costumbre
de pedir consejo?

J. Narbona/ ]. Bordonaba

[1] Mt 5, 3.
[2] San Josemaria, Camino, 630.
[3]1 Mt 19, 20.

[4] San Josemaria, Camino, 596.



[5] San Josemaria, Via Crucis, VI
estacion.

[6] Papa Francisco, Homilia, 1-
XI-2015.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-uy/article/las-
bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-
la-pobrez/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/es-uy/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-uy/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-uy/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/
https://opusdei.org/es-uy/article/las-bienaventuranzas-ii-enriquecerse-con-la-pobrez/

	Las bienaventuranzas (II): enriquecerse con la pobreza
	Dios solo sabe dar
	Menos es más
	Avestruces, erizos y caretas
	Preguntas para la oración personal


