
opusdei.org

La vida como lucha
por la
transformación

Es una de las plumas más
brillantes del periodismo
uruguayo actual. Además de
agudo e inteligente en sus
observaciones, es categórico en
sus juicios, donde para decir lo
que piensa no deja que su
pluma se ande con medias
titntas. Tampoco lo hace aquí
para hablar sobre San
Josemaría y su legado

09/06/2006



Allá por 1990 una revista española
sensacionalista publicó una nota
sobre el fundador del Opus Dei,
Josemaría Escrivá de Balaguer, que
se parecía a una crucifixión. Sobre la
base de testimonios, la mayoría
anónimos, de gente que decía
haberlo conocido, se le describía
como un hombre autoritario,
rencoroso y vengativo, casi como un
“capomaffia”. Se decía que había
empleado años de esfuerzo en que le
reconocieran un título de nobleza
falso y se daba al lector la imagen de
un hombre frívolo, amante de la
figuración social y la buena vida, y
terriblemente reaccionario. Lo más
opuesto a un santo que pedir se
pueda.

Es notable que el propio interesado,
en sus palabras, parecía coincidir
con esta visión; le gustaba definirse
como “instrumento inepto y sordo”,
“lleno de miserias”, “capaz de todos
los errores y de todos los horrores”,



“último trapo sucio de este mundo
podrido”, sin mérito alguno como no
fuera el estar “enamorado de Jesús”,
como solía decir. En una ocasión, y
ante una botella del cognac marca
“103”, comentó: “Dios está incluso en
esta bebida; el 1 es la Unidad divina y
el 3 la Trinidad. El 0 soy yo”.

No es esa, desde luego, la imagen que
guardaron de él quienes le
conocieron y le trataron
profundamente, ni la que tienen los
millones de personas que, en todo el
mundo, dedican su vida a la obra que
él creó o simplemente se aprestan a
celebrar su ascenso a los altares. Los
que pasaron por su vida lo
recuerdan, simplemente, como un
santo, un hombre de Dios.

El pintor Luis Mosquera, que hizo de
él dos retratos (uno de medio cuerpo
y otro de cuerpo entero), comentaba
años después que había en Escrivá
algo intransferible, inasible pero



presente en toda su persona que él –
el pintor- no lograba captar. Y la
periodista Pilar Urbano, que habló
con el artista, afirma que éste, un
agnóstico, le dijo que sólo cuando
comprendió que lo que le faltaba
pintar era la santidad, pudo dar por
terminado los retratos. “En sus cinco
sesiones de Molinoviejo –escribe
Urbano- intuyó, columbró y palpó
que aquel cura que tenía delante era
algo más que un prelado, algo más
que un fundador, algo más que un
ilustre personaje. Algo más y algo
distinto: era un santo de raza. Era,
barro y gracia, un santo de la cabeza
a los pies, pero con cuajo de
hombre”.

Josemaría Escrivá de Balaguer es una
de las personalidades más
trascendentes de la Iglesia Católica
en el siglo XX. Fundó una obra
católica basada en principios que
pueden calificarse de
revolucionarios, y como tal fue



incomprendido y resistido, incluso
en el seno de la propia Iglesia. Pero,
en tiempo asombrosamente breve,
consiguió que esa obra se extendiese
por todo el mundo, confiriese al
cristianismo una potencia y una
energía renovadas y fuese convertida
en prelatura personal por el papa
Juan Pablo II, en 1982. Fallecido el 26
de junio de 1975, su proceso de
beatificación se inició en 1981 y
culminó en 1992, en una ceremonia
presidida por el propio Juan Pablo II.
Diez años más tarde el mundo
católico asistió a su santificación.
Veintisiete años después de su
deceso, el ríspido cura de Barbastro
culminó su encendida existencia
logrando un sitial entre los siervos de
Dios que la Iglesia propone como
ejemplo y modelo a imitar.

¿Qué misterio se encerraba en este
hombre, capaz de fascinar y
conquistar a muchos y de suscitar
sentimientos de hostilidad profundos



en algunos de los que miran su
prédica y su acción desde afuera? No
fue un místico de vida contemplativa,
ni un carácter dulce y poético del
tipo San Francisco de Asís; fue
esencialmente un realizador, un
hombre de acción capaz de
desarrollar una actividad febril y
continua que resultaba una tortura
para quienes pretendían seguirle los
pasos. Y esa fue la clave de su éxito, y
de su santidad. Se consideró siempre
un instrumento divino que no debía
abandonar este mundo sin haber
forjado una serie de cambios que
estaba señalados por Su voluntad, y
en esa tarea desplegó una energía
auténticamente sobrehumana.
Energía que él consideraba insuflada
directamente por Dios a través de la
oración; porque, en su concepción de
la vida, cada una de sus acciones, de
la más elemental a la más
trascendente, era un acto de
adoración, una plegaria. Una
oración.



Su vida, y su Obra, están llenas de
falsas apreciaciones y de leyendas
que rayan la calumnia por parte de
quienes, por ignorancia o por
incomprensión, se han preocupado
por difundirlas. Y puede
demostrarse, objetivamente, que
ninguna de ellas se ajusta a la
verdad. Se dice que Escrivá creó una
organización para ricos, una especie
de pastoral para los privilegiados de
la tierra, y se le ha acusado de
insensibilidad ante los problemas
sociales. Pero él sostenía que “no hay
Iglesia de los pobres ni Iglesia de los
ricos; todas las almas son pobres”, y
llamaba a “dar una gran batalla
contra la miseria, contra la
ignorancia, contra la enfermedad,
contra el sufrimiento” para crear un
mundo en el que “no hubiera pobres
ni analfabetos, en el que no haya
ignorantes”. En su cosmogonía era
parte esencial de la tarea de un
cristiano combatir la miseria y la
ignorancia –que suele ser su hija



directa- con el objetivo de igualar
hacia arriba, sin necesidad de
criticar o atacar a los privilegiados,
de quienes decía que, si no viven en
el espíritu de pobreza propio del
cristianismo, “se caen solos”. Se dice
que Escrivá era un dogmático
fanatizado que rechazaba
violentamente a todos los que no
pensaban como él; pero él
reivindicaba la libertad como uno de
los bienes fundamentales de la
persona (“Amo la libertad, porque sin
libertad no podríamos servir a Dios;
seríamos unos desgraciados”) y
afirmaba que “hay que saber
respetar la libertad de los demás. Y
ser comprensivos; aceptar que otros
tienen sus motivos para pensar de
modo distinto y admitir que nosotros
podemos estar equivocados”.
“¿Fanáticos? ¡Ni del Opus Dei!”
exclamaba.

Se dice que Escrivá era un
oscurantista cuasi medieval, que



practicaba un cerril
antintelectualismo y sospechaba del
conocimiento científico: pero él, que
creó e impulsó la creación de
Universidades y centros de estudio
en todo el mundo, sostenía: “La
Iglesia de Jesucristo no tiene ningún
miedo a la verdad científica. Y los
hijos de Dios en el Opus Dei tenemos
la obligación de hacernos presentes
en todas las ciencias humanas”. Se
dice que Escrivá era un integrista,
pese a que él desmintió, en palabras
y en hechos, esa calidad (“el
integrismo es una momia, y el
“progresismo” es como un niño
indómito que rompe todo lo que
encuentra. No soy integrista ni
“progresista”, sino sacerdote de Dios
y amigo de la verdad”).

Se dice que Escrivá tenía ideas
políticas ultramontanas y que hizo la
guerra civil española del lado “del
fascismo”, pero simplemente no es
verdad. Durante ese espantoso



conflicto estuvo actuando como
sacerdote primero en la zona roja
donde tuvo la valentía de ejercer el
sacerdocio, luego en la zona
controlada por los Nacionales, pero
mantuvo correspondencia con los
muchos amigos, algunos de ellos
miembros del Opus Dei, que
luchaban del lado Republicano.

Josemaría Escrivá de Balaguer fue un
hombre extraordinario, que sin otros
medios que una convicción arraigada
en lo más hondo de su fe y una
capacidad de trabajo que resulta
difícil equiparar, creó una
organización que renovó
profundamente el catolicismo y que
ha bregado, y brega hoy más que
nunca, por generar un mundo más
justo, mejor distribuido, menos
ignorante, menos doliente y más
tolerante que aquel que él conoció y
en el cual realizó su apostolado.



Concibió y vivió la existencia como
una permanente lucha por la
transformación, con un norte bien
señalado: vivir de acuerdo a los
principios cristianos, con la santidad
como meta. La fidelidad a sus
enseñanzas y a su memoria que hoy
le guardan millones de seres en todo
el mundo es el mejor desmentido de
los que aún se empeñan por
minimizar y distorsionar su
impresionante legado.

Lincoln R. Maiztegui Casas,
periodista, docente // Libro "San
Josemaría y los uruguayos", año
2002

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-uy/article/la-vida-como-
lucha-por-la-transformacion/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/es-uy/article/la-vida-como-lucha-por-la-transformacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-vida-como-lucha-por-la-transformacion/
https://opusdei.org/es-uy/article/la-vida-como-lucha-por-la-transformacion/

	La vida como lucha por la transformación

